

# 'कल्याण'के प्रेमी पाठक और शाहक महानुभावोसे नेस्न निवेदन

- १- कल्याणका यह 'संक्षिप्त योगवासिष्ठाङ्क' ग्रसिद्ध योगवासिष्ठ महारामायणका संक्षिप्त सार रूप है। योगवासिष्ठ एकमात्र राचिदानन्द्यन त्रहः-राचका प्रतिपादक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण प्रन्य है। इसमें एक ही तत्त्वकी विविध सुन्दर कथाओं के तथा सुन्दर रोचक पुक्तिओं के द्वारा सफलरूप स्थापना की गयी है। योग, योगसाधन, सदाचार, शास्त्रविधियालन आदि महत्त्वपूर्ण विपर्योपर भी बहुत ही प्रभावजाली विवेचन किया गया है। इसकी कथाएँ भी बढ़ी सुन्दर हैं। इस अङ्कर्भ ७०० प्रष्टोंकी सामग्री है। बहुः गे १६, दुरंगा १, साद १० तथा १३६ रेखाचित्र हैं। श्रक्त बहुत सुन्दर तथा बहुत ही उपयोगी है। हिंदी में योगवातिष्ठका इस प्रकारका सारसंग्रहरूप यह पहला ही प्रन्य है और केवल ७.५० में ही उपलब्ध है। अत्यन्त 'कल्याण'के प्रति प्रेम एवनेवाले प्रत्येक पाटक-पाठिकासे हमारा विनम्र निवेदन है कि वे विशेष प्रयन्न करके इसके कम-मे-कम दो-दो नये प्राहक अवस्य बता देनेकी कृपा करें। विशेषाङ्करे प्रकाशनमें अनिवार्य कारणोंसे इस देर हो गयी है। इसके लिये हम समाप्रार्थी हैं।
- २. जिन सजनोंके रूपये मनीआईरहारा आ चुके हैं, उनको अङ्क भेजे जानेके वाद शेप ग्राहकोंके नाम बी०धी० जा सकेगी । अतः जिनको ग्राहक न रहना हो, वे कृपा करके मनाहीका कार्ड तुरंत लिख दें, ताकि वी०धी० भेजकर 'कल्याण' को व्यर्थ तुकसान न उठाना पड़े।
- ३. मनीआर्डर-कूपनमें और बी०पी० भेजनेके िक्ये लिखे जानेवाले पत्रमें स्पष्टरूपसे अपना पूरा पता और प्राहक-संख्या अवश्य लिखें। प्राहक-संख्या याद न हो तो 'पुराना ग्राहक' लिख दें। नये ग्राहक बनते हों तो 'नया ग्राहक' लिखनेकी छुपा करें। मनीआर्डर 'मैनेजर' कल्याणके नाम मेजें, उसमें किसी व्यक्तिका नाम न लिखें।
- ४. ग्राहक-संख्या या 'पुराना ग्राहक' न लिखनेसे आपका नाम नये ग्राहकोंनें दर्ज हो जायगा। इससे आपको सेवानें 'प्रीक्षित योगवासिष्टाङ्क' नयी ग्राहक-संख्यासे पहुँचेना और पुरानी ग्राहक-संख्यासे नी० पी० भी चली जायगी। ऐसा भी हो सकता है कि उधरसे आप मनीआईरड़ारा रुपये भेजें और उनके यहाँ पहुँचनेके पहले ही इधरसे नी० पी० चली जाय। दोनों ही स्थितियोंसें आपसे प्रार्थना है कि आप कुपापूर्वक नी० पी० लौटावें नहीं, प्रयत्न करके किन्हीं सखनको 'नया ग्राहक' बनाकर उनका नाम-पता साफ-साफ लिख भेजनेकी कृपा करें। आपके इस कुपापूर्ण प्रयत्नसे आपका 'करवाण' नुकसानसे नवेगा और आप 'करवाण' के प्रचारसें सहायद नरेंगे।
- ५. आपके 'विशेषाङ्क' के लिफाफेपर आपका जो ग्राहक-नंबर और पता लिखा गया है, उसे आप खुव सात्रधानीसे नोट कर लें। रिजस्ट्री या बी० पी० नंबर भी नोट कर रेशा चाहिये।

- ६ 'संक्षिप्त योगवासिष्ठाङ्क' सब ग्राहकोंके पास रजिस्टर्ड-पोटसे जायगा। हमलोग जल्दी से-जल्दी भेजनेकी चेष्टा करेंगे, तो भी सब अङ्कांके जानेमें लगभग हेंद्र महीना तो लग ही सकता है; इसलिये ग्राहक महोदयोंकी सेवामें 'विशेपाङ्क' ग्राहक-संख्याके कमानुसार जायगा। यदि कुछ देर हो जाय तो परिस्थिति समझकर ऋपाछ ग्राहकोंको हमें क्षमा करना चाहिये और धेर्य रखना चाहिये।
- ७ 'कल्याण'—व्यवस्था-विभाग, 'कल्याण'—सम्पादन-विभाग, कल्याण-कल्पतरु (अंगरेजी), साधक-सङ्घ और गीता-राभायण-प्रचार-सङ्घके नाम गीताप्रेसके प्रतेषर अलग-अलग पत्र, पारसल, पैकेट, राजिस्ट्री, मनीआर्डर, वीमा आदि भेजने चाहिये तथा उनमर 'गोरखपुर' न लिखकर पो० गीतायेस ( गोरखपुर)—इस प्रकार लिखना चाहिये।
- ८. सजिल्द विशेषाङ्क वी० पी० द्वारा प्रायः नहीं भेजे जाते । सजिल्द अङ्क चाहनेवाले प्राहक १.२५ ( एक रुपया पचीस नये पैसे ) जिल्दसर्चसहित ८.७५ ( आठ रुपये पचहत्तर नये पैसे ) मनीआईरद्वारा भेजनेकी कृषा करें । सजिल्द अङ्क देरसे जायँगे।
- ९. किसी अनिवार्य कारणवश 'कल्याण' वंद हो जाय तो जितने अङ्क मिले हों, उतनेमें ही वर्षका चंदा समाप्त समझना चाहिये; क्योंकि केवल इस विशेषङ्कका ही सूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पैसे ) हैं।

### 'कल्याण'के पुराने प्राप्य विशेषाङ्क

- २२ वें वर्षका नारी-अङ्क---पृष्ट-संख्या ८००, चित्र २ सुनहरी, ९ रंगीन, ४४ इकरंगे तथा १९८ छाइनचित्र, मूल्य ६.२० ( छः इपये बीस नये पैसे ), सजिल्द ७.४५ (सात रुपये पैंताळीस नये पंसे ) मात्र ।
- २४ वें वर्षका हिंदू-संस्कृति-अङ्क--पृष्ठ ९०४, लेख-संख्या ३४४, कविता ४६, संगृहीत २९, चित्र २४८, मूल्य ६.५० ( छः रुपये पचास नये पैसे ), साथमें अङ्क २-३ विना मूल्य ।
- २८ वें वर्षका संक्षिप्त नारद-विष्णुपुराणाङ्क-पृष्ठ-संख्या ८००, चित्र तिरंगे २०, इक्तरंगे लाइन-चित्र १९१ (फरमोंमें ), मूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पैसे ), सजिल्द ८.७५ (आठ रुपये पचहत्तर नये पैसे )।
- २९ वें वर्षका संतवाणी-अङ्क--- पृष्ठ-संख्या ८००, तिरंगे चित्र २२ तथा इकरंगे चित्र ४२, संतोंके सादे चित्र १४०, सूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पैसे ), सजिल्द ८.७५ (आट रुपये पचहत्तर नये पैसे )।
- **३२ वें वर्षका भक्ति-अङ्क**—जनवरी १९५८ का विशेषाङ्क, सजिल्द ८.७५ ( आठ रुपये पचहत्तर नये पेसे ) ।
- ३३ वें वर्षका मानवता-अङ्क--जनवरी १९५९ का विशेषाङ्क, पूरी माहळसहित, पृष्ठ-संख्या १४०८, रंगीन चित्र ३५, दुरंगा १, इकरंगे ३६, रेखाचित्र १९, मूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पेसे ), सजिल्द ८.७५ (आठ रुपये पचहत्तर नये पैसे )।
- २४ वें वर्षका संक्षिप्त देवीभागवताङ्क—जनवरी १९६० का विशेषाङ्क केवल प्राप्य है। इस वर्षके साधारण अङ्क समाप्त हो गये हैं। मूल्य ৬.५०, सजिल्दका ८.৩५ है।
  - कखर्च-सबमें हमारा है।

# संक्षित योगवासिष्टाइकी विषय-सूची

| विषय पृ                                                                            | ष्ट-संख्या | विपय          |                                 |              | дя          | -संख्या |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------|---------------------------------|--------------|-------------|---------|
| १-महर्पि वसिष्ठजीको नमस्कार                                                        |            | ३—जीवन्मुत्त  | <b>क्तके</b> स्वरूपपर विन       | वार, जगत्वे  | त मिथ्यात्व |         |
| ( सुतीक्ष्ण, नि० प्र० उ० २१६ । २६ )                                                | १          | तथा हि        | द्विघ वासनाका                   | निरूपण तथ    | ग भगवान्    |         |
| २-भगवान् श्रीरामको नमस्कार                                                         |            | श्रीरामर्क    | ो तीर्थ-यात्राका                | वर्णन        | •••         | २३      |
| ( वसिष्ठ, नि० प्र० पू० २ । ६० )                                                    | ۶          | ४तीर्थ-याः    | त्रासे छौटे हुए                 | श्रीरामकी    | दिनचर्या    |         |
| ३-योगवासिष्ठमें भगवान् श्रीरामके स्वरूप तथा                                        | •          |               | ताके घरमें निवास                |              |             |         |
| माहात्म्यका प्रतिपादन                                                              | ર          |               | का आगमन इ                       |              |             |         |
| ४-कल्याण ( 'शिव' )                                                                 | ÷          | सत्कार        |                                 | • • •        |             | २५      |
| ५-एकश्लोकी योगवासिष्ठ (तत्त्वचिन्तक                                                |            | ५-विश्वामिः   | त्रका अपने यज्ञकी               | रक्षाके लिये | श्रीरामको   |         |
| स्वामीजी श्रीअनिरुद्धाचार्यजी वेंकटाचार्यजी                                        |            | माँगन( र      | और राजा दद्यारथ                 | का उन्हें दे | नेमें अपनी  |         |
| महाराज )                                                                           | Y          | असमर्थ        | ता दिखाना                       | •••          | • • •       | ₹८      |
| ६-वासिष्ठ-बोध-सार [ कविता ] ( पाण्डेय                                              | •          | ६-विश्वामिः   | नका रोष, वसिष्ठ                 | जीका राजा    | दशरथको      |         |
| श्रीरामन रायणदत्तजी शास्त्री 'राम')                                                | Х          | समझाना        | , राजा दशरथक                    | । श्रीरामवं  | ो बुलानेके  |         |
| ७-योगवासिष्ठकी श्रेष्ठता और समीचीनता                                               | ·          | लिये द्वार    | पालको भेजना त                   | था श्रीरामवे | सेवकोंका    |         |
| (पण्डित श्रीजानकीनाथजी दार्मा)                                                     | ધ          | महाराजरे      |                                 |              |             |         |
| ८-योगवासिष्ठकी आजके आत्मशान्ति, विश्व-                                             | •          | वर्णन क       | स्ता                            | •••          | •••         | ₹०      |
| शान्तिके इच्छुक विश्वको चुनौती तथा इस                                              |            | ७-विश्वामिः   | त आदिकी प्रेर                   | गासे राजा    | दशरथका      |         |
| क्षणका ज्ञान-बन्धुत्व एवं ज्ञानाभास                                                |            | श्रीरामक      | । सभामें बुलाकर                 | उनका मस      | तक सूँघना   |         |
| ( श्रीरामनिवासजी दार्मा ) ***                                                      | 9          |               | नेके पूछनेपर श्री               |              |             |         |
| ९-भगवान् वसिष्ठकी जय ( श्रीसूरजचंदजी                                               |            |               | राग्यका कारण बत                 |              | •••         | ३३      |
| सत्यप्रेमी 'डॉंगीजी') · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        | १०         |               | ात्ति तथा आयुः                  |              | रता एवं.    | • •     |
| ११—योगवासिष्ठका दुरुपयोग नहीं होना चाहिये                                          | ११         |               | ताका वर्णन                      | • • •        | • • •       | ३६      |
| ( भक्त श्रीरामद्यारणदासजी )                                                        | <b>ર</b> ધ | ९–अहंकार      | और चित्तके दोष                  | 7            | •••         | ₹८      |
| १२-श्रीगुच्वर-वसिष्ठ-स्तवन [कविता]                                                 | 14         | १०-तृष्णाकी   | निन्दा                          | •••          | •••         | 80      |
| (पं० श्रीरामनारायण बी त्रिपाठी 'मित्र' शास्त्री )                                  | १६         | ११शरीर-नि     | न्दा                            | • • •        | •••         | ४३      |
| वैराग्य-प्रकरण                                                                     | • `        | १२-वाल्यावर   | थाके दोप                        | • • •        | •••         | ४६      |
| १-सुतीक्ष्ण और अगस्ति, कारुण्य और                                                  |            | १३—युवावस्थ   | के दोष                          | • • •        | • • •       | ४७      |
| अग्निवेश्य, सुरुचि तथा देवदृत और अरिण्टनेमि                                        |            |               | रकी रमणीयताका                   | निराकरण      | • • •       | ४९      |
| एवं वाल्मीकिके संवादका उल्लेख करते हुए                                             |            | १५-वृद्धावस्थ | ाकी दुःखरूपता                   |              | • • •       | 40      |
| भगवान्के श्रीरामावतारमें ऋषियोंके शापको                                            |            |               | वरूपका विवेचन                   |              |             | ५१      |
| कारण बताना                                                                         | १७         | १७-कालका      |                                 | सानव         | -ಇನಿನವಾನಿ   | ``      |
| २-इस शास्त्रके अधिकारीका निरूपण, रामायणके                                          |            | अनित्यत       |                                 | •••          | •••         | ५३      |
| अनुशीलनकी महिमा, भरद्वाजको ब्रह्माजीका<br>वरदान तथा ब्रह्माजीकी आज्ञासे वाल्मीकिका |            |               | '<br>वस्तुओंकी नि               | म्माना. ध    | மைகள        | 17      |
| वरदान तथा ब्रह्माजाका आसास पारमाकिका<br>भरद्वाजको संसार-दुःखसे छुटकारा पानेके      |            |               | वर्जनामा ।व<br>ब्रह्मताका तथा स |              |             |         |
| निमित्त उपदेश देनेके लिये प्रवृत्त होना                                            | २१         | प्रतिपादन     |                                 | •••          | ***         | ५५      |
| 111                                                                                | • •        |               |                                 |              |             | ' '     |

| १९—जागतिक पदार्थौंकी परिवर्तनशीलता एवं<br>अस्थिरताका वर्णन                                                                                                                   | 46    | हेतुभूत वैराग्य आदि गुणोंका तथा श्रमका<br>विद्येपरूपसे निरूपण ८२                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २०-श्रीरामकी प्रवल वैराम्यपूर्ण जिज्ञासा तथा<br>तत्त्वज्ञानके उपदेशके लिये प्रार्थना                                                                                         | ५९    | १०-विचार, मंतीष और सत्समागमका विशेप-<br>रूपसे वर्णन तथा चारों गुणोंमेंसे एक ही                                                                                  |
| २१-श्रीरामचन्द्रजीका मापण मुनकर सबका आश्रवी-<br>चकित होना, आकाशसे फूलेंकी वर्षा, सिद्ध<br>पुरुषोंके उद्गार, राजसभामें सिद्धों और<br>महर्षियोंका आगमन तथा उन सबके द्वारा      |       | गुणके सेवनसे सद्गतिका कथन ८७  ११-प्रकरणोंके क्रमसे ग्रन्थ संख्याका वर्णन, ग्रन्थकी प्रशंसा, शान्ति, ब्रह्म, द्रष्टा और हरथका विवेचन, परस्पर सहायक प्रज्ञा और    |
| श्रीरामके वचनोंकी प्रशंसा                                                                                                                                                    | ६२    | सदाचारका वर्णन ··· ९०<br>उत्पत्ति-प्रकरण                                                                                                                        |
| मुमुञ्जु-व्यवहार-प्रकरण                                                                                                                                                      |       |                                                                                                                                                                 |
| १-विश्वामित्रजीका श्रीरामको तत्त्वज्ञानसम्पन्न<br>बताते हुए उनके सामने गुकदैवजीका दृशन्त<br>उपस्थित करमाः शुकदेवजीका तत्त्वज्ञान प्राप्त                                     |       | १—हस्य जगत्के मिथ्यात्वका निरूपण, हस्य ही<br>बन्धन हे और उसका निवारण होनेंसे ही<br>मोक्ष होता है, इसका प्रतिपादन तथा द्रप्टांके                                 |
| करके परमात्मामें लीन होना                                                                                                                                                    | ६५    | हृदयमें ही दृश्यकी स्थितिका कथन 😬 ९६                                                                                                                            |
| २—विश्वामित्रजीका विसष्टजीसे श्रीरामको उपदेश<br>करनेके लिये अनुरोध करना और विसष्टजीका                                                                                        |       | २-ब्रह्माकी मनोरूपता और उसके रांकल्पमय<br>जगत्की असत्ता तथा ज्ञाताके केंवल्यकी                                                                                  |
| उसे स्वीकार कर लेना                                                                                                                                                          | ६८    | ही मोक्षरपताका प्रतिपादन · · · ९७                                                                                                                               |
| ६-जगत्की भ्रमरुपता एवं मिध्यात्वका निरूपण<br>सदेह और विदेह मुक्तिकी समानता तथा शास्त्र-<br>नियन्त्रित पैरुपकी महत्ताका वर्णन<br>४-शास्त्रके अनुसार सस्त्रमें करनेकी प्रेरणा, | ६९    | ३मनके खरुपका वियेचन, मन एवं मन:करियत<br>इश्य जगत्की असत्ताका निरूपण तथा<br>महाप्रस्य-कारूमें समस्त जगत्को अपनेमें<br>स्टीन करके एकमात्र परमातमा ही शेप रहते हैं |
| पुरुषार्थसे भिन्न प्रारब्धवादका खण्डन तथा<br>पौरुषकी प्रधानताका प्रतिपादन                                                                                                    | ७१    | और वे ही सबके मूळ हें) इसका प्रतिपादन ''' ९९<br>४–ज्ञानसे ही परासिद्धि या परमात्मप्राप्तिका                                                                     |
| ५-ऐहिक पुरुपार्थकी श्रेष्ठता और दैववादका                                                                                                                                     |       | प्रतिपादन तथा ज्ञानके उपायोंमें सत्सङ्ग                                                                                                                         |
| निराकरण                                                                                                                                                                      | ६७    | एवं सत्-शास्त्रांके स्वाध्यायकी प्रशंसा १०२                                                                                                                     |
| ६-विविध युक्तियोंद्वारा दैवकी दुर्वछता और                                                                                                                                    |       | ५-परमात्माके ज्ञानकी महिमा, उसके स्वरूपका                                                                                                                       |
| पुरुपार्थकी प्रधानताका समर्थन                                                                                                                                                | ७४    | विवेचन, दृश्य जगत्के अत्यन्तामाव एवं                                                                                                                            |
| ७-पुरुषार्थकी प्रबलता वताते हुए दैवके खरूपका<br>विवेचन तथा ग्रुम वासनासे युक्त होकर                                                                                          |       | ब्रह्मस्पताका निरूपण तथा आत्मज्ञानकी<br>प्राप्तिके छिये योगचासिष्ठ ही सर्वोत्तम                                                                                 |
| सत्कर्म करनेकी प्रेरणा                                                                                                                                                       | ७६    | द्यास्त्र हैइसका प्रतिपादन ''' १०३                                                                                                                              |
| ८-श्रीवसिष्ठजीद्वारा ब्रह्माजीके और अगने<br>जन्मका वर्णन, ज्ञानप्राप्तिका विस्तार,                                                                                           |       | ६—जीवन्मुक्तिका छक्षणः जगत्की असत्ता तथा<br>ब्रह्मसे उसकी ऑभन्नताका प्रतिपादनः                                                                                  |
| श्रीरामजीके वैराग्यकी प्रशंसा, वक्ता और<br>प्रश्नकर्ताके लक्षण आदिका विशेषरूपसे                                                                                              |       | परब्रह्म परमात्माके स्वरूपका वर्णन १०५                                                                                                                          |
| वेर्णन ःः ःः                                                                                                                                                                 | (e)e) | ७-जगत्की ब्रह्मसे अभिन्नता, परमार्थ-तत्त्वका                                                                                                                    |
| ९-संसारप्राप्तिकी अनर्थल्पता, ज्ञानका उत्तम                                                                                                                                  | 33    | रुक्षण, महाप्रलयकालमें जगत्के अधिप्रानका                                                                                                                        |
| माहात्म्य, श्रीराममें प्रश्नकर्ताके गुणोंकी                                                                                                                                  |       | विचार तथा जगत्की ब्रह्मरूपताका                                                                                                                                  |
| अधिकताका वर्णन, जीवन्युक्तिरूप फलके                                                                                                                                          |       | प्रतिपादन ः १०७                                                                                                                                                 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (          | 4 | )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>८-ब्रह्ममें जगत्का अध्यारोप, जीव एवं जगत्के रूपमें ब्रह्मकी ही अखण्ड सत्ताका वर्णन</li> <li>९-मेदके निराकरणपूर्वक एकमात्र ब्रह्मकी ही अखण्ड सत्ताका वर्णन तथा जगत्की पृथक् सत्ताका खण्डन</li> <li>१०-जगत्के अत्यन्तामावका प्रतिपादन, मण्डपोपाख्यानका आरम्भ, राजा पद्म तथा रानी छीछाका परस्पर अनुराग, छीछाका सरस्वतीकी आराधना करके वर पाना और रणभूमिमें पितके मारे जानसे अत्यन्त व्याकुळ होना</li> <li>११-सरस्वतीकी आज्ञासे पितके शवको पूळोंकी देरीमें रखकर समाधिस्थित हुई छीछाका पितके वासनामय स्वरूप एवं राज्वेभवको पितके वासनामय स्वरूप एवं राज्वेभवको</li> </ul> | १०९        |   | वहाँ युद्धका आयोजन देखना; श्रूरके लक्षण तथा ' हिम्माहवकी परिमाण ' १३७  २०-लील और सरस्वतीका आकाशमें विमानपर स्थित हो युद्धका हस्य देखना ' १३९  २१-युद्धका वर्णन तथा उभयपक्षको सहायता देनेवाले विमिन्न जनपदां और स्थानांका उल्लेख ' १४१  २२-युद्धका उपसंहार, राजा विदूरथके शयनागारमें गवाक्षरन्त्रसे लीला और सरस्वतीका प्रवेश तथा सूक्ष्म चिन्मय शरीरकी सर्वत्र गमनशक्तिका प्रतिपादन ' १४३  २३-राजा पद्मके भवनमें सरस्वती और लीलाका प्रवेश और राजाहारा उनका पूजन, मन्त्रीहारा राजाका जन्मवृत्तान्त-वर्णन, राजा विदूरथ और सरस्वती देवीकी वातन्वीत, वसिष्ठजीहारा अञ्चानावस्थामें जगत् और स्वप्नकी सस्यताका |
| देखना तथा समाधिसे उठकर पुनः राजवमामें<br>सभासदींका दर्शन करना।  १२-छीलाका सरस्वतीसे कृत्रिम और अकृत्रिम<br>स्रष्टिके विषयमें पूछना और सरस्वतीका<br>इस विषयको समझानेके लिथे छीलाके जीवनसे<br>मिलते-जुलते एक ब्राह्मण-दम्पतिके जीवनका<br>कृत्तान्त सुनाना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ११८<br>१२१ |   | वर्णन, सरस्वतीद्वारा विदूरथको वर-प्रदान, नगरपर शत्रुका आक्रमण और नगरकी दुख- स्थाका कथन, भयभीत हुई राजमिहयीका राजाकी शरणमें आना, लीलाको दूबरे वररूप राजा पद्मकी प्राप्ति १४६ २४-राजा विदूरथका विशाल सेनाके साथ युद्धके लिये प्रयाण, युद्धारमम, लीलाके पूल्लेपर सरस्वती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १३-छीला और सरस्ततीका संवाद-जगत्की असत्ता<br>एवं अजातवादकी स्थापना<br>१४-छीला और सरस्ततीका संवाद-सव कुल<br>चिन्मात्र ब्रह्म ही है, इसका प्रतिपादन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |   | द्वारा राजा सिन्धुके विजयी होनेमें हेतु-कथन,<br>विदूरथ और राजा सिन्धुके दिव्यास्त्रोंद्वारा किये गये<br>खुद्धका सविस्तर वर्णन, राजा विदूरथकी पराजय<br>और देशपर राजा सिन्धुके अधिकारका कथन १५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १५—वासनाओंकं क्षयका उपाय और ब्रह्मचिन्तनके अम्यासका निरूपण  १६—सरस्वती और लीलाका ज्ञानदेहके द्वारा आकारामें गमन और उसका वर्णन  १७-लीलाका भूतलमें प्रवेश और उसके द्वारा अपने पूर्वकरमके स्वजनोंके दर्शन, ज्येष्टशर्माको माताके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२९<br>१३० |   | २५—राजा विदूर्यकी मृख्यु, संसारकी असत्यता और<br>द्वितीय लीलाकी वासनारूपताका वर्णन, लीलाके<br>गमनमार्ग और स्वामी पद्मकी प्राप्तिका कथन,<br>पदार्थोकी नियति, मराणक्रम, भोग और कर्म,<br>गुण एवं आचारके अनुसार आयुके मानका<br>वर्णन, आदि-मृष्टिसे लेकर जीवकी विचित्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| स्वमें लीलाका दर्शन न होनेका कारण  १८—छीलाकी सत्य-संकरपता, उसे अपने अनेक जन्मोंकी स्मृति, लीला और सरस्वतीका आकादामें भ्रमण तथा परम व्योम—परमात्माकी अनादि- अनन्त सत्ताका प्रतिपादन '''  १९—छीलाद्वारा ब्रह्माण्डोंका निरीक्षण, दोनों देवियोंका भारतवर्षमें लीलाके पत्तिके राज्यमें जाना और                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |   | गतियों तथा ईश्वरकी स्थितिका निरूपण ''' १५९ २६—राजा विदूरथका वासनामय यमपुरीमें गमन, छीला और सरस्वतीद्वारा उसका अनुगमन और पूर्व- इारीरकी प्राप्तिका वर्णन, छीलांक द्वारीरकी असस्यताका कथन, समाधिमें स्थित छीलांक इारीरका विनाहा, छीलांक साथ वार्तालप और राजा पद्मके पुनस्जीवनका कथन, राजांके जी                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ( 1                       | <b>(</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| उटनेसे नगर और अन्तःपुरमें उत्सव, ळीळो-<br>पाख्यानके प्रयोजनका विस्तारसे कथन<br>२७-दृष्टिकी असत्यता तथा सककी ब्रह्मरूपताका<br>प्रतिपादन<br>१८-जगत्की असत्ता या अमरूपताका प्रतिपादन तथा<br>नियति और पौरुपका विवेचन<br>१९-ब्रह्मकी सर्वरूपता तथा उसमें मेदका अभाव,<br>परमात्मासे जीवकी उत्पत्ति और उसके स्वरूपका<br>विवेचन, परमात्मासे ही मनकी उत्पत्ति, मनका<br>अम ही जगत् है—इसका प्रतिपादन तथा जीव-<br>चित्त आदिकी एकता<br>३०-चित्तका विलास ही द्वेत है, त्याग और ज्ञानसे<br>ही अज्ञानसहित मनका क्षय होता है—इसका | १७५<br>१७७                | ४० - जगत्की चित्तरूपता, वासनायुक्तः मनके दोष,  मनका महान् वैभव तथा उसे वशमें करनेका उपाय  ४१ - चित्तरूपी रोगकी चिकित्साके उपाय तथा मनो- निग्रहसे लाभ  ४२ - मनोनाशके उपायभूत वासना-त्यागका उपदेश, अविद्या-वासनाके दोष तथा इसके विनाशके उपायकी जिज्ञासा  ४३ - अविद्याके विनाशके हेतुभूत आत्मदर्शनका,        | १९६<br>१९८<br>२०१<br>२०२ |
| प्रतिपादन तथा भोक्ता जीवके स्वरूपका वर्णन<br>११परमात्मसत्ताका विवेचन, बीजमें बुक्षकी भाँति<br>परमात्मामें जगत्की त्रैकाल्कि स्थितिका<br>निरूपण तथा ब्रह्मसे प्रथक् उसकी सत्ता नहीं<br>है—-इसका प्रतिपादन ••••<br>१२जगत्की ब्रह्मसे पृथक् सत्ताका खण्डन, भेदकी<br>व्यवहारिकता तथा चित्तकी ही हरश्रूरुपाका                                                                                                                                                                                                          | १७९<br>१८२<br><b>१</b> ८५ | ४४—अविद्याकी बन्धनकारितापर आश्चर्यः चेष्टा देहर्से<br>नहीं, देहीमें है—इसका प्रतिपादन तथा अज्ञानकी<br>सात सूमिकाओंका वर्णन<br>४५—ज्ञानकी सात सूमिकाओंका विदाद विवेचन<br>४६—माथिक रूपका निराकरण करके सम्मात्रसका<br>प्रदर्शनः अविद्याके स्वरूपका निरूपणः<br>संक्षेपमें ज्ञानसूमिका एवं जीवात्माके वास्तविक | २०४<br>२०६<br>२०७        |
| ब्रह्माबीके द्वारा अपने अनुभवके अनुसार प्रति-<br>पादन<br>१४-स्थूल-द्यारीरकी निन्दा, मनोमय द्यारीरकी विद्योषता,<br>उसे सक्तर्ममें लगानेकी प्रेरणा, ब्रह्मा और उनके<br>द्वारा निर्मित कगत्की मनोमयता, बीवका स्वरूप<br>और उसकी विविध सांसारिक गति तथा सृष्टिके                                                                                                                                                                                                                                                       | १८६                       | स्थिति-प्रकरण १-चित्ररूपसे जगत्का वर्णन, जगत्की स्थितिका<br>खण्डन करके पूर्णानन्दस्वरूप सन्मात्रकी स्थिति-<br>का कथन, मनको ही जगत्का कारण बताकर<br>उसके नादा होनेपर जगत्की शुन्यताका कथन                                                                                                                  | <b>२</b> १५<br>२१८       |
| ३५-जीवोंकी चौदह श्रेणियाँ तथा परब्रह्म परमात्मासे<br>ही उत्पन्न होनेके कारण सबकी ब्रह्मरूपता<br>३६-कर्ता और कर्मकी सहोत्पत्ति एवं अभिन्नता तथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           | २—खरूपकी विस्मृतिसे ही भेदभ्रमकी अनुभूति,<br>चित्तशुद्धि एवं जाग्रत् आदि अवस्थाओंके<br>शोधनसे ही भ्रम-निवारणपूर्वक आत्मबोधकी<br>प्राप्ति तथा वैराग्यमृलक विवेक्तसे ही मोक्षलाम-                                                                                                                           |                          |
| ३८—मनके द्वारा जगत्के विस्तार तथा अज्ञानीके<br>उपदेशके लिये किस्पत त्रिविध आकाशका<br>निरूपण एवं मनको परमात्मचिन्तनमें ल्यानेकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १९२<br>१९३<br><b>१</b> ९५ | का वर्णन  ३—उपासनाओं के अनुसार फलकी प्राप्ति तथा जाप्रत्-स्वप्न अवस्थाओं का वर्णन, मनको सत्य आत्मामें लगानेका आदेश, मनको मावनाके अनुसाररूप और फलकी प्राप्ति तथा भावनाके त्यागसे विचारद्वारा ब्रह्मभावकी प्राप्तिका प्रति- पादन                                                                            | २२ <i>०</i><br>२२२       |

| ४-इढ़ बोध होनेपर सम्पूर्ण दोषोंके विनादा, अन्तः- करणकी द्यांद्र और विद्युद्ध आस्मतस्वके साक्षात्कारकी महिमाका प्रतिपादन २२४ ५-द्यारीररूपी नगरीके सम्राट् ज्ञानीकी रागर्राह्त स्थितिका वर्णन २२५ ६-मन और इन्द्रियोंकी प्रबल्ता तथा उनको जीतने- से लाभ, अत्यन्त अज्ञानी और ज्ञानीके ल्यि | १६-विरक्त एवं विवेकयुक्त ज्ञानी तथा भोगासक्त<br>मृहकी स्थितिमें अन्तरा जगतको मिथ्या मानकर<br>उनमें अःस्था न रखने, देह भिमानको छोड़ने<br>और अपने विद्युद्ध स्वरूप (परमात्मपद) में<br>स्थित होनेका उपदेश ''रु<br>१७-वासना, अभिमान और एपणाका त्याग<br>करके परमात्मपदमें प्रतिष्ठित होनेकी प्रेरणा तथा |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| उपदेशकी व्यर्थता तथा जगत् और ब्रह्मके स्वरूपका प्रतिपादन २२६ ७-शास्त्रचित्तन, शास्त्रीय सदाचारके सेवन तथा शास्त्रविपरीत आचारके त्यागसे लाभ २२८ ८-शास्त्रीय ग्राम उद्योगकी सफलताका प्रतिपादनः                                                                                           | तत्त्वऋती महात्माकी महत्तम स्थितिका वर्णन २४४<br>१८-परमात्मभावमें स्थित हुए कचके द्वारा सर्वात्म-<br>त्वका बोध करानेवाली गाथाओंका गान,<br>भोगोंसे वैराग्यका उपदेश तथा सबकी परमा-                                                                                                                   |
| <ul> <li>८—शास्त्राय द्वाम उद्यागका संकल्लाका प्रातपादन अहंकारकी वन्धकता और उसके त्यागसे मोक्षकी प्राप्तिका वर्णन</li></ul>                                                                                                                                                            | त्मामें स्थितिका कथन  १९-राजस-सान्त्विकी कर्मोपासनासे भूतळपर उत्पन्न हुए पुरुयोंकी स्थितिका वर्णनः जगत्की अन्तिस्यता एवं परमात्माकी सर्वव्यापकताकी भावनाके ळिये उपदेशः श्रीरामके आदर्श                                                                                                             |
| ही कर्तृत्वका प्रतिपादन, तत्त्वज्ञानीके अकर्तापन<br>एवं बन्धनाभावका निरूपण<br>११—सर्वेद्याक्तिमान् ब्रह्मसे ही सृष्टिकी उत्पक्ति,                                                                                                                                                      | गुणोंको अपनाने एवं पौरुष-प्रयत्न करनेसे<br>जीवन्युक्त पदकी प्राप्तिका कथन ··· २४५<br>उपदास-प्रकरण                                                                                                                                                                                                  |
| स्थिति और लय होनेसे सबकी परव्रहास्पताका प्रतिपादनः अत्यन्त मृत्को नहीं, विवेकी जिज्ञासु- को ही 'सर्वे ब्रह्म' का उपदेश देनेकी आवश्यकता तथा बाबीगरके दिखाये हुए खेलकी भाँति म.यामय जगत्के मिथ्यात्वका ज्यान रि-व्हयनो असत्ता और सबकी ब्रह्मस्थातका                                      | १-श्रीविसिञ्जीका मध्याह्नकालमें प्रवचन समाप्त<br>करके सबको विदा देनेके पश्चात् अपने आश्रम-<br>में जाना और दैनिक कर्मके अनुष्ठानमें<br>तत्पर होना "                                                                                                                                                 |
| प्रतिपादन, मायाके दोष तथा आत्मज्ञानसे<br>ही उसका निवारण ''' २३६<br>३—चेतनतत्त्वका ही क्षेत्रज्ञ, अहङ्कार आदिके रूपमें<br>विस्तार तथा अविद्याके कारण जीवोंके कर्मा-<br>गुसार नाना योनियोंमें जन्मोंका वर्णन ''' २३७                                                                     | उपदेशकी प्रशंसा तथा श्रीरामकी उनसे पुनः<br>उपदेश देनेके ल्यि प्रार्थना २५.०<br>१—संसाररूपा मायाका मिध्याला साधनाका क्रमः<br>आत्माके अज्ञानसे दुःख और ज्ञानसे ही सुखका<br>कथन, आत्माकी निर्लेपता और जगत्की                                                                                          |
| ४-परमात्मनिष्ठ ज्ञानीकी दृष्टिमें संसारका मिथ्यात्व,<br>मनोमय होनेके कारण जगत्की असत्ता तथा<br>ज्ञानीकी दृष्टिमें सक्की ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन २३८<br>५-सांसारिक वस्तुओंसे वैराग्य एवं जीवनमुक्त                                                                                      | असत्ताका प्रतिपादन                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| महात्माओंके उत्तम गुणेंका उपदेश, बारम्बार<br>होनेवाले ब्रह्मा, ब्रह्माण्ड एवं विविध भूतोंकी<br>छच्टिपरम्परा तथा ब्रह्ममें उसके अत्यन्ता-<br>भावका कथन "" २४१                                                                                                                           | जनकके द्वारा सिद्धगीताका अवण                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

|                                                                                                                                  | ( 0        | ,                                                                                                                                                                                |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| आत्माके विवेक-विज्ञानको सूचित करनेवाले<br>अपने आन्तरिक उद्गार एवं निश्चयको प्रकट                                                 |            |                                                                                                                                                                                  | २७६ |
| करना<br>६—राजा जनकद्वारा मंसारवी स्थितिपर विचार<br>और उनका अपने चित्तको समझाना<br>७-राजा जनककी जीवन्मुक्तरूपसे स्थिति तथा        | . ,        | १७-राजा बळिका शुक्राचार्यके दिये हुए उपदेशपर<br>विचार करते-करते ममाधिग्ध हो जाना, दानवींके<br>स्मरण करनेसे आये हुए देव्यगुरुका बळिकी<br>सिद्धावस्थाको बताकर उनकी चिन्ता दूर करना | २७८ |
| विशुद्ध विचार एवं प्रज्ञाके अद्भुत माहात्म्यका                                                                                   | २६१        | १८—समाधिसे जगे हुए वलिका विचारपूर्वक सम-<br>मावसे स्थित होनाः श्रीहरिका उन्हें त्रिलोकीके<br>राज्यसे हटाकर पातालका ही राजा बनानाः उस                                             |     |
| ८-चित्तकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा<br>वर्णन<br>९-अनधिकारीको दिये गये उपदेशकी व्यर्थता,                                  |            | अवस्थामें भी उनकी समतापूर्ण स्थिति तथा<br>श्रीरामके चिन्त्रय खरूपका वर्णन                                                                                                        | २८१ |
| मनको जीतने या शान्त करनेकी प्रेरणा तथा<br>तत्त्वबोधसे ही मनके उपशमका कथना तृष्णाके<br>दोष, बासनाक्षय और जीवन्मुक्तके स्वरूपका    |            | १९—प्रह्लादका उपास्यान—सगवान् नृभिङ्की कोधान्नि<br>से हिरण्यांशिषु आदि देखींका मंहार तथा<br>प्रह्लादका यिचारद्वारा अपने आपको भगवान्                                              |     |
| वर्णन<br>१०-जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके                                                                    | २६५        | विष्णुसे अानिन अनुभव करता<br>२०-प्रह्लादके द्वारा भगवान् विष्णुकी मानसिक एवं                                                                                                     | २८३ |
| निश्चर्यो तथा सब कुछ ब्रह्म ही है, इस<br>पारमार्थिक स्थितिका वर्णन                                                               | 756        | बाह्य पूजा, उसके प्रभावसे समस्त दैत्यांको<br>वैष्णव हुआ देख विस्मयमें पड़े हुए देवताओंका                                                                                         |     |
| ११-महापुचपोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक्त                                                                                        |            | भगवान्से इसके विषयमें पृछनाः भगवान्का                                                                                                                                            |     |
| भावसे संसारमें विचरनेका उपदेश<br>१२—पिता-माताके शोकसे व्याकुल हुए अपने माई<br>पायनको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके                 | <b>२६७</b> | देवताओंको मान्खना दे शहला ही प्रहादके<br>देवपूजा-शर्मे पकट होना और प्रहादद्वारा<br>उनकी स्पृति                                                                                   | २८५ |
| सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन<br>१३-पुण्यका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त                                                  | २६९        | २१-प्रह्लादको भगतानहारा वर प्राप्ति, प्रह्लादका<br>आत्मचिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार                                                                                    |     |
| हुए असंख्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर<br>उन्हें आत्मखरूप परमात्मासे ही संतोप प्राप्त<br>करनेका आदेशः पुण्य और पावनको निर्वाण- |            | करना और उनका स्वयंत करते हुए समाधिस्थ<br>हो जानाः तत्पश्चात् पातालकी अराजकताका<br>वर्णन और भगवान् विष्णुका प्रह्लादको समाधि-                                                     |     |
| पदकी प्राप्तिः, तृष्णा और विषय-चिन्तनके<br>त्यागसे मनके क्षीण हो जानेपर परमपदकी प्राप्ति-                                        |            | से विरत करनेका विचार<br>२२-भगवान् विष्णुका पातालमें जाना और शङ्क-                                                                                                                | २८८ |
| का कथन<br>१४-राजा बळिके अन्तःकरणमें वैराग्य एवं विचारका                                                                          | २७०        | ध्वनिसे प्रहादको प्रबुद्ध करके उन्हें तत्त्वज्ञानका<br>उपदेश देना, प्रहादद्वारा भगवानका पूजनः<br>भगवानका प्रहादको देत्यराज्यपर अभिपिक्त                                          |     |
| उदय तथा उनका अपने पितासे पहलेके पूछे<br>हुए प्रश्नोंका सरण करना<br>१५-विरोचनका बल्कि भोगोंसे वैराग्य तथा विचार-                  | २७२        | भगवान्का प्रह्लादका दलराज्यपर आमापक्त<br>करके कर्तव्यका उपदेश देकर क्षीरसागरको छौट<br>जाना, आख्यानका उत्तम फळ, जीवन्युक्तोंके                                                    |     |
| पूर्वक परमात्मसाक्षात्कारके लिये उपदेश …                                                                                         | २७४        | <b>व्यु</b> त्थानका हेतु और पुरुपार्थकी शक्तिका कथन                                                                                                                              | २९४ |
| १६-चिलका पिताके दिये हुए ज्ञ.नोपदेशके स्मरणसे<br>संतोष तथा पहलेकी अज्ञानमयी स्थितिको याद                                         |            | २३-सायाचकका निरूपण, चित्तनिरोधकी प्रशंसा,<br>भगवस्प्राप्तिकी सिहमा, मनकी सर्प और                                                                                                 |     |
| करके खेद प्रकट करते हुए छक्राचार्यका चिन्तन<br>करनाः                                                                             |            | विषवृक्षसे तुलना, उदालक मुनिका परमार्थ-<br>चिन्तन                                                                                                                                | २९० |

| २४-महर्षि उदालककी साधनाः, तपस्या और                                                                                   | विन्वरणका वर्ण                  | नः जीवन्मुक्त महात्माओंके गुणः                              |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------|
| परमात्म-प्राप्तिका कथनः सत्ता-सामान्यः समाधि                                                                          | लक्षण और महि                    | हेमा                                                        | ইইও   |
| और समाहितके छक्षण                                                                                                     | o६ <b>३६</b> —चित्तके स्पन्दन   | नसे होनेवाली जगत्की भ्रान्ति,                               |       |
| २५-किरातराज सुरवुका वृत्तान्त-सहर्पि माण्डव्यका                                                                       | चित्त और प्र                    | ॥ण-स्पन्दनका स्वरूप तथा उसके                                |       |
| मुरघुके महलमें पधारना और उपदेश देकर                                                                                   | निरोधरूप योग                    | ाकी सिद्धिके अनेक उपाय …                                    | ३३९   |
| अपने आश्रमको छौट जाना, सुरघुके आत्म-                                                                                  |                                 | मके लिये शानयोगस्य उपाय एवं                                 |       |
| विषयक चिन्तनका वर्णन तथा उसे परमण्डकी                                                                                 | विवेक-विचारके                   | ह द्वारा चित्तका विनाश होनेपर                               |       |
| प्राप्ति                                                                                                              | १० ब्रह्म-विचारसे प             | परमात्माकी प्राप्ति                                         | ३४२   |
| २६-किरातराज सुरघु और राजर्षि पर्णाद ( परिघ )                                                                          | ३८—बीतहव्य मुनि                 | का एकाग्रताकी सिद्धिके लिये                                 |       |
| प्राप्ति<br>२६-किरातराज सुरघु और राजर्षि पर्णाद ( परिघ )<br>का संवाद<br>२७-आत्माका संसार दु:खसे उद्धार करनेके उपायों- | १४ इन्द्रिय और म                | नको बोधित करना                                              | 388   |
| २७-आत्माका संसार दुःखसे उद्धार करनेके उपायों-                                                                         | ३९-इन्द्रियों और                | मनके रहते समस्त दोपोंकी                                     | •     |
| का कथन तथा भास और विद्यास नामक                                                                                        | प्राप्ति तथा उन                 | के शमनसे समस्त गुणोंकी और                                   |       |
| तपस्त्रियोके वृत्तान्तका आरम्भ                                                                                        | १८ परमात्माकी प्रार             | प्तिका वर्णन 😬 \cdots                                       | 388   |
| २८-भास और विळासकी परस्पर बातचीत और                                                                                    | . •<br>४०—वीतदृव्य महाम्        | निकी समाधि और उससे जागना,                                   | ,     |
| तत्त्वज्ञानद्वःरा उन्हें मोक्षकी प्राप्ति; देह और                                                                     |                                 | पुनः समाधिः चिरकालतक                                        |       |
| आत्माका सम्बन्ध नहीं है तथा आसक्ति ही                                                                                 | जीवनमुक्त स्थि                  | पतिः उनके द्वारा दुःख-सुकृत                                 |       |
| बन्धनका हेतु है-इसका निरुपण                                                                                           | २१ आदिको नम                     | स्कार और उनका परमात्मामें                                   |       |
| २९-संसक्ति और असंसक्तिका लक्षण, आसक्तिके भेद                                                                          | विलीत हो जान                    | ना                                                          | ३४८   |
| उनके लक्षण और फलका वर्णन, आसक्तिक                                                                                     | ४१–भहामुनि वीतह                 | व्यकी ॐकारकी अन्तिम मात्राका                                |       |
| त्यागसे जीवात्मा कर्म-फल्से सम्बद्ध नहीं होता—                                                                        |                                 | के परमात्मप्राप्तिरूप सुक्तावस्थाका                         |       |
| इसका कथन                                                                                                              | तथा मृक्त ह                     | निपर उनके शरीर प्राणीं और                                   |       |
| २०-असङ्ग सुद्धमें परम द्यान्तिको मास पुरुपके                                                                          |                                 | अपने-अपने उपादान कारणमें                                    |       |
| व्यवहार-कालमें भी दुखी न होनेका प्रतिपादन,                                                                            | ।वलान हाकर •<br>∨२—चाची महासम   | मूल-प्रकृतिमें लीन होनेका वर्णन<br> ओंके लिये आकाश-गमन आदि  | ३५०   |
| श्चनिकी तुर्योवस्था तथा देह और आत्माके                                                                                | रू साना नक्तना<br>सिद्धियोंकी अ | नावश्यकताका कथन · · ·                                       | 27. 0 |
| अन्तरका वर्णन                                                                                                         | _ ४३—जीवन्यक्त और               | विवेह-मक्त प्रच्योंके चिन्तसाशका                            | २५१   |
| ३१-देहादिके संयोग-वियोगादिमें राग-द्रेष और हुई-                                                                       | र७ वर्णन                        | विदेह-मुक्त पुरुषोंके चित्तनाशका<br>•••                     | ३५३   |
| शोकसे रहित शुद्ध आत्माके स्वल्पका विवेचन                                                                              | ४४–शरीरका कार                   | ण मन है तथा मनके कारण                                       | * 1.7 |
|                                                                                                                       | ्री प्राण-स्पन्द और             | र वासना इनका कारण विषयः                                     |       |
| ३२-दो प्रकारके सुक्तिदायक अहंकारका और एक                                                                              | विषयका कार                      | ण जीवात्मा और जीवात्माका                                    |       |
| प्रकारके बन्धनकारक अहंकारका एवं परमात्माके                                                                            | कारण परमात्म                    | । है—इस तत्त्वका प्रतिपादन***                               | ३५४   |
| स्वरूपका वर्णन ••• •••                                                                                                |                                 | गुसनाक्षय और मनोनाहासे                                      |       |
| ३३-मन, अहंकार, वासना और अनिधाके नाजसे                                                                                 | परमपदकी गा                      | गि तथा मनको वसमें करनेके                                    |       |
| मुक्ति तथा जीवनमुक्त पुरुषके छक्षण और                                                                                 | A                               |                                                             | ३५७   |
| महिमाका प्रतिपादन                                                                                                     | ३२ ४५विचारका शह                 | इता, वैराग्य एवं सद्गुणोंसे<br>ति और जीवन्मुक्त महात्माओंकी |       |
| २४—मनुष्य, असुर, देव आदि योनियोंमें होनेवाले                                                                          | स्थितिका वर्णन                  | त त्यार जावन्युक्त सहात्साञ्जाका                            | 51.0  |
| हर्प-शोकादिसे रहित जीवन्मुक्त महात्माओंका                                                                             | जिल                             | र्भण-प्रकरण पूर्वार्ध                                       | 242   |
| वर्णन                                                                                                                 | ९५ १—श्रीवसिव्रजीक              | कहतेपर श्रोताशोका काली                                      |       |
| ३५-स्त्रीरूप तरङ्गसे युक्त संसाररूपी समुद्र, उससे                                                                     | उठकर दैनिक                      | किया करना तथा सने गरे                                       |       |
| तरनेके उपाय और तरनेके सनन्तर सुखपूर्वक                                                                                | विषयोका चिन्त                   | हिन्यः करना तथा सुने गये<br>न करना ःः                       | इहर   |
| •                                                                                                                     |                                 |                                                             |       |

| १-वैव-सभामें वायसराज मुगुण्डका वृत्तान्त मुनकर महिष्वं वसिष्ठका उसे देखनेके लिये मेर्वापिरपर जाना, मेरु-शिल्वर तथा 'चृत' नामक कल्यतरुका वर्णन, वसिष्ठजीका मुगुण्डसे मिलना मुगुण्डद्वारा उनका आतिष्य-सत्कार, विराष्ठजीका मुगुण्डदे उनका वृत्तान्त पूळना और उनके गुणोका वर्णन करना  १०-मुगुण्डका विरिष्ठजीसे अपने जन्मवृत्तान्तके प्रसन्नमं महादेवजीतथा मानुकाओंका वर्णन करते हुए अपनी उत्पत्ति, जान-प्राप्ति और उस वासकेमें आनेका वृत्तान्त कहना व्यत्तिका सरण करते हो ११ विषठजीद्वारा पूछे हुए इन प्रश्नीका मुगुण्डद्वारा समाधान । ३८२ १२-जिसे मृजु नहीं मार सकती, उस निर्दोष महात्मकी स्थितिका, परमतत्वकी उपासनाका तथा तीनों कोकोक परार्थोंमें मुख-श्वात्तिक |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

| २९-जावात्माका अपना भावनास छिङ्गदहात्मक                 | गुरु त्रितलक साथ निवास, मगारयका पुन                |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| पुर्यष्टक बनकर अनेक रूप धारण करना 😬 ४१४                | राज्यप्राप्ति और ब्रह्माः रुद्र आदिकी              |
| ३०-पुर्यष्टक वने हुए जीवात्माको तत्त्वज्ञानसे परब्रह्म | आराधना करनेसे गङ्गाजीका भूतलपर अवतरण ४३५           |
| परमात्माकी प्राप्ति होनेका कथन " ४१५                   | ४५-त्रिखिष्वज और चूडालाके आख्यानका                 |
| ३१—श्रीकृष्णार्जुन-आख्यानका आरम्भ—अर्जुनके             | आरम्भ, शिखिष्वजके गुणोंका तथा चूडालाके             |
| प्रति भगवान् श्रीकृष्णद्वारा आत्माकी नित्यता-          | साथ विवाह और कीडाका वर्णन " ४३७                    |
| का प्रतिपादन *** ४१७                                   | ४६-कमसे उन दोनोंकी वैराग्य एवं अध्यात्म-           |
| ३२-कर्तृत्वाभिमानसे रहित पुरुषके क्रमोंसे लित          | ज्ञानमें निष्ठा तथा चूडालाको यथार्थ ज्ञानसे        |
| न होनेका निरूपण एवं सङ्गत्याग, ब्रह्मार्पण,            | परमात्माकी प्राप्ति ४३९                            |
| ईश्वरार्पण, संन्यास, ज्ञान और योगकी                    | ४७—चूडालाको अपूर्वे शोभासम्पन्न देखकर राजा         |
| परिभाषा ४१८                                            | शिखिष्वजका प्रसन्न होना और उससे                    |
| ३३-श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति कर्म और ज्ञानके   | वार्तालाप करना ४४१                                 |
| तत्त्व-रहस्यका प्रतिपादन *** ४२१                       | ४८—राजा शिखिध्वजका चृडाठाके वचनोंको                |
| ३४-श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति देहकी नश्वरताः    | अयुक्त बतलाना, चूडालाका एकान्तमें                  |
| आत्माकी अविनाशिता, मनुष्योंकी मरण-                     | योगाभ्यास करना एवं श्रीरामचन्द्रजीके पूछने-        |
| स्थिति और स्वर्ग-नरकादिकी प्राप्ति एवं                 | पर श्रीवसिष्ठजीके द्वारा कुण्डलिनीशक्तिका          |
| जीवात्माके संसारभ्रमणमें कारणरूप वासनाके               | तथा विभिन्न शरीरोंमें जीवात्माकी स्थितिका          |
| नाशसे मुक्तिका प्रतिपादन *** ४२२                       | वर्णन ४४२                                          |
| ३५-श्रीभगवान्के द्वारा अर्धुनके प्रति जीवन्मुक्त       | ४९-आधि और व्याधिके नाशका तथा सिद्धिका              |
| अवस्था और जगद्रुप चित्रका वर्णन एवं                    | और सिद्धोंके दर्शनका उपाय 💛 ४४४                    |
| वासनारहित और ब्रह्मस्वरूप होकर स्थित रहनेका            | ५०-ज्ञानसाध्य वस्तु और योगियोंकी परकाय-            |
| उपदेश तथा इस उपदेशको सुनकर तत्त्वज्ञानके               | प्रवेश-सिद्धिका वर्णन 😬 😬 ४४७                      |
| द्वारा अर्जुनकी अविद्यासहित वासनाका और                 | ५१—चूडालाकी सिद्धिका वैभव, गुरूपदेशकी              |
| मोहका नाश हो जाना ४२४                                  | सफलतामें किराटका आख्यान, शिखिध्यजका                |
| ३६-परमात्माकी नित्य सत्ता, जगत्की असत्ता एवं           | वैराग्य, चूडालाका उन्हें समझाना, राजा              |
| जीवन्मुक्त-अवस्थाका निरूपण "४२६                        | शिखिभ्वजका आधी रातके समय राजमहलसे                  |
| ३७परब्रह्म परमात्माके सत्ता-सामान्य स्वरूपका           | निकलकर चल देना और मन्दराचलके काननमें               |
| प्रतिपादन ४२७                                          | कुटिया बनाकर निवास करना " ४४८                      |
| ३८-संसारके मिथ्यात्वका दिग्दर्शन तथा मोहसे             | ५२—सोकर उठी हुई चूडालाके द्वारा राजाकी खोज,        |
| जीवके पतनका कथन ४२८                                    | वनमें राजाके दर्शन और राजाके भविष्यका              |
| ३९-चार प्रकारका मौन और उनमेंसे जीवन्मुक्त              | विचार करके चूडालाका लौटना, नगरमें                  |
| ज्ञानीके सुपुप्त मौनकी श्रेष्ठता                       | आकर राज्य-शासन करनाः तदनन्तर कुछ                   |
| ४०—सांख्ययोग और अष्टाङ्गयोगके द्वारा परमपदकी           | समय बाद राजाको ज्ञानोपदेश देनेके लिये              |
| प्राप्ति ४२९                                           | ब्राह्मणकुमारके वेघमें उनके पास .जाना,             |
| प्राप्ति                                               | राजाद्वारा उसका सत्कार और परस्पर वार्ताळाप-        |
| ४२—वेतालकृत छः प्रश्नोंका राजाद्वारा समाधानः ४३२       | के प्रसङ्गमें कुम्भद्वारा कुम्भकी उत्पत्ति, वृद्धि |
| ४३भगीरथके गुण, उनका विवेकपूर्वक वैराग्य                | और ब्रह्माजीके साथ उसके समागमका वर्णन ४५२          |
| और अपने गुरु त्रितलके साथ संवाद 😬 ४३३                  | ५३—राजा शिखिथ्वजद्वारा कुम्मकी प्रशंसा, कुम्मका    |
| ४४—राजा मगीरथका सर्वस्वत्याग, भिक्षाटन और              | ब्रह्माजीके द्वारा किये हुए ज्ञान और कर्मके        |
|                                                        |                                                    |

| (,                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १२ )                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विवेचनको सुनानाः राजाद्वारा कुम्मका दिप्याव-<br>स्वीकार  ५४-चिरकालकी तपस्याते प्राप्त हुई चिन्तामणिका<br>त्याग करके मणिबुद्धिन काँचको अहण करनेकी<br>कथा तथा विन्ध्यगिरिनिवासी हाथीका आस्थान ४५९<br>५५-कुम्मद्वारा चिन्तामणि और काँचके आस्थानके<br>तथा विन्ध्यगिरिनिवासी हाथीके स्यास्थानके | मुन्दर कन्दरामें पुष्पशस्यापर दोनोंका समागमः<br>शिक्षिश्वकती परीक्षाके छिये च्युडालाद्वारा<br>९ मामाका बल्ले इन्द्रका प्रापट्यः, इन्द्रका राजासे<br>स्वर्ग चल्लेका अनुरोधः, राजाके अस्वीकार<br>करनेपर परिचारपहित इन्द्रका अन्तर्धान होना ४८३ |
| रहस्यका वर्णन<br>५६-कुम्भकी बातें सुनकर सर्वत्यागके ख्यि उद्यत हुए<br>राजा शिलिध्वजद्वारा अपनी सारी उपकोगी<br>वस्तुओंका अग्निमें झोंकला, पुनः देहत्यागके<br>ख्यि उद्यत हुए राजाको कुम्भद्वारा                                                                                              | चृहाराका मायाद्वारा राजाको जारसमागम<br>दिखाना और अन्तमें राजाके विकारयुक्त न<br>होनेपर अपना असली रूप प्रकट करना " ४८५                                                                                                                        |
| चित्त-त्यागका उपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                        | है आश्चर्यनिका होना और प्रशंसापूर्वक<br>चूडाव्यका आहिङ्गन करना तथा उसके साथ<br>रात नितास प्राताकाल संकल्पजनित सेनाके                                                                                                                         |
| ५८-जगत्के अत्यन्ताभावका, राजा शिखिण्यकको<br>परम शान्तिकी प्राप्तिका तथा जाननेयोग्य<br>परमात्माके स्वरूपका प्रतिपादन *** ४६'                                                                                                                                                                | वर्षोतः: राज्य करके विदेहमुक्त होना ''' ४८८<br>६७-गृहस्पतिपुत्र कचकी सर्वत्याग-साधनसे                                                                                                                                                        |
| ५९-चित्त और संसारके अत्यन्त अभावका तथा<br>परमात्माके भावका निरूपण *** ४७:                                                                                                                                                                                                                  | ङसका तालर्थ                                                                                                                                                                                                                                  |
| ६०-न्नह्नसे जगत्की पृथक् सत्ताका निपेष तथा<br>जन्म आदि विकारोंसे रहित ब्रह्मकी स्ततः<br>सत्ताका विधान ''' ४७१<br>६१-राजा दिखिध्वकती ज्ञानमें दृह स्थिति तथा<br>जीवन्मुक्तिमें चित्तराहित्य एवं तत्त्वस्थितिका                                                                              | ६९-भंजीशके प्रति महादेवजीके द्वारा महाकर्ता,<br>महाभोक्ता और महात्यतीके व्यवणोका निरुपण ४९७<br>५ ७०-सर्वणा विळीन हुए या विळीन होते हुए<br>अहंकार-रूप चित्तके व्यवण                                                                           |
| ६२—दुःभ्भक्ते अन्तर्हित हो जानेपर राजा शिखिण्यजका                                                                                                                                                                                                                                          | वह जगत् क्या है'—यह बताते हुए देहमें                                                                                                                                                                                                         |
| कुळ काळतक विचार करनेके गद्दचात्<br>समाधिस्य होनाः चूडाळाका घर जाकर तीन<br>दिनके वाद पुनः ळीटनाः राजाके दारीरमें<br>प्रवेदा करके उन्हें जगाना और राजाके साथ<br>उसका वार्ताळाप                                                                                                               | आत्मयुद्धिका परित्यान कर परमात्मभावमें स्थित होनेका उपदेश ७२-खात भूभिकाओंका, जीवनमुक्त महात्मा पुरुपके छक्षणोंका एवं जीवको संसारमें फॅसानेवाळी और संसारसे उद्धार करनेवाळी भावनाओंका वर्णन                                                    |
| ६३-कुम्म और शिक्षिध्वक्ता परस्पर सौहार्द,<br>चूडाल्राका राजासे आज्ञा छेकर अपने नगरमें<br>अ.ना और उदास-मन होकर पुनः राजाके<br>पास छोटना, राजाके द्वारा उदासीका कारण<br>पूछनेपर चूडालाद्वारा दुर्वासाके शाफका कथन                                                                            | करके मनु महाराजका ब्रहालेकमें जाना ''' ५००<br>७३—श्रीवसिष्टजीके द्वारा श्रीरामचन्द्रजीके प्रति<br>जीवन्मुक्त पुरुपकी विद्योपता, रागसे वन्धन और<br>वैराम्यसे सुक्ति तथा तुर्यपद और ब्रह्मके<br>स्वरूपका प्रतिपादन                             |
| और चूडालाका दिनमें कुम्भरूपसे और<br>रातमें स्त्रीरूपसे राजा शिखिध्वजके साथ विचरण ४८                                                                                                                                                                                                        | ७४—योगकी सात भूमिकाओंका अभ्यासकम और<br>रः लक्षण, योगभ्रष्ट पुरुषकी गति एवं महान्                                                                                                                                                             |

| अनर्थकारिणी हशिनीरूप इच्छाके खरूप और                         | ९—इन्द्र-कुलमें उत्पन्न हुए एक इन्द्रका विचार-                                             |      |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| उसके नाशके उपाय ५०                                           | ५ दृष्टिसे परमात्मतत्त्वका साक्षात्कार करके इस                                             |      |
| ७५-भरद्वाज मुनिके उत्कण्ठापूर्वक प्रश्न क <b>रनेपर</b>       | त्रिलोकीके इन्द्रपदपर प्रतिष्ठित होना तथा                                                  |      |
| श्रीवाल्मीकिजीके द्वारा जगत्की असत्ता और                     | अहंभावनाके निवृत्त होनेसे संसार-भ्रमके                                                     |      |
| परमात्माकी सत्ताका प्रतिपादन करने हुए                        | मूळोच्छेदका कथन \cdots ५                                                                   | १२६  |
| कल्याणकारक उपदेश · · ५०                                      | ९ १०-गुद्ध चित्तमें थोड़ेसे ही उपदेशसे महान्                                               |      |
| <ul><li>५६-श्रीवाल्मीकिजीके द्वारा छय-क्रमका और</li></ul>    | प्रभाव पड़ता है, यह वतानेके छिये कहे गये                                                   |      |
| भरद्वाजजीके द्वारा अपनी स्थितिका वर्णन,                      | भुगुण्डवर्णित विद्याधरके प्रसङ्गका उपसंहार,                                                |      |
| वाल्मीकिजीद्वारा मुक्तिके उपायोंका कथन,                      | जीवन्मुक्त या विदेहमुक्तके अहंकारका नाश                                                    |      |
| श्रीविश्वामित्रजीद्वारा भगवान् श्रीरामके अवतार               | हो जानेसे उसे संसारकी प्राप्ति न होनेका                                                    |      |
| ग्रहण करनेका प्रतिपादन एवं ग्रन्थश्रवणकी                     | कथन '''                                                                                    | १२७  |
| महिमा ••• ५१                                                 | १ ११-मृत पुरुपके झणोंमें स्थित जगत्के आकाशमें                                              |      |
| निर्वाण-प्रकरण ( उत्तरार्घ )                                 | भूमणका वर्णन तथा परब्रहामें जगत्की                                                         |      |
| १-कल्पना या संकल्पके त्यागका स्वरूप, कामना                   | असत्ताका प्रतिपादन                                                                         | ५२८  |
| या संकल्पसे शून्य होकर कर्म करनेकी धेरणा,                    | १२-जीवके स्वरूप, स्वभाव तथा विराट् पुरुषका                                                 |      |
| दृश्यकी असत्ता तथा तत्त्वरानसे मोक्षका                       |                                                                                            | १२९  |
| प्रतिपादन                                                    | ष<br>७ १३—जगत्की संकल्परूपताः, अन्यथादर्शनरूप जीव-                                         |      |
| ३—संसारके मृळभूत अहंभावका आत्मबोधके द्वारा                   | भाव तथा अहंभावनारूप महाग्रन्थिक भेदनसे                                                     |      |
| उच्छेद करके परमात्मस्वरूपसे स्थित होनेका                     | ही मोक्षकी प्राप्तिका कथन और शानवन्युके                                                    |      |
| उपदेश ५१                                                     |                                                                                            | ५३०  |
| ४-उपदेशके अधिकारीका निरूपण करते हुए                          | १४—ज्ञानीके लक्षण, जीवके बन्धन और मोधका                                                    |      |
| वसिष्ठजीके द्वारा भुजुण्ड और विद्याधरके                      | . स्वरूप, ज्ञानी और अज्ञानीकी स्थितिमें अन्तर,                                             |      |
| संवादका उल्लेख—विद्याधरका इन्द्रियोंकी                       | दृश्यकी असत्ता तथा परव्रहाकी सत्ताका                                                       |      |
| विषयपरायणताके कारण प्राप्त हुए दुःखोंका                      | प्रतिपादन                                                                                  | ५३१  |
| वर्णन करके उनसे अपने उद्धारके लिये<br>प्रार्थना करना •••• ५१ | १५—मरुभूमिके मार्गमें मिले हुए महान्                                                       |      |
| प्रार्थना करना ५१                                            | ९ वनमें महर्षि वसिष्ठ और मङ्किका समागम एवं                                                 |      |
| ५—भुज़ुण्डजीद्वारा विद्याधरको उपदेश—हश्य-                    | संवाद १                                                                                    | ५३३  |
| प्रपञ्चकी असत्ता बताते हुए संसार-दृक्षका                     | १६—मङ्किके द्वारा संसार, लौकिक सुख, मन, बुद्धि                                             |      |
| निरूपण ५२                                                    | र और तृष्णा आदिके दोषों तथा उनसे होनेवाले                                                  |      |
| ६-संसार-वृक्षके उच्छेदके उपायः प्रतीयमान                     | कष्टोंका वर्णन और वसिष्ठजीसे उपदेश देनेके                                                  |      |
| जगत्की असत्ता, ब्रह्ममें ही जगत्की प्रतीति                   | ियो गार्थना                                                                                | 430  |
| तथा सर्वत्र ब्रह्मकी सत्ताका प्रतिपादन ५२                    | १५ -संसारके चार बीजोंका वर्णन और परमात्माके                                                | 17   |
| ७—चिन्मय परब्रह्मके सिवा अन्य वस्तुकी सत्ताका                | राज्यसारक चार बाजाका वर्णन आर परमात्माक<br>तत्त्वज्ञानसे ही इन बीजोंके विनाशपूर्वक मोक्षका |      |
| निराकरण, जगत्की निःसारता तथा सत्सङ्ग,                        | तत्त्वज्ञानस हा इन वाजाक विनाशपूर्वक माक्षका<br>प्रतिपादन                                  | 6.24 |
| सत्-दास्त्र-विचार और आत्मप्रयत्नके द्वारा                    |                                                                                            | 14   |
| अविद्याके नाराका प्रतिपादन ५२                                |                                                                                            |      |
| ८-त्रसरेणुके उदरमें इन्द्रका निवास और उनके                   | प्राप्ति तथा विवेकसे उसकी द्यान्ति, सर्वत्र                                                |      |
| गृह, नगर, देश, लोक एवं त्रिलोकके                             | ब्रह्मसत्ताका प्रतिपादन एवं मङ्किके मोहका                                                  |      |
| साम्राज्यकी कल्पनाका विस्तार " ५६                            | १५ निवारण                                                                                  | ५३।  |

| १९-आत्मा या ब्रह्मकी समताः, सर्वरूपता तथा      | ३२-वराग्यके हद हो जानेपर पुरुषकी स्थितिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| हैतरान्यताका प्रतिपादन, जीवात्माकी ब्रह्म-     | आत्माद्वारा विवेक नामक दूतका भेजा जाना,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| भावनासे संसार-निवृत्तिका वर्णन " ५३८           | विवेकज्ञानसम्पन्न पुरुषकी महिमा तथा जीवके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| २०-परमार्थ तत्त्वका उपदेश और खरूपभूत परमात्म-  | सात रूपोंका वर्णन ५६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पदमें प्रतिष्ठित रहते हुए व्यवहार करते रहनेका  | ३३-दृश्य जगत्की असत्ताः सक्की एकमात्र ब्रह्म-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                | रूपता तथा तत्त्वज्ञानसे होनेवाले लाभका वर्णन ५६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| अदेश देते हुए विषष्ठजीका श्रीरामके प्रश्नोंका  | _ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| उत्तर देना तथा संसारी मनुष्योंको आत्मज्ञान     | ३४-सृष्टिकी असत्यता और एकमात्र अखण्ड ब्रह्म-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| एवं मोक्षके लिये प्रेरित करना " ५३९            | सत्ताका प्रतिपादन ५६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| २१-निर्वाणकी स्थितिका तथा 'मोक्ष स्वाधीन है'   | ३५-परमात्मामें सृष्टिभ्रमकी असम्भवता, पूर्णब्रह्मके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| इस विषयका संयुक्तिक वर्णन " ५४२                | स्वरूपका निरूपण तथा सबकी ब्रह्मरूपताका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २२-जीवकी बहिर्युखताके निवारणसे भ्रान्तिकल्पना- | प्रतिपादन ५६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| के निवर्तक उपाय तथा परलोककी चिकित्साका         | ३६ब्रह्ममें ही जगत्की कल्पना तथा जगत्का ब्रह्मसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| वर्णन ५४४                                      | अभेद, पाषाणोपाख्यानका आरम्म, विमष्ठजीका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| २३-जगत्के स्वरूपका विवेचन और ब्रह्मके स्वरूपका | लोकगतिसे विरक्त हो सुदूर एकान्तमें कुटी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| सविसार वर्षन ः प्रहान ५४६                      | बनाकर सौ वर्षोतक समाधि छगाना *** ५७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                | ३७-अहंकाररूपी पिशान्वकी शान्तिका उपाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| २४-जीवन्युक्तिकी प्रशंसा तथा इच्छा ही बन्धन है | सृष्टिके कारणका अभाव होनेसे उसकी असत्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| और इच्छाका त्याग ही मुक्ति है, इसका            | तथा चिन्मय ब्रह्मकी ही सृष्टिरूपताका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| सविस्तर वर्णन और उससे छूटनेके उपायका           | प्रतिपादन ः ५७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| निरूपण ५४८                                     | श्रातपादन<br>३८—समाधिकालमें विभिन्नजीके द्वारा अनन्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| २५-तत्त्वज्ञान हो जानेपर इच्छा उत्पन्न होती ही | चेतनाकाशमें असंख्य ब्रह्माण्डोंका अवलोकन *** ५७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| नहीं और यदि कहीं उत्पन्न होती-सी दीखे          | ३९-श्रीवसिष्टजीका समाधिकालमें अपनी स्तुति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| तो वह ब्रह्मस्वरूप होती है-इसका सयुक्तिक       | क्र्रनेवाली स्त्रीका अवलोकन और उसकी उपेक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| वर्णन ••• ••• ५५०                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २६—चेतन ही जगत् है—इसका तथा तत्त्वज्ञानी       | करके अनेक विचित्र जगत्का दर्शन करना तथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| और जगत्के स्वरूपका वर्णन · · · · ५५२           | महाप्रलयके समय सब जीवोंके प्रकृति-लीन हो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २७-जीवन्मुक्तके द्वारा जगत्के स्वरूपका ज्ञान,  | जानेपर पुनः किसको सृष्टिका ज्ञान होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| स्वभावका लक्षण तथा विश्व और विश्वेश्वरकी       | श्रीरामके इस प्रक्तका उत्तर देना ५७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                | ४०-वसिष्टजीके द्वारा चिदाकाशरूपसे देखे गये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| एकता और स्वातमभूत परमेश्वरकी पूजाका वर्णन ५५३  | जगतोंकी अपनेसे अभिन्नताका कथनः आर्यापाठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| २८-जगत्की असारताका निरूपण करके तत्त्वशानसे     | करनेवाली स्त्रीके कार्य तथा सम्भापण आदिके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| उसके विनाशका वर्षन ५५५                         | विषयमें श्रीरामके प्रश्न और वसिष्ठजीके उत्तर-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| २९-प्राणियोंके अन्त हुए मनरूपी मृगके विश्रामके | कावर्णन *** ५७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| लिये समाधिरूपी करपदुमकी उपयोगिताका             | ४१—स्वप्नजगत्की भी ब्रह्मरूपता एवं सत्यताका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| वर्णन ५५७                                      | प्रतिपादन *** *** ५७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| २०-ध्यान-वृक्षपर चढ़नेका क्रम और उत्तरोत्तर    | ४२—श्रीवसिष्टजीके पूछनेपर विद्याधरीके द्वारा अपने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| परमोच स्थानपर आरूद होते हुए परमानन्द-          | जीवन-वृत्तान्तका वर्णन, अपनी युवावस्थाके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| स्वरूपकी प्राप्तिका वर्णन ५६०                  | <b>ब्यर्थ</b> बीतनेका उल्लेख ५७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ३१-ध्य नरूपी कल्पद्रुमके फलके आस्वादनसे मनकी   | ४३-विद्याधरीका वैराग्य और अपने तथा पतिके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| स्थितिका तथा मुक्तिके विभिन्न साधनोंका         | लिये तत्त्वज्ञानका उपदेश देनेके हेतु उसकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वर्णन ५६२                                      | वसिष्ठ मुनिसे प्रार्थना ५८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ***                                            | the state of the s |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ४४-आवासप्रजाका विद्याधराक साथ लाकालक               | परनात्मत्रपाका हा रक्षापका आपनादन समा           |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| पर्वतपर पाषाणशिलाके पास पहुँचना, उस                | सिचदानन्दयनका विलास ही चद्रदेवका दृत्य          |
| शिलामें उन्हें विद्याधरीकी बतायी हुई स्टिष्टिका    | है—इसका कथन ५९५                                 |
| दर्शन न होना, विद्याधरीका इसमें उनके               | ५५-शिव और शक्तिके यथार्थ स्वरूपका               |
| अभ्यासाभावको कारण बताकर अभ्यासकी                   | विवेचन " ६००                                    |
| महिमाका वर्णन करना ५८२                             | ५६-प्रकृतिरूपा कालरात्रिके परमतत्त्व शिवमें लीन |
| ४५-श्रीवसिष्ठजीके द्वारा आतिवाहिक श्रीरमें         | होनेका वर्णन ६०                                 |
| आधिभौतिकताके भ्रमका निराकरण ५८४                    | ५७—स्द्रदेवका ब्रह्माण्डखण्डको निगलकर निराकार   |
| ४६-विद्याधरीका पापाण-जगत्के ब्रह्माजीको ही         | चिदाकाशरूपसे स्थित होना तथा वसिष्ठजीका          |
| अपना पति बताना और उन्हें समाधिसे                   | उस पापाण-शिलाके अन्य भागमें भी नूतन             |
| जगाना, उनके और देवतादिके द्वारा वसिष्ठजीका         | जगत्को देखना और पृथ्वीकी धारणाके द्वारा         |
| स्वागत-सत्कार, वसिष्ठजीके पृछनेपर ब्रह्माजीका      | पार्थिव जगत्का अनुभव करना 😬 ६०                  |
| उन्हें अपने यथार्थ स्वरूपका परिचय देना और          | ५८-श्रीवसिष्ठजीके द्वारा जल और तेजस्-तत्त्वकी   |
| उस कुमारी नारीको वासनाक्षी देवी बताना''' ५८५       | धारणासे प्राप्त हुए अनुभवका उल्लेख 🖢 😬 ६०       |
| ४७-पाषाण-जगत्के ब्रह्माद्वारा वासनाकी क्षयोन्सुखता | ५९-धारणाद्वारा वायुरूपसे स्थित हुए वसिष्ठजीका   |
| एवं आत्मदर्शनकी इच्छा बताकर शिलाकी                 | अनुभव ५०                                        |
| चितिरूपता तथा जगत्की परमात्मसत्तासे                | ६०-कुटीमें छौटनेपर वसिष्ठजीको अपने शरीरकी       |
| अभिन्नताका प्रतिपादन करके वसिष्ठजीको अपने          | र्जगह एक ध्यानस्य सिद्धका दर्शन, उनके           |
| जगत्में जानेके लिये प्रेरित करना " ५८७             | संकल्पकी निवृत्तिसे कुटीका उपसंहर, सिद्धका      |
| ४८-पाषाण-शिलाके भीतर बसे हुए ब्रह्माण्डके          | नीचे गिरना और वसिष्ठजीसे उसका अपने              |
| महाप्रलयका वर्णन तथा ब्रह्माके संकल्पके            | वैराग्यपूर्ण जीवनका दृत्तान्त बताना 💛 ६०।       |
| उपसंहारसे सम्पूर्ण जगत्का सहार क्यों होता          | ६१—श्रीवसिष्ठजी और सिद्धका आकाशमें अभीष्ट       |
| है, इसका विवेचन ५८८                                | स्थानोंको ज.नाः वसिष्ठजीका मनोमय देहसे          |
| ४९-ब्रह्मा और जगत्की एकताका स्थापन तथा             | सिद्धःदि लोकोंमें भ्रमण करनाः श्रीवसिष्ठजीका    |
| द्वादश सूर्योंके उदयसे जगत्के प्रख्यका             | अपनी सत्य-संकल्पताके कारण सबके द्रष्टिपथमें     |
| रोमाञ्चकारी वर्णन ५९०                              | आना, व्यवहारपरायण होना तथा पार्थिव              |
| ५०-प्रलयकालके मेघोंद्वारा भयानक वृष्टि होनेसे      | वसिष्ठ' आदि संज्ञाओंको प्राप्त करनाः            |
| एकार्णवकी वृद्धि तथा प्रलयाग्निका बुझ              | पाषाणोपाख्यानकी समाप्ति और सबकी चिन्मय          |
| जाना ५९२                                           | ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन ६१                      |
| ५१-बढ़ते हुए एकार्णवका तथा परिवारसहित              | ६२-परमपदके विपयमें विभिन्न मतव,दियोंके          |
| ब्रह्माके निर्वाणका वर्णन ५९३                      | कथनकी सत्यताका प्रतिपादन ' ६१                   |
| ५२-ब्रह्मलोकवासियों तथा द्वादश सूर्योंका निर्वाण,  | ६३—तत्त्वज्ञानी संतोंके शील-स्वभावका वर्णन      |
| अहंकाराभिमानी रुद्रदेवका आविर्भाव, उनके            | तथा सत्सङ्गका महत्त्व *** ६१                    |
| अवयवों तथा आयुधका विवेचन, उनके द्वारा              | ६४-सत्का विवेचन और देहात्मनादियोंके मतका        |
| एकार्णवके जलका पान तथा शून्य ब्रह्माण्डकी          | निराकरण " ६१                                    |
| चेतनाकाशरूपताका प्रतिपादन ५९५                      | ६५-सबकी चिन्मात्ररूपताका निरूपण तथा ज्ञानी      |
| ५३-रुद्रकी छायारूपिणी कालरात्रिके स्वरूप तथा       | महात्माके लक्षणोंका वर्णन · · · ६१              |
| ताण्डव-नृत्यका वर्णन ५९७                           | ६६-इस शास्त्रके विन्तारकी आवश्यकता तथा          |
| ५४-रुद्र और काली आदिके रूपमें चिन्मय               | इससे होनेवाले लाभका प्रतिपादन, वैराम्य          |
|                                                    |                                                 |

|                                                                                           | (     | १६ | )                                                                                                |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| और आत्मबोघके छिये प्रेरणा तथा विचारद्वारा                                                 |       |    | ८०-श्रीवसिष्ठजीके ध्यानसे उत्पन्न हुई अग्निमें मृगके                                             |       |
| वासनाको क्षीण करनेका उपदेश                                                                | ६२०   | ,  | प्रवेशका तथा उसके विपश्चित्-देहकी प्राप्तिका                                                     |       |
| ६७-मोक्षके स्वरूप तथा जाग्रत् और स्वप्नकी                                                 |       |    | वर्णन                                                                                            | ६४१   |
| समताका निरूपण                                                                             | ६२१   | :  | ८१-प्राणियोक्ती उत्पक्तिके दो भेदः सच्छरके मृग-                                                  |       |
| ६८-चिदाकाराके स्वरूपका प्रतिपादन तथा                                                      |       |    | योनिसे छूटकर व्याधरूपसे उत्पन्न होनेपर उसे                                                       |       |
| जगत्की चिदाकादारूपताका वर्णन                                                              | ६२३   | 2  |                                                                                                  | ६४३   |
| ६९-राजा विपश्चित्के सामन्तीका वघ, उत्तर                                                   |       |    | ८२-पाण्डित्यकी प्रशंसा, चित् ही जगत् है—इसका                                                     |       |
| दिशाके सेनापतिका घायल होकर आना तथा                                                        |       |    | युक्तिपूर्वक समर्थन                                                                              | ६४५   |
| शत्रुओंके आक्रमणसे राजपरिवार और<br>प्रजामें घवराहट                                        | ६२३   |    | ८३-मुनिका व्याधके प्रांत बहुतसे प्राणियोंको                                                      |       |
| ७०-राजा विपश्चित्का अपने मस्तककी आहुतिसे                                                  | •     |    | एक साथ मुख-दुःखकी प्राप्तिके निमित्तका<br>निरूपण करना                                            | cc    |
| अग्निदेवको संतुष्ट करके चार दिब्य रूपोंमें<br>प्रकट होना                                  |       |    |                                                                                                  | ५४५   |
| प्रकट होना<br>७१—चारों विपश्चितोंका शत्रुओंके साथ युद्ध,                                  | ६२५   |    | ८४-मुनिके उपवेशसे आत्मज्ञानकी प्राप्ति, पूर्वदेहमें<br>गमनकी असमर्थताके विषयमें प्रदन करनेपर देह |       |
| भागती हुई शत्रुसेनाका पीछा करते हुए उनका                                                  |       |    | गमनका असमयताक विषयम प्रश्न करनार दह<br>आदिके मस्म होनेके प्रसङ्गमें मुनिके आश्रम और              |       |
| समुद्र-तटतक जाना                                                                          | 858   | i  | दोनों शरीरोंके जलने तथा वायुद्वारा उस आंग्रके                                                    |       |
| ७२-विपश्चित्के अनुचरींका उन्हें आकादा, पर्वत,                                             | ~ ( - |    | शान्त होनेका वर्णन                                                                               | 886   |
| पर्वतीय ग्राम, मेघ, कुत्ते, कौए और कोकिल                                                  |       |    | ८५-व्याध और उस मुनिके वार्तालापके प्रसङ्गर्मे                                                    | (00   |
| आदिको दिखाकर अन्योक्तियोंद्वारा विशेष                                                     |       |    | जीवन्मुक्त इतिके खरूपका वर्णन तथा अभ्यास-                                                        |       |
| अभिप्राय सूचित करना                                                                       | ६२७   | •  |                                                                                                  | ६५०   |
| ७३-सरोवरः भ्रमर और हंसविषयक अन्योक्तियाँ * * *                                            | ६३१   |    | ८६-सुनिको परमपदकी प्राप्ति व्याधके महाशवका वर्णन ,                                               |       |
| ७४—वगुळे, जलकाक, मोर और चातकसे सम्बन्ध                                                    |       |    | अग्निका स्वर्गलोक-गमन, भासद्वारा आत्मकथा-                                                        |       |
|                                                                                           | ६३३   | }  | का वर्णन तथा बहुतसे आश्चर्योका वर्णन करके                                                        |       |
| ७५-वायु, ताङ्, पलारा, कनेर, कल्पवृक्ष, वनस्थली                                            |       |    | आत्मतत्त्वका विरूपण                                                                              | ६५२   |
| और चम्पकवनका वर्णन करते हुए सहचरोंका                                                      |       |    | ८७-राजा दशरथका विपश्चित्को पुरस्कार देनेकी                                                       |       |
| महाराजसे राजाओंकी मेंट स्वीकार करके                                                       |       |    | आज्ञा देते ुए सभाको विसर्जित करना, दूसरे                                                         |       |
| <b>उ</b> न्हें विभिन्न मण्डलांकी शासनव्यवस्था                                             |       |    | दिन समामें विसंच्छजीद्वारा कथाका आरम्म,                                                          |       |
| सौंपनेके लिये अनुरोध करना तथा विपश्चितौं-<br>का अग्निसे वरदान प्राप्त करके दृश्यकी अन्तिम |       |    | ब्रह्मके वर्णनद्व रा अविद्याके निराकरणके उपाय,                                                   |       |
| सीमा देखनेके लिये उद्यत होना                                                              | s a : |    | जितेन्द्रियकी प्रशंसा और इन्द्रियोंपर विजय पाने-<br>की युक्तियाँ                                 | ६५४   |
| ७६—चारों विपश्चितोंका समुद्रमें प्रवेश और प्रत्येक                                        | 44.   | Κ. | ४७ अनिर्वचनीयताः<br>८८-दृश्यजगत्की चैतन्यरूपताः, अनिर्वचनीयताः,                                  | 948   |
| दिशामें उनकी पृथक्-पृथक् यात्राका वर्णन                                                   | 831   |    | असत्ता तथा ब्रह्मसे अभिन्नताका प्रतिपादन                                                         | E 619 |
| ७७-विपश्चितोंके विहारका तथा जीवन्युक्तोंकी                                                | ``    | `  | ८९—जीवन्युक्त तथा परमात्मामें विश्वान्त पुरुषके                                                  | 4/0   |
| सर्वात्मरूप स्थितिका वर्णन · · ·                                                          | ६३१   | Ę. | ळ्छ्रण तथा आत्मशानीके सुरवपूर्वक दायनका कथन                                                      | ६५८   |
| ७८-मरे हुए विपश्चितोंके संसार-भ्रमणका तथा                                                 | • • • | `  | ९०-जीवन्युक्तके स्वकर्म नामक मित्रके स्त्री, पुत्र                                               |       |
| उत्तर दिशागामी विपिक्ष्यितके भ्रमणका विशेष                                                |       |    | आदि परिवारका परिचय तथा उस मित्रके साथ                                                            |       |
| रूपसे वर्णन · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                         | ६३    | ۷  | रहनेवाले उस महात्माके स्वभावसिद्ध गुणीका                                                         |       |
| ७९-राष दा विपाश्चिताक वृत्तान्तका वर्णन तथा                                               |       |    | उल्लेख, तत्त्वज्ञानीकी स्थिति, जगत्की ब्रह्मरूपता                                                |       |
| मृगरूपमें श्रीरामचन्द्रजीको प्राप्त हुए एक                                                |       |    | तथा समस्तव।दियोंके द्वारा ब्रह्मके ही प्रति-                                                     |       |
| विपश्चित्का राजसभामें छाया जाना •••                                                       | 48    | 0  | पादनका कथन                                                                                       | ६५९   |

| ९१-निर्वाण अथव। परमपदका स्वरूप, ब्रह्ममें जगत्-                                                     |       | १०३-कर्मोंके त्याग और प्रहणसे कोई प्रयोजन न                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| की सत्ताका खण्डन, चिदाकाशके ही जगद्रूपसे                                                            |       | रखते हुए भी जीवन्मुक्त पुरुषोंकी खभावतः                                                    |
| स्फुरित होनेका कथन, ब्रह्मके उन्मेष और निमेष                                                        |       | सत्कर्मीमें ही प्रवृत्तिका प्रतिपादन "६८०                                                  |
| ही सृष्टि और प्रलय हैं, मन जिसमें रस लेता है                                                        |       | १०४—मिद्धों और समासदोंद्वारा श्रीवसिष्ठजीको साधु-                                          |
| वैसा ही बनता है, चिदाकाश अपनेको ही दृश्य-                                                           |       | वाद, देव-दुन्दुभियोंका नाद, दिव्य पुष्पोंकी                                                |
| रूपसे देखता है तथा अज्ञानसे ही परमात्मामें                                                          |       | वर्षा, गुरु-पूजन-महोत्सव, श्रीदशरथजी और                                                    |
| जगत्की स्थिति प्रतीत होती है—इसका प्रतिपादन                                                         | ६६१   | श्रीरामजीके द्वारा गुरुदेवका सत्कार, सम्यों                                                |
| ९२—सृष्टिकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन                                                                 | ६६२   | और सिद्धोंद्वारा पुनः श्रीवसिष्ठजीकी स्तुति · · ६८२                                        |
| ९३-श्रीरामका कुन्ददन्त नामक ब्राह्मणके आगमनका                                                       |       | १०५—गुरुके पूछनेपर श्रीरामचन्द्रजीका पुनः अपनी                                             |
| प्रसङ्ग उपस्थित करना और वसिष्ठजीके पूछनेपर                                                          |       | परमानन्दमयी स्थितिको बताना तथा वसिष्ठजी-                                                   |
| कुन्ददन्तका अपने संशयकी निष्टत्ति तथा तत्त्व-                                                       |       | का उन्हें कृतकृत्य बताकर विश्वामित्रजीकी                                                   |
| ज्ञानकी प्राप्तिको स्वीकार करते हुए अपना                                                            |       | आज्ञा एवं भूमण्डलके पालनके लिये कहना,                                                      |
| अनुभव बताना<br>९४-सब कुछ ब्रह्म है, जगत् वस्तुतः असत् है, वह                                        |       | श्रीरामद्वारा अपनी कृतार्थताका प्रकाशन 😬 ६८५                                               |
| प्रहानका संकल्प होनेसे उससे भिन्न नहीं है।                                                          |       | १०६—मध्याह्नकालमें राजाते सम्मानित हो सबका                                                 |
| जीवात्माको अज्ञानके कारण ही जगत्की प्रतीति                                                          |       | आवश्यक कृत्यके लिये उठ जाना और दूसरे                                                       |
| होती है—इसका प्रतिपादन                                                                              | ६६५   | दिन प्रातःकाल सबके सभामें आनेपर श्रीरामका                                                  |
| ९५-श्रीरामजीके विविध प्रश्न और श्रीवसिष्ठजीके                                                       |       | गुरुके समक्ष अपनी कृतकृत्यता प्रकट करना'' ६८६                                              |
| द्वारा उनके उत्तर                                                                                   | ६६६   | १०७-श्रीविसिष्ठ और श्रीरामका संवादः दृश्यका परि-<br>मार्जनः सबकी चिदाकाशरूपताका प्रतिपादनः |
| ९६-अज्ञानसे ब्रह्मका ही जगत्रूपसे भान होता है                                                       |       | माजन, सबका ।चदाकाशरूपताका प्रातपादन,<br>श्रीरामका प्रश्न और उसके उत्तरमें श्रीवसिष्ठ-      |
| वास्तवमें जगत्का अत्यन्ताभाव है और एकमात्र                                                          |       | द्वारा प्रज्ञप्तिके उपाख्यानका आरम्भ " ६८८                                                 |
| ब्रह्म ही विराजमान है, इस तत्त्वका प्रतिपादन                                                        | ६७२   | १०८-यह जगत् ब्रह्मका संकल्प होनेसे ब्रह्म ही है                                            |
| ९७-श्रीरामचन्द्रजीके मुखसे ज्ञानी महात्माकी स्थिति-                                                 |       | इसका विवेचन "" ६८९                                                                         |
| का एवं अपने परब्रह्मस्वरूपका वर्णन                                                                  | ६७२   | १०९-राजा प्रज्ञतिके प्रश्नोंपर श्रीवसिष्ठजीका विचार                                        |
| ९८-श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा बोधके पश्चात् होनेवाली                                                  |       | एवं निर्णय "" ६९१                                                                          |
| शान्त एवं संकल्पशून्य स्थितिका वर्णन                                                                | ६७३   | ११०-सिद्ध आदिके लोकोंकी संकल्परूपता बताते                                                  |
| ९९-श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा जगत्की असत्ता एवं 'सर्वे<br>ब्रह्म'के सिद्धान्तका प्रतिपादन             | Sieve | हुए इस जगत्को भी वैसा ही बताना और                                                          |
|                                                                                                     | ५७४   | ब्रह्ममें अहं भावका स्फरण ही हिरण्यगर्भ है,                                                |
| १००-श्रीरामचन्द्रजीके प्रश्नके अनुसार उत्तम बोधकी<br>प्राप्तिमें शास्त्र आदि कैसे कारण बनते हैं, यह |       | उसका संकल्प होनेके कारण त्रिलोकी भी ब्रहा                                                  |
| बतानेके लिये श्रीवसिष्ठजीका उन्हें कीरको-                                                           |       | ही है) इसका प्रतिपादन ***                                                                  |
| पाख्यान सुनाना—लकड़ीके लिये किये गये                                                                |       | १११—सभासदोंका कृतार्थता-प्रकाशन तथा वसिष्ठजी-                                              |
| उद्योगसे कीरकोंका सुखी होना                                                                         | ६७६   | की आज्ञासे महाराज दशरथका ब्राह्मणोंको                                                      |
| १०१-कीरकोपाख्यानके स्पष्टीकरणपूर्वक आत्मज्ञानकी                                                     |       | भोजन कराना और सात दिनोंतक दान-मानसे                                                        |
| प्राप्तिमें शास्त्र एवं गुरूपदेश आदिको कारण                                                         |       | सम्पन्न उत्सव मनाना ६९४                                                                    |
| बताना                                                                                               | ६७७   | ११२श्रीवाल्मीकि-भरद्वाज-संवादका उपसंहार, इस                                                |
| १०२-श्रीवसिष्ठजीके द्वारा समता एवं समदर्शिताकी                                                      |       | प्रन्थकी महिमा तथा श्रोताके लिये दान, मान                                                  |
| भूरि-भूरि प्रशंसा                                                                                   | ६७८   | आदिका उपदेश · · · ६९६                                                                      |

११३—अरिष्टनेसि, मुरुचि, कारुण्य तथा मुतीक्ष्ण-की कृतकृत्यताका प्रकाशन, शिष्योंका ( हतुमानप्रसाद पोह्रार, चिम्मनलाल

| ब्रह्मभूत वसिष्ठजीको।नमस्कार "६९७ १४—जीवन्मुक्तका स्वरूप और आन्तार ( कविता ) :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| अक्षानुत पावडभाकाग्वनस्कार ५७७ र ह भाषान्यवाका स्वरूप आर आपार ( कापता )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 600        |
| +                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| चित्र-सूची                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| बहुरंगे दोरंगा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . मुखदृष्ठ |
| २-श्रीराम तीर्थयात्राके लिये पिता दशरथसे आज्ञा सादे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| माँग रहे हैं ( प्रसंग वैराग्य-प्रकरण सर्ग ३ ) · · १ १-तीर्थयात्रासे लीटनेपर श्रीरासचन्द्रजीका स्वाप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | त          |
| ३-दशरथकी सभामें दिव्य महर्षियोंका अवतरण (प्रसंग वैराग्य-प्रकरण सर्ग ४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 85         |
| (प्रसंग वैराग्य-प्रकरण सर्ग ३३) · १७ २-सुक्चि और देवदूत (प्रसंग वैराग्य-प्रक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ण          |
| ( प्रसंग वराय-प्रकरण संग १२ ) १७ संग १ )<br>४-महाराजा जनक और मृति छकदेव ( प्रसंग ३ –राजा सिन्धुका राज्यामिषेक ( प्रसंग उत्पत्ति-प्रक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , <<<<br>m |
| मुनुक्ष-भकरण सग र ) ६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . ६७६      |
| I colored the second colored that the second colored the second colore |            |
| 24 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| ६-व्रह्माना आर पालम पात्रभ पात्रपात ( प्रसंग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| and the same that the same tha | . 338      |
| ७-मनु जार इस्पाकुन पार्वारा ( प्रचन स्थित-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| प्रकरण स्वा ११७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| ८—मन्पान् द्वाराहक द्वारा हरण्यकारायुका पर्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| (अर्गा अर्गा वर्ग रूप) (अर्गा अर्गा वर्ग वर्ग वर्ग वर्ग वर्ग वर्ग वर्ग वर्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| ९-ब्रह्माका राजहंसींपर दस ब्रह्माओंको देखना ७मगवायुक द्वारा श्रह्माओंका देखना ५ प्रत<br>(प्रसंग उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ८५) ३०४ उपद्यम-प्रकरण सर्ग ४१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| (प्रसंग उत्पादानुकरण सग ८५) २०४ ८-शेषनागपर भगवान् विण्युः स्वर्गमें इन्द्र औ १०-भगवान् गौरोशङ्करकी सेवामें वसिष्ठजी ( प्रसंग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| पतिलिम प्रहाद ( प्रसम उपराम-प्रकरण सम ४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| ५— राजा बाल आर सुकाचाव ( प्रतग उपरान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •          |
| ११-प्रह्लादकं द्वारा भगवान् विष्णुकी पूजा ( प्रसंग प्रकरण सर्ग ४५-४६ ) · · ·<br>उपराम-प्रकरण सर्ग ३२ ) · · · ३८४ १०-पान्थवों और विद्याधरियोंके द्वारा भोगोंक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | . ६१२      |
| १२—भगवान् विष्णुते प्रह्लादको समाधिसे जगानेके प्रक्रोभन देनेपर भी उद्दालकका उनकी ओ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| लिये शक्क वजाया (प्रसंग उपराम-प्रकरण सर्ग ३९) ४४८ व्यान न देना ( प्रसंग उपराम-प्रकरण सर्ग ५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| १३—आकारासे पुष्प-दृष्टि और समासदोंद्वारा वसिष्ठजी- रेखा-चिन्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 101        |
| को पुष्पाञ्जलि ( निर्वाण-प्रकरण उ० सर्ग २१४ ) ५१६ १ - विसष्टजीके द्वारा ज्ञानीपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १          |
| १४-काकभराण्डि और वसिष्ठ ( प्रसंग निर्वाण-एकरण २-अगस्तिद्वारा सुतीक्ष्ण ब्राह्मणसे मोक्षके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| पर्वार्ध सर्ग १६ ) · · · • • कारणका प्रातपादन · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १७         |
| ३—आमवस्यको अपन उदास पुत्र कारुण्यको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| ्रासम्बान् श्रष्टभाक हारा अञ्चनक उपद्व समझाना<br>(प्रसंग निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्थ सर्ग ५२ से ६०) ६३६ ४—बाल्मीकिके आश्रमपर देवदूतके साथ राज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १८         |
| १६-शिखिध्वजको कुम्भ गड़हेमं गिरनेसे रोक रहे हैं अरिष्टनेमिका जाना और उनसे संसार-बन्धन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| ( प्रसंग निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्घ सर्ग ९३ ) · · ६६० के दु:खकी पीड़ासे छूटनेका उपाय पूछना · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | · २०       |

|                                                                      | ( : | ?? )                                                     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------|
| ५—मेरुपर्वतपर भरद्वाजकी लोक-पितामह ब्रह्मासे                         |     | २५-अन्तःपुरमें मृतपतिके शवके सम्मुख वियोग-               |
| वर-याचना                                                             | २१  | विह्वल रानी लीला ११८                                     |
| ६-राजा दशरथसे श्रीरामद्वारा तीर्थयात्राके                            |     | २६-सर्खतीका आकाशवाणीके रूपमें पतिके शवको                 |
| लिये आज्ञा मॉगना                                                     | २४  | फूलसे ढकनेका लीलाको आदेश देना 💛 ११८                      |
| ७–तीर्थयात्रासे लौटे हुए श्रीरामका राजसभामें                         |     | २७—आधी रातके समय लीलाके आवाहनपर                          |
| आना                                                                  | २५  | सरखतीका प्रकट होकर उसे दर्शन देना ''' ११९                |
| ८-श्रीरामकी खिन्नताके सम्बन्धमें राजा                                |     | २८—निर्विकल्प समाधिद्वारा रानी लीलाका राजप्रासाद-        |
| दशर्थका श्रीवसिष्ठसे प्रश्न                                          | २६  | के आकाशमें सिंहासनासीन राजा पद्मका                       |
| ९-मुनिश्रेष्ठ विश्वामित्रका राजा दशरथद्वारा                          | •   | देखा जाना ११९                                            |
|                                                                      | २७  | २९—आकारास्त्ररूपा लीलाद्वारा समाधि-अवस्थामें             |
| ड्योदीपर खागत<br>१०-विश्वामित्रका रोष                                | ३०  | आकाशरूपिणी राजसभामें पतिके वासनामय                       |
| ११-विश्वामित्रको वसिष्ठका समझाना                                     | ३१  | स्वरूप और राजवैभवका दर्शन " १२०                          |
| १२-श्रीरामके सेवकका राजसभामें आना                                    | ३२  | ३०—लीलाका सरस्वतीसे कृत्रिम और अकृत्रिम                  |
| १३-श्रीरामका पिता दश्ररथके चरणमें प्रणाम                             |     | सृष्टिके विषयमें पूछना और सरस्वतीद्वारा एक               |
| करना •••                                                             | ३४  | ब्राह्मण-दम्पतिके जीवन-दृत्तान्तका निरूपण १२१            |
| १४-श्रीरामका अपने भाइयोंसहित पृथ्वीपर                                |     | ३१—वसिष्ठनाम-धारी ब्राह्मणका पर्वतशिखरपर बैटकर           |
| आसन ग्रहण करना                                                       | ३४  | एक राजाको सपरिवार शिकार खेळनेकी इच्छासे                  |
| १५-शरीरकी बाल्य, युवा और वृद्धावस्था                                 | ५६  | जाते देखकर विचारमग्न होना "१२३                           |
| १६-विश्वामित्रका श्रीरामको तत्त्वज्ञान-सम्पन्न                       |     | ३२-वसिष्ठ नामधारी ब्राह्मणकी पत्नी अरुन्धती-             |
| बताते हुए उनके सामने शुकदेवजीका                                      |     | की सरस्वती-आराधना और पतिके अमरत्व-                       |
| वृत्तान्त उपि्थत करना                                                | ६५  | सम्बन्धी बरकी प्राप्ति १२३                               |
| १७—मेरुगिरिपर एकान्तमें बैठे शुकदेवको                                |     | ३३-वसिष्ठनामधारी ब्राह्मणकी त्रिलोकविजयी नरेश-           |
| आत्मज्ञानी व्यासद्वारा उपदेश                                         | ६६  | पदकी प्राप्ति " १२४                                      |
| १८-राजा जनकके अन्तःपुरमें शुकदेवका युवतियों-                         |     | ३४-रानी लीला और सरस्वतीका संवाद "१२४                     |
| के द्वारा सत्कार                                                     | ६६  | २५—सत्यकाम और सत्यसंकल्पसे युक्त लीला औ <b>र</b>         |
| १९—विश्वामित्रजीका वसिष्ठजीसे श्रीरामको<br>उपदेश देनेका अनुरोध · · · |     | सरस्वती देवीका ज्येष्टरामी आदिको साधारण                  |
| उपदेश देनेका अनुरोध · · ·                                            | ६८  | स्त्रीके रूपमें दर्शन १३२                                |
| २०-अपने पिता ब्रह्माजीसे उत्पन्न होते ही                             |     | ३६-ळीळा और सरस्वतीका आकाशमें भ्रमण 😬 १३३                 |
| वसिष्ठजीका अभिशत होना •••                                            | ७८  | ३७—छीलाका सरस्वतीसे अपने पूर्वजन्मके द्वतान्तका          |
| २१-ब्रह्माजीकी सनकादिको और नारदको                                    |     | निरूपण १३४                                               |
| भारतवर्धमें जाकर वहाँके निवासियोंका                                  |     | ३८-छीलाका ग्रह्मण्डपमें प्रवेश कर सरस्वतीके साथ          |
| उद्धार करनेकी घेरणा                                                  | ७९  | आकाशमें उड़ जाना १३५                                     |
| २२-विसष्ठजीके द्वारा राजा पद्म और उनकी                               |     | <b>३९-जम्बूद्वी</b> पमें भारतवर्षमें अपने पतिके राज्यमें |
| पत्नी लीलाका उपाख्यान-कथन ••• १                                      | १५  | लीलाका सरस्वतीके साथ आक्रमणकारी राजाद्वारा               |
| २३—रानी लीलाद्वारा विद्वान्, ज्ञानी और                               |     | उपस्थित किया गया संग्राम-दृश्य देखना · · · १३८           |
| तपस्वी ब्राह्मणोंकी पूजाके पश्चात् उनसे                              |     | ४०-छीला और सरस्वतीका आकाशमें विमानपर                     |
| अमरत्व-प्राप्तिका साधन पूछा जाना १                                   | १६  | स्थित होकर युद्धका अवलोकन करना "१३९                      |
| २४-लीलाद्वारा सरस्वती देवीकी आराधना " १                              |     | ४१-युद्धका बंद होना १४४                                  |
|                                                                      |     |                                                          |

|                                                            | ,     | •                                                                     |      |
|------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| ४२-राजा विदूरथके शयनागारमें गवाक्षरन्त्रसे छीला            |       | आदि देवताओंका पूजन                                                    | २५१  |
| और सरस्वतीका प्रवेश · · ·                                  | १४४   | ५९-वसिष्ठजीको उनके निवासस्थानपर अपना                                  |      |
| ४३-राजा पद्मके भवनमें सरस्वती और छीलाका                    |       | कन्घा श्चकाकर श्रीरामका प्रणाम करना                                   | २५१  |
| प्रवेश और राजाद्वारा उनका पूजन                             | १४६   | ६०-विश्वामित्र तथा अन्य मुनियोंके साथ रथपर                            |      |
| ४४-राजा पद्मका सरस्वतीसे अपने जीवनके अनेक                  |       | आरूढ़ होकर वसिष्ठजीका राजा दशरथकी सभामें                              |      |
| वृत्तान्तोंके सारणका कारण पूछना                            | १४७   |                                                                       | २५२  |
| ४५-राजा विदूरथद्वारा युद्धकी प्रलयाग्निमें मग्न            |       | ६१-राजा जनकका अपने ऊँचे महलपर चढ़कर                                   |      |
| नगरमें प्रस्त प्राणियोंका करूणक्रन्दन श्रवण 🎌              | १५१   | एकान्तमें स्थित होकर संसारकी नश्चरता और                               |      |
| ४६—लीला और सरखतीसे आदेश लेकर राजा                          |       | आत्माके विवेक-विज्ञानको सूचित करनेवाले                                |      |
| विदूरथका युद्धके लिये प्रस्थान                             | १५१   | अनेक आन्तरिक उद्गार और निश्चय प्रकट                                   |      |
| ४७-द्वितीय लीलाकी सरस्वती देवीसे वर-याचनाः                 | १५३   |                                                                       | २५७  |
| ४८-युद्धस्थलमें पराजित राजा विदूरथके गलेपर                 |       | ६२-राजा जनकद्वारा संसारकी विचित्र स्थितिपर<br>विचार                   |      |
| राजा सिन्धुका अस्त्रप्रहार और विदूरथका                     |       |                                                                       | २६०  |
| रथसहित राजपासादमें प्रवेश                                  | १५८   | ६३—राजा जनककी जीवन्मुक्तरूपसे स्थिति                                  | २६१  |
| ४९-छीलाका अपने वासनामय दारीरसे पति पद्मसे                  |       | ६४-दीर्घतपा मुनिका अपनी स्त्री तथा दोनों पुत्र                        |      |
| मिलनेके लिये आकाशमार्गसे ऊपर जाना और                       |       | पुण्य और पावनके साथ अपने गङ्गातटीय                                    |      |
| मार्गमें सरस्वतीद्वारा प्रेषित अपनी कन्यासे                |       | आश्रममें निवास ६५-दीर्वतपाका दारीर-त्याग                              | २६९  |
| मिलना •••                                                  |       |                                                                       | 444  |
| ५०-ळीळाका अपने मृतपति पद्मका मुख देखना                     |       | ६६-माता-पिताका और्ध्वदेहिक कर्म समाप्तकर पुण्यका                      |      |
| और अपनी प्रतिभाके प्रभावसे इस सत्यको                       |       | अपने शोकाकुल बन्धु पावनके पास आगमनः                                   | २७०  |
| समझना कि संग्राममें राजा सिन्धुद्वारा मारे गये             |       | ६७-पुण्यके समझानेपर पावनको उत्कृष्ट बोधकी                             |      |
| ये मेरे पति ही हैं                                         | १६२   | प्राप्ति और दोनोंका वन-प्रदेशमें विचरण                                | २७१  |
| ५१—संकल्परूपिणी देवियाँ लीळा और सरस्वतीका                  |       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                               | २७३  |
| जीवात्माके साथ राजा पद्मके नगरमें प्रवेश ***               | १६८   | ६९-राजा बलिके अन्तःकरणमें वैराग्य एवं विनार-                          |      |
| ५२-छीला और सरस्वतीद्वारा शवमण्डपमें राजा                   |       | का उदय                                                                | २७३  |
| विदूरथकी शवशय्याके पार्क्यभागमें स्थित                     |       | ७०-विरोचनका बलिको भोगोंसे वैराग्य तथा                                 |      |
| ळीळाका देखा जाना जो पहले मृत्युको प्रा <b>प्त</b>          |       | विन्वारपूर्वक परमात्मसाक्षात्कारके लिये उपदेश                         | २७४  |
| हो चुकी थी और पहले ही वहाँ आ गयी थी                        |       | ७१-ग्रुकाचार्यका ग्रहससुदायसे भरे आकाश-मार्गसे                        |      |
| ५३-राजा पद्मकी सरस्वतीसे अभीष्ट वरकी प्राप्ति *** :        | १७३   | देवलोकके लिये प्रस्थान                                                | २७८  |
| ५४-वाल्मीक और भरद्वाज                                      | १४९ । | देवलोकके लिये प्रस्थान ''' '''<br>७२-दैत्यराज वलिका समाधिस्थ होना ''' | २७९  |
| ५५-राजा दशरथका मुनिसमुदायका सत्कारकर उनसे                  |       | ७३-समाधिमें मग्न दैत्यराज बलिके दर्शनके लिये                          |      |
| ५५—राजा दश्तरथका मुनिसमुदायका सत्कारकर उनसे<br>विदा लेना : | २५०   | असुरों आदिका आगमन '''                                                 | २७९  |
| ५६-वसिष्ठजीद्वारा पञ्चमहायज्ञ-अनुष्ठानका सम्पादन           | २५०   | ७४-ग्रुकाचार्यद्वारा बलिके समाधि-अवस्थासे न                           |      |
| ५७-श्रीराम, राजा दशरथ तथा वसिष्ठ आदिके द्वारा              | •     | उठनेतककी अविधिमें कार्य करनेका दानवोंको                               |      |
| ब्राह्मणोंको गौ, भूमि, तिल, सुवर्ण, शस्या,                 |       |                                                                       | २८०  |
| आसनः वस्त्र और वर्तन आदिका दान                             | २५१   | ७५-मनुष्य, नागराज, ग्रह, देववृन्द, पर्वत और                           | ,,,, |
| ५८-श्रीरामद्वारा विष्णु, शंकर, अग्नि और सुर्य              |       | दिक्पाल तथा वन-जीवोंका यथास्थान गमन                                   | 5/-  |
| 1- व्यास्तित । वास्तु साम्या जाला जार तुव                  |       | विकार तमा भग-भाषाक विवास्थान गमन                                      | 400  |

|                                                                                                                              | (                        | २१            | )                                                                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ७६—समाधिसे जगनेपर दैत्यराज बल्लिका अश्वमेध-<br>अनुष्ठान                                                                      | २८                       | १             | ९६-विषष्ठजीके सम्मुख भुगुण्डद्वारा महादेवजीके<br>रूप और मातृकाओंका वर्णन                                            |
| ७७-श्रीहरिद्वारा पैरोंसे त्रिलोकको नापना और बल्किं<br>वैभव-भोगसे बिब्रत करना<br>७८-प्रह्लादद्वारा भगवान् विष्णुकी मानसिक एवं | २८                       | ₹             | ९७-मातृकाओंके महोत्मवमें ब्राह्मी देवीके रथमें<br>जुतनेवाली हंसियों और अम्बुसादेवीके बाहन<br>चण्ड नामक कीएका तृत्य  |
| बाह्यपूजा<br>७९-इन्द्र आदि देवता और मरुद्गणोंका क्षीर-                                                                       | २८                       | ų             | ९८—समाधिसे विरत होनेपर ब्राह्मीदेवीकी अपनी<br>माता हंसियोंके साथ मुग्लुण्ड आदिद्वारा                                |
| सागरमें शेषनागकी शय्यापर विराजमान<br>भगवान् श्रीहरिके पास गमन<br>८०-प्रह्लादद्वारा पूजाण्डमें प्रत्यक्ष विराजमान             | २८                       | દ્            | आराषना                                                                                                              |
| भगवान् श्रीहरिका स्तवन ८१-प्रह्वादका आस्मचिन्तन                                                                              | २८<br>२८                 | છ<br>୧        | १००—सुद्युण्डद्वारा वसिष्ठका पूजन और आकाश-<br>मार्गसे गमन ३९१                                                       |
| ८२—पातालमें आत्मचिन्तनलीन प्रह्लादको समाधिसे<br>जगानेका प्रयत्न                                                              |                          |               | १०१—कैलास पर्वतपर गङ्गातटस्य आश्रममें तप करते<br>हुए वसिष्ठजीको पार्वतीजीसहित भगवान्                                |
| ८३—उद्दालक मुनिका परमार्थ-चिन्तन<br>८४—उद्दालक मुनिका गन्धमादन पर्वतकी रमणीय                                                 | ३०                       | १             | महादेवजीका दर्शन <b>ःः ३९६</b><br>१०२—वसिष्ठजीद्वारा भगवान् नीलकण्ठ शंकरको                                          |
| गुहामें प्रविष्ट होकर निर्विकल्प समाधिमें स्थित<br>होनेका प्रयत्न                                                            | ३०                       | ₹             | पुष्पाञ्चलि-समर्पण ४०९<br>१०३-वेताल और राजाका संवाद ४३१<br>१०४-अपने गुरु त्रितलके साथ राजा भगीरथकी                  |
| ८५—महर्षि माण्डच्यका किरातराज सुरघुके महलमें<br>पधारना                                                                       | ₹१                       | १             | बातन्त्रीत ''' ''' ४३४                                                                                              |
| ८६—सुरखुद्वारा परमपदकी प्राप्ति<br>८७—किरातराज सुरखु और राजिंच पर्णादका संवाद<br>८८—पिताओंकी औष्टेंदेहिक क्रियाकी समाप्तिके  | ₹ <b>१</b><br>₹ <b>१</b> | <b>४</b><br>५ | १०५-राजा भगीरथका सर्वस्व-स्वागः                                                                                     |
| पश्चात् भास और विलासका विलाप<br>८९—इद्धावस्थाको प्राप्त भास और विलासकी परस्पर<br>भेंट                                        | ३२                       |               | १०८—भृतलपर गङ्गाजीको लानेके लिये राजा<br>भगीरथकी तपस्या                                                             |
| ९०-बीतहब्य सुनिका एकाग्रताकी सिद्धिके ल्यि<br>इन्द्रिय और मनको बोधित करना<br>९१-बीतहब्य महासुनिकी समाधि                      | •                        |               | १०९—राजा शिखिञ्चज और जूडालाका विवाह ''' ४३८<br>११०—राजा शिखिञ्चजद्वारा जूडालाके रूप-सौन्दर्य-<br>की प्रशंसा ''' ४४१ |
| ९१-वीतह्व्य महामुनिकी समाधि<br>९२-महामुनि वीतह्व्यकी ॐकारकी अन्तिम                                                           | ₹8                       | 8             | १११—चूडालाकी खिन्नता ४४२                                                                                            |
| माश्राका अवलम्बनकर परमात्मधातिरूप मुक्ता-<br>वस्थाका निरूपण                                                                  | ३५                       | १             | ११२-चृडाळाका एकान्तमें योगाभ्यास                                                                                    |
| ९३—देवराजकी समामें मुनिवर शातातपद्वारा<br>वायसराज भुग्नुण्डकी कथाका वृत्तान्त-वर्णन · · ·                                    | ३७                       | ફ             | ११४—विन्याचलके जंगली प्रदेशमें एक कौड़ीकी तीन<br>दिनोत्तक खोज करनेवाले किराटको चिन्तामणिकी                          |
| ९४-वसिष्ठजीका भुद्युण्डके निवास-स्थान मेरुगिरिपर                                                                             |                          | છ             | प्राप्ति ४४९<br>११५—राजा शिखिध्यजकी बढ़ती वैराग्य-वृत्ति ४५०                                                        |
| ९५—वसिष्ठजी और भुग्नुण्डका संवाद—कुळ आयु<br>आदिके सम्बन्धमें · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           | ३७                       | 9 <i>C</i>    | ११६—राजा शिखिष्यजका चूडालासे अपने<br>वैराग्य-कथन ··· ४५१                                                            |

| ११७-राजा शिखिष्वजका गृह-त्यागः " ४५२               | विधिवत् पूजा ४८४                                  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ११८—चूडालाका आकाश-मार्गसे उड़कर अपने               | <b>१</b> २७—चूडाळाका मदनिका वेघमेंसे ही अपने असळी |  |  |  |  |
| पतिका अन्वेषण ४५४                                  | रूपमें प्राकट्य और राजा शिखिथ्वजका                |  |  |  |  |
| ११९-ब्राह्मणकुमारके रूपमें चूडालाका शिखिष्वजद्वारा | आङ्चर्यचिकत होना ४८७                              |  |  |  |  |
| पूजन-सत्कार ४५५                                    | १२८—अपनी पत्नी चृडालाको देखकर राजा                |  |  |  |  |
| १२०-राजा शिखिंध्वजकी देवपुत्रके वेषमें चूडालासे    | शिखिध्वजका प्रसन्न होना ४८८                       |  |  |  |  |
| बातचीत " ४५७                                       | १२९—चूडालासहित शिखिध्वजका अपने नगरमें             |  |  |  |  |
| १२१-कुम्म ( चूडाला ) की बात सुनकर सर्वस्व-         | प्रवेश और स्वागत · · · · ४९१                      |  |  |  |  |
| त्यागके लिये उद्यत शिखिध्वज " ४६५                  | १३०—कचका अपने पिता बृहस्पतिसे जीवन्सुक्तिके       |  |  |  |  |
| १२२—कुम्भ (चूडाला) के अन्तर्हित हो जानेपर          | विषयमें प्रश्न करना ४९३                           |  |  |  |  |
| राजा शिखिथ्वजका विचार ४७७                          | १३१—वसिष्ठजीद्वारा मूट्बुद्धि आत्मज्ञानसून्य      |  |  |  |  |
| १२३—कुम्भके वेषमें चूडालाका वनस्थलीमें उतरकर       | चिरञ्जीव पुरुषके स्मरणके विषयमें भुग्नुण्डसे      |  |  |  |  |
| निर्विकल्प समाधिमें स्थित राजा द्विाखिध्वजको       | प्रश्न ५२०                                        |  |  |  |  |
| देखना ४७८                                          | १३२—विद्याधरकी भुग्नुण्डसे पावनपदविषयक            |  |  |  |  |
| १२४—राजा शिलिध्वजद्वारा कुम्मको पुष्पाञ्जलि-       | उपदेश देनेकी पार्थना ५२०                          |  |  |  |  |
| समर्पण ४७९                                         | १३३—भुग्रुण्डके उपदेशसे विद्याधरकी समाधि 💛 ५२७    |  |  |  |  |
| १२५-महेन्द्रपर्वतपर अग्निके सक्ष्यमें मदनिका       | १३४—मरुभूमिके मार्गमें मिले हुए महर्पि वसिष्ठ     |  |  |  |  |
| ( चूडाला ) और शिखिध्यजका विवाह 💛 ४८४               | और मङ्किका समागम तथा संवाद " ५३३                  |  |  |  |  |
| १२६—चूडालाद्वारा शिखिध्वजकी परीक्षाके हेतु         | १३५—मुन्दरी स्त्रीद्वारा अपनी स्तुति मुनकर        |  |  |  |  |
| अपनी मायाके बलसे वनस्थलीमें देवगणों और             | वसिष्ठजीका उस रमणीकी उपेक्षा करना 😬 ५७५           |  |  |  |  |
| अप्सराओंके साथ पधारे हुए इन्द्रको उन्हें           | १३६-विसष्टजीके पूछनेपर विद्याधरीके द्वारा अपने    |  |  |  |  |
| दिखलाना और राजा शिखिष्वज द्वारा देवराजकी           | जीवन-वृत्तान्तका वर्णन · · · · ५७९                |  |  |  |  |
|                                                    |                                                   |  |  |  |  |

### गीताप्रेसद्वारा प्रकाशित सत्साहित्यका घर-घरमें प्रचार कीजिये

सरळ, सुन्दर, सचित्र धार्मिक पुस्तकें सस्ते दामोमें खरीदकर खयं पढ़िये, मित्रोंको पढ़ाइये और उनका घर-घरमें प्रचार करके वाळक-चृद्ध, स्त्रीपुरुष, विद्वान्-अविद्वान् सवको ळाभ पहुँचाइये । यहाँ आर्डर मेजनेके पह्छे अपने राहरके पुस्तकविकेतासे माँगिये ।

इससे आप भारी डाकखर्चसे बच सकेंगे । भारतवर्षमें लगभग डेट हजार पुस्तक-विकेताओंके यहाँ गीताप्रेसकी पुस्तकें मिळती हैं।निम्नलिखित खानोंपर गीताप्रेसकी निजी दूकानें हैं, जहाँ कल्याण और कल्याण-कल्पतरके प्राहक भी बनाये जाते हैं। गीताप्रेसकी निजी दकानोंके पते—

कलकत्ता--श्रीगोविन्दभवन-कार्यालय पता--नं० २०७ बाँसतल्ला गली ।

दिल्ली—गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-वृकानः पता— २६०९, नयी सङ्क ।

पटना—गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; पता— अशोक-राजपथ, बड़े अस्पतालके सदर फाटकके सामने । कानपुर--गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; पता--नं ० २४/५५, बिरहानारोड, फूल्बागके सामने । वनारस--गीताप्रेस, कागज-एजेंसी; पता--५९। ९,

नीचीवाग । **हरिद्धार**—गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान

पता—सञ्जीमंडी, मोतीबाजार । ऋषिकेशा—गीताभवनः पता—गङ्गापार, स्वर्गाश्रम ।

स्वीपत्र मुफ्त मँगवाइये ।

व्यवस्थापक-गीतात्रेस, पो० गीतात्रेस ( गोरखपुर )

# श्रीमन्महाभारतम्—केवलं मूल ( संस्कृतमात्र ) सम्पूर्णं ग्रन्थ चार भागोंमें, मूल्य २२.५०

| a grand and and grands                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्रीमन्महाभारतम्-मूल प्रथम भाग-( आदि, सभा, वन ३ पर्व एक साथ ) कपड़ेकी एक जिल्दमें, रंगीन<br>चित्र ३, पृष्ठ ८०४, मूल्य                                                                                                                             |
| ›› <b>मूल द्वितीय भाग</b> —( विराट, उद्योग, भीष्म, द्रोण ४ पर्व एक साथ ) कपड़ेकी जिल्द, रंगीन<br>चित्र ४, पृष्ठ ७४४, मूल्य · · · · · · · · ६.००                                                                                                   |
| " सूल तृतीय भाग-(कर्ण, शब्य, सीप्तिक, स्त्री, शान्ति ५ पर्व एक साथ )कपड़ेकी जिल्दा, रंगीन चित्र ४,<br>सादा १, पृष्ठ-संख्या ७५६, मूल्य                                                                                                             |
| to a self-                                                                                                                                                                                                                                        |
| ,, चतुर्थ भाग-( अनुशासन, आक्षमाधक, आश्रमवासक, मासळ, महाप्रस्थानक, स्वगारहण ९ ५०<br>एक साथ) कपड़ेकी जिल्द, चित्र र रंगीन, ३ सादा, पृष्ठ-संख्या ४७२, मृत्य ४.५०                                                                                     |
| च्क साय ) क्षेत्रका (जिल्हा स्वार र रागित र साया १८८ तस्या ००८० मूर्य ००८०<br>                                                                                                                                                                    |
| महाभारतसम्बन्धी अन्य ग्रन्थ                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>महाभारत-खिळभाग हरिवंश (हरिवंशपुराण)</b> —हिंदी-भाषाटीकासहित रंगीन चित्र ८, सादा ४०, पृष्ठ ११६०, मू० ११.५०                                                                                                                                      |
| जैमिनीयाश्वमेश्वपर्व-हिंदी अनुवादसहित रंगीन चित्र ३, सादा १५, पृष्ठ-संख्या ४१८, मूल्य ५.००                                                                                                                                                        |
| महाभारतकी नामानुकमणिका-महाभारतमें आये हुए कौन नाम कहाँ किस प्रसङ्गमें आये हैं उसकी अनुक्रमणिकाः                                                                                                                                                   |
| पृष्ठ ४१६, मृत्य २.५०, सजित्द ३.५०                                                                                                                                                                                                                |
| महाभारत-परिचय-(महाभारतके सम्बन्धमें विद्वानोंके महत्त्वपूर्ण निबन्ध) पृष्ठ-संख्या २५६, मूल्य १.७५, सजिल्द २.५०                                                                                                                                    |
| सनतसुजातीय शांकरभाष्य-हिंदी-अनुवादसहित रंगीन चित्र २, पृष्ठ-संख्या १३६, मूल्य " र.००                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गीताप्रेसद्वारा प्रकाशित तीन बड़ी पुस्तकें                                                                                                                                                                                                        |
| ( १ ) सम्पूर्ण महाभारत—( सचित्र, सरल हिंदी-अनुवादसहित )                                                                                                                                                                                           |
| सम्पूर्ण ग्रन्थ छः खण्डोंमें ( सजिल्द ) साइज २२×३० आठपेजी, मोटे ग्लेज कागज, पृष्ठ-संख्या ६६२०, चित्र-                                                                                                                                             |
| बहुरंगे ७९, इकरंगे २२५ तथा लाइन ५६४ कुल ८६८ । मूल्य पूरे ग्रन्थका एक साथ ६५.०० ।                                                                                                                                                                  |
| प्रत्येक खण्ड अलग-अलग भी मिलते हैं । विवरण इस प्रकार है—                                                                                                                                                                                          |
| ( গ ) प्रथम खण्ड—आदिपर्व और सभापर्व—पृष्ठ ९६२, चित्र १५७, मू० ११.००।                                                                                                                                                                              |
| (२) द्वितीय खण्ड—जनपर्व और त्रिराटपर्व—पृष्ठ १११०, चित्र २६६, मू० १२.५०।                                                                                                                                                                          |
| (३) तृतीय खण्ड-उद्योगपर्व और भीष्मपर्वपृष्ठ १०७६, चित्र १३९, मृ० १२.५०।                                                                                                                                                                           |
| ( ४ ) चतुर्थ खण्ड-द्रोणः कर्णः शस्यः सौप्तिक और स्त्रीपर्वपृष्ठ १३४६ः चित्र १४४ः मू० १५.००।                                                                                                                                                       |
| ( ५ ) पञ्चम खण्ड-शान्तिपर्व पृष्ठ १०१४, चित्र ५७, मू० ११.५०।                                                                                                                                                                                      |
| (६) षष्ट खण्ड-अतुशासन, आश्चमेधिक, आश्रमवासिक, मौसळ,                                                                                                                                                                                               |
| महाप्रस्थानिक और स्वर्गारोहणपर्व पृष्ठ १११२, चित्र १०५, मृ० १२.५०।                                                                                                                                                                                |
| \$ \$ \$ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                                                                                                                                                                                                        |
| ५५२७ ८५८ ५२.००।<br>(२) श्रीशुक-सुधा-सागर—श्रीमद्भागवत बारहों स्कन्धोंकी सरल हिंदी व्याख्यासहित साइज बहुत बड़ी, २२×२९ चार                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                   |
| पेजी, मोटे ग्लेज कागज, पृष्ठ-संख्या १३६०, सुन्दर बहुरंगे २० चित्र, बहिया जिल्द, मोटे टाइप, मूल्य २०.०० मात्र।                                                                                                                                     |
| (३) श्रीरामचरितमानस—( श्रीमहोस्त्रामी तुळ्सीदासकृत सटीक, बृहदाकार, मोटा टाइप) साइज बहुत बड़ी, २२×२९<br>चार पेजी, मोटे ग्लेंज कागज, पृष्ठ-संख्या ९८४, सुन्दर बहुरंगे ८ चित्र, बिह्या जिल्द, मूळ तथा अर्थ दोनोंके<br>टाइप मोटे, मृत्य १५.०० मात्र । |
| दावन नाटा मूल्य २२.०० नाचा ।<br>तीनों पुस्तकोंका एक साथ मुख्य १००) कसीकृत काटकर नेट ८५.०० पैकिंग फ्री, रेलपार्सलसे आपके स्टेशन-                                                                                                                   |
| ताना वुत्तकाका पुक साथ मूल्य १००) कमाञ्चन काटकर नट ८५,०० पाका आ, रलपासलस आपक स्टामन<br>तकका रेलमाड़ा हमारा।                                                                                                                                       |

### श्रीअञ्जनीनन्दनशरणजीद्वारा सम्पादित् श्रीर्ामचरितमानसके संसारमें सबसे बड़े तिलक

मानस-पीयषके प्राप्य खण्ड

| खण्ड १-बालकाण्ड भाग १ ( प्रारम्भते दोहा ४२ तक ) मूल्य |     | ••• | 9.40  |
|-------------------------------------------------------|-----|-----|-------|
| खण्ड ४-अयोध्याकाण्ड सम्पूर्ण मृत्य "                  | ••• | ••• | 88.00 |
| खण्ड ५-अरण्य तथा किष्किन्धाकाण्ड सम्पूर्ण मृत्य       | ••• | ••• | 9.00  |
| खण्ड ६-सुन्दर तथा लंकाकाण्ड सम्पूर्ण मृत्य            | ••• | ••• | ११.00 |

## गीताप्रेस, गोरखपुरकी चित्राविठयाँ

साइज १५×२० नं० १, नं० २, नं० ३ और नं० ४ प्रत्येकका दाम २.७५

इनमें प्रत्येकमें १५×२० साइजके बढ़िया आर्टपेपरपर छपे हुए २ सुनहरे तथा ८ वहुरंगे सुन्दर चुने हुए चित्र हैं । टाइटल मोटे कागजपर छापकर लगाया गया है ।

उपर्युक्त १५×२० साइजके—एक चित्राविक्षका पैकिंग और डाकखर्चसहित मूल्य २.७५, दो चित्राविक्षका पैकिंग और डाकखर्चसहित मूल्य ६.८५, तोन चित्राविक्षका पैकिंग और डाकखर्चसहित मूल्य १०.७५. चारों चित्राविक एक साथ क्षेत्रेपर दाम ११.०० वाद कमीशन १६९, वाकी १०.३१, पैकिंग और डाकखर्च १.८९ कुळ १२.२०।

### ( मझला आकार )

साइज ११×१४।। नं० १ दाम २.०० पैकिंग और डाकखर्च .८७

इसमें ११×१४॥ साइजके बढ़िया आर्टपेपरपर छपे हुए १२ बहुरंगे सुन्दर चुने हुए चित्र हैं। टाइटल मोटे कागजपर छापकर लगाया गया है।

साइज १०×७।। नं० १, नं० २ और नं० ३ प्रत्येकका दाम १.३१

इनमें प्रत्येकमें १०×आईसाइजके बढ़िया आर्टपेपरपर छपे हुए २ सुनहरे तथा १८ बहुरंगे सुन्दर खुने हुए चित्र हैं। टाइटल मोटे कागजपर छापकर लगाया गया है।

उपर्युक्त १०×७॥ साइज़के—पक चित्राविका पैकिंग और डाकखर्चसहित मृत्य २.१९, दो चित्राविक का पैकिंग और डाकखर्चसहित ३.६२ एवं तीन चित्राविक पैकिंग और डाकखर्चसहित ५.१२।

प्रत्येक चित्राविकके चित्रोंका विवरण जाननेके लिये चित्र-सूची मुफ्त मँगवाइये।

व्यवस्थापक-गीतांत्रेस, पो० गीतांत्रेस ( गोरखपुर )

### The Kalyana-Kalpataru

Published every month of the English Calendar. Annual subscription Rs. 4.50. Eleven ordinary issues contain 32 pages and one tri-colonred illustration each and one Special Number covers over 200 pages and several coloured illustrations.

#### OLD SPECIAL NUMBERS STILL AVAILABLE

- The Gita Tattva Numbers—I, II and III Unbound Price Rs. 7.50 NP.
   (An exhaustive commentary on the Bhagavadgita along with the original Sanskrit text in three Volumes @ Rs. 2.50 NP each ) All Bound Rs. 9.75 NP.
- The Bhagavata Numbers—I, II, III, IV, V, VI. (with Mahatmya) ,, Rs. 15.62 NP. (An English translation with the original Sanskrit text of the Bhagavata from Skandhas I to XII @ Rs. 2.50 NP. each)

Bound in Two volumes ,, Rs. 18.62 NP.



श्रीराम तीर्थयात्राके लिये पिता दश्चरथसे आज्ञा माँग रहे हैं ( वैराग्य-प्रकरण सर्ग ३ )

028.8/202



यतः सर्वाणि भृतानि प्रतिभान्ति स्थितानि च । यत्रैनोपशमं यान्ति तस्मे सत्यात्मने नमः ॥ यत्सर्वे सन्यिदं नम्र तज्जलानिति च स्फुटम् । श्वत्ना ह्युदीर्यते साम्नि तस्मै नक्षात्मने नमः ॥

वर्ष ३५ }

गोरखपुर, सौर माघ २०१७, जनवरी १९६१

ं संख्या १ पूर्णसंख्या ४१०

## महर्षि वसिष्ठजीको नमस्कार

श्रह्मानन्दं परमञ्जूखदं केवलं न्यानमूर्ति ह्रन्द्वातीतं गगनसद्द्यं तत्त्वमस्यादिलक्ष्यम् । एकं नित्यं विमलमचलं सर्वधीसाक्षिमूर्तं भावातीतं त्रिगुणरहितं श्रीवसिष्टं नताःस्य ॥ ——सुतीक्ष्ण (नि॰ प्र॰ उ॰ २१६। २६)

### भगवान् श्रीरामको नमस्कार

आद्यन्तवर्जितविशालशिलान्तराल-सम्पीडिचिद्घनवपुर्गगनामलस्त्वम् । स्वस्थो भवाऽऽजऽरपञ्जवकोशलेखा-लीलास्थितास्विलजगज्जय ते नमस्ते॥ —वसिष्ठ (नि॰ प्र॰ पृ० २ | ६० )

----

## योगवासिष्टमें भगवान् श्रीरामके स्वरूप तथा माहात्म्यका प्रतिपादन

महर्षि बसिष्ठकी प्रेरणासे दशरथके दरबारमें समस्त ऋति-मुत्तियों-महानुभावोंको सम्बोधन करके महर्षि विश्वामित्र भगवान् श्रीरामके स्वरूपका प्रतिपादन करते हुए कहते हैं—

अत्रैव कुरु विश्वासमयं स पुरुषः परः। विश्वार्थमधिताम्भोधिर्गम्भीरागसगोचरः ॥ परिपूर्णपरानन्दः समः श्रीवत्सरुग्रञ्छनः। सर्वेषां प्राणिनां रामः प्रदाता सुप्रसादितः॥ अयं निहन्ति कृषितः सुजस्ययमसत्स्कान्। विश्वादिविश्वजनको धाता भर्तो महासखः॥

( नि॰ प्र॰ पूर्वार्घ १२८ । ८१-८३ )

सजनो ! आप सव छोग यह विश्वास कीजिये कि ये श्रीरामचन्द्रजी ही परम पुरुष परमारमा हैं । इन्होंने ही विश्वहितके छिये विष्णुरूपसे श्लीरसागरका मन्थन किया था। गम्भीर रहस्यसे भरे उपनिषदादि शाखोंके तत्त्वगोचर साक्षात् परत्रहा ये ही हैं। परिपूर्ण परमानन्द, समन्दरूप, श्लीवत्सके चिह्नसे सुशोमित मगवान् श्लीरामचन्द्र जब गळीमाँति प्रसन्न हो जाते हैं, तब अपनी कुपासे सम्पूर्ण प्राणिगोंको मोक्ष प्रदान कर देते हैं। यही भगवान् श्लीरामचन्द्रजी कुपित होकर चद्र-रूपसे जगत्का संहार करते हैं, यही ब्रह्मास्पर्स इस विनाशी जगत्का सहन करते हैं। यही विश्वके आदि, विश्वके उत्पादक, विश्वके घाता, पाळनकर्ता और महान् सस्ता भी हैं।

अर्थ त्रयीमयो देवस्त्रैगुण्यगहनातिगः।
जयस्वङ्गेरयं पद्भिन्नेंदारमा पुरुषोऽद्भुतः॥
अर्य चतुर्बोहुरयं विश्वस्रष्टा चतुर्मुखः।
अयमेव महादेवः संहत्तां च त्रिलोचनः॥
अजोऽयं जायते योगाज्जागरूकः सदा महान्।
विभर्ति भगवानेतहिरूपो विश्वस्पवान्॥

(नि॰ प्र॰ पूर्वार्ध १२८। ८६-८८)

यही भगवान् श्रीराम ऋक् यशु-सामवेदमय हैं, तीनों
गुणोंसे अतीत अतिगहन यही हैं और छ: अङ्गोंसे युक्त
बेदातमा अद्भुत पुरुष भी यही हैं । विश्वका पालन करनेवाले
चतुर्भुंन विष्णु यही हैं, विश्वके स्रष्टा चतुर्भुंत ब्रह्मा यही हैं
और समस्त विश्वका संहार करनेवाले त्रिलोचन भगवान्
महादेन भी यही हैं। ये अजन्मा रहते हुए ही अपनी योगमाया—लीलासे अवतार लेते हैं, ये सर्वदा सबसे महान् हैं,
ये सदा जागते रहते हैं, त्रिगुणात्मकरूपसे रहित हुए भी ये

विश्वरूपवान् हैं । यही भगवान् इस विश्वको अपने संकल्पसे धारण करते हैं ।

अयं दशरधो धन्यः सुतो यस्य परः पुनान् । धन्यः स दशकण्ठोऽपि चिन्त्यश्चित्तेन योऽसुना ॥ राम इत्यवतीर्णोऽधमर्णवान्तःशयः पुनान् । चित्रानन्दश्चनो रामः परमात्मायमञ्ययः ॥ निगृहीतेन्द्रियमामा रामं ज्ञानन्ति योगिनः । वयं त्ववरमेवास्य रूपं रूपयितुं क्षमाः ॥ (निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्थं १२८ | ९०, ९२, ९३ )

ये महाराज दहारथ घन्य हैं, जिनके पुत्र परमपुरुष परमात्मा स्वयं हुए । यह दहाकण्ठ रावण भी घन्य है, जिसका ये मगवात् अपने चित्तसे चित्तन करेंगे। क्षीरतागरमें शयन करनेवाले शीविष्णु भगवान् ही श्रीरामचन्द्रके रूपमें अवतीर्ण हैं। ये श्रीराम साक्षात् गृचिदानन्द्रघन अविनाशी परमात्मा हैं। मन-इन्द्रियोपर विजय प्राप्त किये हुए योगीजन ही इन श्रीरामजीको यथार्थस्वमें जानते हैं। इसलोग तो इनके वाहरी स्वस्पके निरूपणकी ही क्षमता रखते हैं।

इसके पहले महर्पि विश्वामित्रजीने भगवान् श्रीराभक्ती भावी लीलाओंका वर्णन करते हुए समस्त ऋणि-मुनि, सिद्ध-देवताओंसे यहाँतक कह दिया था - -

येर्देष्टो येः स्मृतो वापि येः श्रृतो वोधितस्तु येः । सर्वावस्थागतानां तु जीवन्युक्तिं प्रदास्यति ॥ × × × अनेन रामचन्द्रेण पुरुषेण महात्मना । नमोऽस्मे जितमेवेते कोऽप्येर्व चिरमेधतास् ॥

( निर्वाण प्रकरण पूर्वार्घ १२८ । ७४-७६ )

जो लोग भगवान् श्रीरामका दर्शन करेंगे, उनके लीला-चरित्रका स्मरण या श्रवण करेंगे और जो लोग इनके ख़ब्स तथा लीलाचरित्रोंका परस्पर बोध करायिंगे, उन सम्पूर्ण अवस्थाओंमें स्थित पुरुपोंको भगवान् श्रीराम जीवन्मुक्ति प्रदान करेंगे।

कालतक प्रगति करें !

#### कल्याण

याद रक्खो-—मैं, तुम, यह, यह, छुष्टि, संहार आदि स्पसे जो दृश्यप्रपञ्च दिखायी दे रहा है, वह एकमात्र अद्वितीय नित्य निर्मेळ शान्त चिन्मय श्रह्मकी ही अभिव्यक्ति है। इन समस्त सत्-स्पसे दीखनेवाळे असत् पदायोंमें एकमात्र सत् परमात्मा ही प्रकट है। वह सचिदानन्दधन श्रह्म ही यह सम्पूर्ण जगत् है। उसके अतिरिक्त जगत् नामकी कोई सत् वस्सु कमी न थी, न है।

याद रक्खों—आकाराकी शून्यता आकारा ही है, जलकी द्रवता जल ही है, प्रकाराकी आभा प्रकाश ही है, वायुका स्पन्दन वायु ही है, समुद्रकी तरङ्गें समुद्र ही हैं, वर्षकी शीतल्या वर्ष्म ही है, काजलकी काल्मा काजल ही है— ठीक वैसे ही जैसे ब्रह्ममें दीखनेवाला यह समस्त जगत् भी ब्रह्म ही है।

याद रक्खो— जैसे ख़ममें दीखनेवाळ दृश्यः वाळकको दीखनेवाळा बेताळ. रज्जुमें दीखनेवाळा सर्पं, स्वर्णमें दीखनेवाळा सर्पं, स्वर्णमें दीखनेवाळ कड़े-वाजूबंद, प्रशान्त महासागरमें उठनेवाळी तरज्जें और आवर्षः, मिट्टीमें दीखनेवाळे चड़े-सिकोरे और आकाशमें दीखनेवाळे नगर-घर आदि सव उपाधिमात्र हैं, भ्रममात्र हैं, बेसे ही ब्रह्ममें दीखनेवाळा यह सम्पूर्ण जगत् भ्रममात्र हैं। वस्तुतः उसकी कोई भिन्न सत्ता है ही नहीं।

याद रक्खों—यह समस्त जगत् बस्तुतः भ्रान्तिसे ही जगद्र्प दीखता है । यथार्थ तत्त्वका ज्ञान होनेपर यह जगद्भुम बैसे ही नष्ट हो जाता है जैसे रस्तीका ज्ञान होनेपर सर्पकी भ्रान्ति नष्ट हो जाता है जैसे रस्तीका ज्ञान होनेपर सर्पकी भ्रान्ति नष्ट हो जाती है। अथवा आकार तथा नामकी व्यावहारिक विभिन्नता प्रतीत होते हुए भी जैसे स्वर्णका ज्ञान होनेपर स्वर्ण-भूपणोंके नाम-रूपके कारण होनेवाली विभिन्नता तथा मिन्नरूपता नष्ट हो जाती है—एकमात्र स्वर्ण ही दीखने रुगता है, वैसे ही ब्रह्मका ज्ञान होनेपर विभिन्न नामरूपारमक यह विशाल विश्व ब्रह्मरूप ही दीखने रुगता है, वैसे ही ब्रह्मका ज्ञान होनेपर विभिन्न नामरूपारमक यह विशाल विश्व ब्रह्मरूप ही दीखने रुगता है, कहीं भी कोई भिन्न सन्ता रहती ही नहीं।

वास्तवमं तो सचिदानन्दघन परमात्माके अतिरिक्त और कुछ है ही नहीं ।

याद रक्लो—यह समस्त दृश्य जगत् तथा इसमें होनेवाली सभी क्रियाएँ चिदानन्द्घन ब्रह्मका ही संकल्प है । वह संकल्प भी ब्रह्म ही है । ब्रह्म जगत्का कारण नहीं है, क्योंकि जगत्कपी कार्य सर्वथा असत् ही है । तिल्य सल्य ब्रह्मसे अनित्य असत् जगत्की उत्पत्ति, नित्य निरित्राय दिव्य परमानन्दघन परमात्मासे दुःखपूर्ण जगत्की उत्पत्ति, प्रकाशमय परब्रह्मसे तमोमय जगत्की उत्पत्ति सम्भव ही नहीं । अताएव ब्रह्म तथा जगत्मी कारण-कार्यभाव नहीं है, ब्रह्म ही जगत्कपमं भासित हो रहा है । उसके अतिरिक्त अन्य कुछ है ही नहीं ।

याद रक्खो—जब एक ब्रह्मके अतिरिक्त कोई सत्ता ही नहीं रह जाती, तब भिन्न अहंकार कहाँ रहेगा और अहंकारका अमाब होते ही राग-देष, ममता-मोह, मेरा-तेरा आदि सब मिथ्या विकार मिट जाते हैं जैसे स्वप्नसे जागते ही स्वप्नका सारा संसार सर्वाया मिट जाता है । फिर जगत्में रहता हुआ भी इस ज्ञानको प्राप्त जीवन्मुक्त पुरुष नित्य निरन्तर ब्रह्ममें ही स्थित रहता है । वह जगत्के आदि, मध्य, अन्त सभी अवस्थाओंमें समचित्त रहता है; क्योंकि तब उसका चित्त ही नहीं रह जाता । अतएव वह न तो प्राप्त हुई प्रिय कहलाने वाली वस्तुका अभिनन्दन करता है, न अप्रियसे द्वेप करता है, न नष्ट हुई प्रिय वस्तुके लिये शोक करता है और न अप्राप्त वस्तुकी इच्छा ही करता है।

याद रक्खो—ऐसा परमतत्त्वको प्राप्त—परमात्मामं अभिन्नभावसे खित पुरुष जगत्की क्षणभंगुर अवस्थाको अपनी प्रधान्त ब्राधी ख्यितिके अंदर हँचता हुआ देखता है। उसके लिये न कुछ पाना शेष रह जाता है न कुछ फरना रह जाता है। वह सर्वव्यापी परब्रह्म परमात्मस्वरूप ही बन जाता है। यही योगवासिष्ठकी शिक्षा है।

'ਗਿਰ'

## एकश्लोकी योगवासिष्ठ

( हेसक-तत्त्वचित्तक खामीजी श्रीअनिरुद्धाचार्यजी वैकटाचार्यजी महाराज)

एक वार भगवान् रामनं महर्षि वसिष्ठसे पूछा कि सार्थक एवं सफळ जीवनवाले मानवकी पह्चान क्या है ? इसके उत्तरमें रबुकुल्युन ब्रह्मिष्ठ ब्रह्मिष्ठ विष्ठमें जो अल्याक्षरा किंतु अर्थबहुला, एकस्ट्रीकी वाणीः जिनमें श्वीज बृक्सिव? सारा ध्योगवासिष्ठ? भरा हुआ है, तमुब्मारित की थी। वहस्वसुच गागरमें तातरकी तरह योगवासिष्ठका समग्र उपादेय तन्व निनोदक्तर एक हलोकमें मर देती है । महर्षि-प्रवरकी अर्थमारवती वह वाणी इस प्रकार है—

तरबोऽपि हि जीवन्ति जीवन्ति सुरापक्षिणः । स जीव्यति मनो यस्य मननेनोपजीवति ॥ ( योगवासिष्ठ )

महर्षि विद्यक्ष अनुभृत कथन है कि जीवनतत्त्व, (प्राणशक्ति) जिते वैशेषिकदर्शन ने पंजाकर्म त्वस्मद् विश्वाद्यान किङ्गम्, इस स्नद्वारा 'अध्यात्मवायु' और सांस्थन स्नामान्यकरणहत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च ' कहकर अन्तः-करण-क्रिया' की संज्ञ दी है, मानव, पद्य-पक्षी आदि सन्में साधारणत्वा समान है। किंद्र मनुष्यको मुगादि पद्य-पिक्षंयों विभक्तकर अबश्रेणीमें समासीन करनेवाली मनन-शक्ति ही

है, जिक्के विकसित होनेपर ही प्राणी 'मानव' कहळा सकता है। महर्पि वास्कने भी निरुक्तमें 'मखा कर्माणि सीव्यन्ति इति मनुष्यः' कहकर वासिछी उक्तिका समर्थन किया है।

वेदके मतमें जीवनका अर्थ है-—प्राण । यह प्राणिमान्न सं सामान्य है । केवल इतीका विकास जयतक गानवमें है। तवतक मानव जन्तु ही है। संस्कृत भाषाने 'मानव और माणव' के भेदको ल्यक्त करते हुए कहा है कि केवल प्राण्याक्तिका विकास-स्थल भाणव' ( जन्तु-विदोष ) और प्राण्याक्ति तथा मनन-विक्ते दोनोंका विकासकेन्द्र मानव है । मानवको द्विपादी जन्तुविदोषकी हीन कक्षासे निकालकर मानवताकी द्वस्पादी जन्तुविदोषकी हीन कक्षासे निकालकर मानवताकी द्वस्पादी जन्तुविदोषकी हीन कक्षासे निकालकर मानवताकी द्वस्पादी जन्तुविदोषकी ही मानवक्षित ही है । वेदने भी मानवाक्तिको ही 'मानवता' माना है । अतः 'योगवासिष्ठ' के मतसे मानवता-पालनपूर्वक जीवन-यापन करनेवाला ही मानव है । इती विदिष्ट उपदेशको आस्मवात् करानेके उच्च द्वदेश्यसे समग्र 'योगवासिष्ठ' प्रवृत्त हुआ है । प्रस्तुत विदिष्ट उपदेशको विश्ववित्तके लिये प्रसादित करनेके कारण ही ग्रन्थका नाम 'वासिष्ठ' रखा गया है । वैदिक्त भागमें विदिष्टस्का वोषक्ष विस्त्र हुत्त है ।

### वासिष्ठ-बोध-सार

जग कहते हो जिसे जगमग ब्रह्म ही है,
जग्मका जगत्के न कारण है कम है।
चित्से अचित्के विकासकी आस किसे,
होता कहीं प्रकट प्रकाशसे भी तम है?
कैसे बना, किसने बनाया, किससे हैं बना—
यह सब जाननेका व्यर्थ सभी अम है।
मिथ्या कल्पनाका एक नृतन निकेतन है,
चेतन आकाशमें अचेतनका भ्रम है॥
——पण्डेय रागनारायणदत्त शाली 'राग'





### योगवासिष्ठकी श्रेष्ठता और समीवीनता

(हेखक-पं० श्रीजानकीनाथजी शर्मा)

गया है। शिष्यरूपमें दिखलाया गया है। इसमें मिक्तकी महिमा नहीं है अत: सर्वथा उपेक्षणीय है । जे ० एन ० फर्क्यू इरका मन था कि 'योगवासिष्ठ ईसाकी १३ वीं तथा १४वीं शतीक वीचमें लिखा गया था। १ (Religious Lectures of India pp. 228) ग्रेपेक्सर शिवप्रसाद महाचार्यका मत है कि यह १० से १२ वीं शतीक मध्यकी कृति है (The Proceedings of the Madras Oriental Conference P. 545) । जर्मन विद्वान् डा० विंटनींजके मतानुसार 'यह शंकराचार्यके अनुयायियोंकी कृति है और ७ते ८ शतीतककी रचना हैं]. ।' डा० भीखनलाल आनेय इते ईसाकी ६ ठी शतीको रचना मानते हैं । उनका कथन है कि भर्तृहरिके वाक्यरीयमें तथा योगवासिष्ठमें कुछ समान पद हैं । इनमें योगवासिष्ठ ही पुराना हो सकता है । अत: योगवासिष्ठ कालिदासके बाद और भर्तृहरिके पहलेकी रचना है) इसल्लिय लगान ६ ठी शतीमें ही इसको रखना युक्तिसंगत होगा। १

#### शङ्काओंका सम्रचित समाधान

वस्तुतः ये सब शङ्काएँ आलस्य (योगवासिष्ठको तथा अन्य अन्योंको देखनेका कष्ट न करने ), प्रमादः, मानसिक मतमेद तथा पाश्चात्योंके प्रमावके कारण ही हैं। ये तथ कथन एक प्रकारसे अयुक्तिपूर्णमात्र भी हैं। जो लोग कहते हैं कि योग-वासिष्ठ १७वीं शतीकी रचना है, उन्हें देखना चाहिये कि १७वीं शतीके आस-पासकी आनन्दयोधेन्द्र सरस्वतीकी वासिष्ठरामायण-ताल्पर्य-प्रकाश नामकी टीका हैं। इसीके आसपासकी अन्य-पारण्य, आतमसुखः, आतमद्विग, गङ्गाधरेन्द्रः, माधव-सरस्वती तथा सदानन्द्र यतिकी टीकाएँ हैं। १६ वीं शतीके आचार्य श्रीमधुस्द्रन सरस्वतीन अपने ग्रन्थ सिद्धान्तविन्दुः, अद्वैतरस्व-

† As Shankara does not mention the work, it is probably written by one of his contemporaries, (Geschichte der Indiochen Literature Vol. III, pp. 444)

- § Hence we may place it after Kalidas and before Bhattrihari, is somewhere in the 6 th. century A. D. ( Vasistha Darshanam, the Probable Date of Composition of Yoga Vasistha, p. 18)
  - १. ऋतुरसतुरममही(१७६६) शकाविकारिशुभवत्सरस्य शिशिएतीं: ( तात्पर्यश्रकाशोपसंडार )
- २. यह टीका '१४ वीं शतीकी होनी चाहिये; क्योंकि इनकी 'रामार्चनचस्द्रिका'का उल्लेख 'निर्णयसिन्धु' आदिमें बार-बार हुआ है।

योगवासिष्ठके अध्येता तथा मननकर्ताओंसे यह बात छिपी नहीं है कि यह प्रन्थ भारत ही नहीं। विश्वसाहित्यमें ज्ञानात्मकः सुक्ष्मविन्वार-तत्त्वनिरूपक तथा श्रेष्ठ सद्क्तिपूर्ण ग्रन्थोंमें सर्व-श्रेष्ठ है। यह महारामायण वासिष्ठरामायण आदि नामोंसे भी विख्यात है। स्वयं भगवान वसिष्ठने ही कहा है कि 'संसार-सर्वके विपसे विकल तथा विपयविष्विकासे पीड़ित मृतप्राय प्राणियांके छिये योगवासिष्ठ परम पवित्र अमीव गारुड-सन्त्र है । इसे मन लेनेपर जीवनमुक्ति-सुखका अनुभव होता है। क स्वामी रामतीर्थ कहा करते थे कि ध्योगवासिष्ठ मेरे लिये सर्वाधिक आश्चर्य एवं चमत्कारपूर्ण प्रन्थ है । १५ डा० भगवानदासने 'मिस्टिक एक्सपिरियन्सेज' पुस्तककी प्रस्तावनामें लिखा है ·योगवासिष्ठ सिद्धावस्थाका अन्थ है । इसके विचार, दर्शन, रहस्यः, निरूपण-प्रणालीः, भाषाः, अलंकार---सव एक-से-एक आश्चर्यकर हैं।' छाला बैजनाथजीने इसके हिंदी-भाषान्तरकी भूमिकामें लिखा था कि विदान्त-ग्रन्थोंमें योगवासिष्ठकी कोटिका कोई भी प्रनथ नहीं हैं (भाग २ की भूमिका )। पिछले दिनों स्वामी भूमानन्दजी ( जगद्गर आश्रम चटगाँव, बंगाल ), डा० भीखनळाळजी आत्रेयः शीक्षितीराचन्द्रजी चक्रवर्ती आदि महान विद्वानोंने इसकी वडी प्रशंसा की तथा इस्पर पर्यात सनन-अनुसंधान कर स्वतन्त्र पुस्तकें लिखी हैं।

तथापि आजके जगत्में कुछ ऐसे मतवादी मी हैं, जिनकी योगवासिष्ठके विचन्द्र स्वामाविक उपेक्षा है। वे छोग कहते हैं कि योगवासिष्ठ १७वीं शतीकी रचना है। कई छोगींका मत है कि यह स्वामी विचारण्यजीकी कृति है। कुछ भावुक वैष्णवें-का कथन है कि इसमें श्रीरामचन्द्रको शोकविकछ दिखलाया

- (क) दुस्सद्दा राम संसारिवधावैद्यविपूचिका ।
   योगगाउडमन्त्रंण पावनेन प्रशास्यति ॥
  - (२।१२।१०)
  - ( ख ) जीवन्मुक्तत्वमस्मिस्तु श्रुते समनुभूयते । स्वयमेव यथा पीते नोरोगत्वं वरीपचे ॥

( 3 | 4 | 74 )

- † One of the greatest books and the most wonderful according to me ever written under the sun is 'Yoga Vasistha,'
  - (In the Woods of God-Realization, Delhi edition, Vol. III, p. 295)

रक्षणः वेदान्तकल्पलतिकाः संक्षेपशारीरक-व्याख्या तथा गीताकी 'गढार्थदीपिका' व्याख्यामें-पायः सर्वत्र योगवासिष्ठके हजारों वचन उद्धृत किये हैं। केवल गीताके ६। ३२ तथा ३६ वें क्लोकोंकी व्याख्यामें ही इन्होंने योगवासिष्ठके पचासों रलोकोंको उद्भृत किया है। <sup>3</sup> इनसे भी पूर्व चौदहवीं शताब्दी-के सर्वोपरि विद्वान वेदान्ताचार्य श्रीविद्यारण्य स्वामीने अपने 'जीवन्सुक्ति-विवेक' तथा 'पञ्चदशी 'ग्रन्थों में योगवासिष्ठके श्लोकों-को बड़े आदरसे बार-बार उदधत किया है । इनके ग्रह श्रीशंकरानेन्द्रभी श्राविभिन्नेहुंचा गीतम्'(गीता १३ १४) की व्याख्यामें लिखते हैं-'वासिष्ठविष्णुपुराणादिषु ऋषिभिर्वेसिष्ठ-पराशरादिभिषंह्रप्रकारं प्रतिपादितम्'। यहाँ वसिष्ठनिर्मित

- ३. (क) अत प्याह वसिष्ठ:--- 'दौ कमौ चित्तनाशस्य योगो शानं च राधव।' (६। २३ पर मधुसूदनी)
  - ( ख ) वासिष्ठरामायणादिव तदेवं तत्त्वज्ञानं मनोनाशो वासना-क्षयश्चेति त्रयमभ्यसनीयम् । तदुक्तं वाशिष्ठे---तन्विचन्तनं तत्कथनमन्योन्यं तत्प्रबोधनम् । **प्**तदेकपरस्वं ब्रह्माभ्यासं विदुर्बुधाः ॥ (गीता ६। ३२ पर मधुसद्दन)

४. परास्य शक्तिविविधा क्रियाशानफलात्मिका ।

(क) इति वेदवचः प्राह वसिष्ठश्च तथानवीत्। सर्वशक्तिपरं बह्य नित्यमापूर्णमध्यम् ॥ ययोक्लमति शक्तयासौ प्रकाशमधिगच्छति । चिच्छक्तिर्बहाणी राम शरीरेषप्रकभ्यते ॥ स आत्मा सर्वगो राम नित्योदितवपुर्महान् । यन्मनाङ् मननी शक्ति धत्ते तन्मन उच्यते ॥

इत्यादि (पञ्चदशी १३ १४।से २८वें श्लोकतक सब योगवासिष्ठके ही श्लोक हैं। ·वसिष्ठश्च तथात्रवीत्र'की व्याख्यामें रामकृष्णपण्डित लिखते हैं--- 'वासिष्ठाभिषे यन्थे।'

( ख ) वसिष्ट:--अतएव हि राम त्वं श्रेयः प्राप्तोषि शाश्वतम् । स्वप्रयत्नोपनीतेन पौरुषेणैव नान्यथा ॥ ( जीवन्सुक्तिविवेक पृष्ठ ३५ )

यह इलोक योगवासिष्ठ, मुसुक्ष-व्यवहारप्रकरणका है।

सभी बात तो यह है कि 'जीवन्मक्तिविवेक' योगवासिष्ठपर ही आधारित है । इसमें योगवासिष्ठको वार्सीकिलिखित भी बतलाया है--- "वासनामेदो वाल्मीकिना दर्शितः वासिष्ठे- "वासना द्विविधा प्रोक्ता शहा च मलिना तथा' इत्यादि" ये सब योगवासिष्ठके ही इलोक हैं। इसमें प्राय: आधे अन्यमें योगवासिष्ठके श्लोक ही हैं।

५. नमः श्रीशंकरानन्दगुरुपादाम्बुजन्मने । ( पञ्चदशी १।१)

'योगवासिष्ठ' का सुरपष्ट उल्लेख है। इनसे भी बहुत पहलेके १२ वीं शतीके विद्वान् श्रीश्रीघर स्वामीने अपनी सुबोधिनी नामक गीता-व्याख्यामें योगवासिष्ठके क्लोकोंको कई वार उद्भृत किया है<sup>E</sup>। इससे भी पूर्व गौड़ अभिनन्द नामक काश्मीरी विद्वान्ने जिसका समय ९ वीं शतीका सध्यकाल माना जाता है। 'योगवासिष्ठसार'!नामका ग्रन्थ लिखा था । इसमें उसने प्रायः ६ सहस्र श्लोकोंमें ही द्वात्रिंशत्सहस्रात्मक ( ३२००० वाले ) योगवासिष्ठ प्रन्थके सारभूत क्लोकोंका संग्रह किया है। इससे सिद्ध है कि योगवासिष्ठ इससे भी बहुत पहलेका ग्रन्थ है।

### श्रीशंकराचार्य और योगवासिष्ठ

जो छोग कहते हैं कि शंकराचार्यके अनुयायियोंमेंसे ही किसी एकने 'योगवासिष्ठ' वना दिया, वह भी केवल उनका अविचारित निर्णयमात्र है । जिस प्रकार शंकरानन्द्र नीलकण्ठ श्रीघरस्वामी, मधसदन सरस्वती आदिने गीताके १३ । ४ इलोकके 'ऋषिभिर्बहधा गीतम्'की व्याख्यामें 'वसिष्ठादिभिः 'प्रतिपादितम्' लिखा है, उसी प्रकार शंकराचार्य भी लिखते हैं-ऋषिभिर्वसिष्टादिभिर्वहुधा बहुप्रकारं गीतं कथितम् । मधुसूदन सरस्वती तथा भाष्योत्कर्षदीपिकाकारने इन्हीं शब्दोंकी व्याख्या करते हए लिखा है-- 'वसिष्ठाभिषे योगशास्त्रे'

इतना ही नहीं, 'श्वेताश्वतरोपनिषद्' (१।८) के भाष्यमें वे सस्पष्ट शब्दोंमें लिखते हैं---

तथा च वासिष्ठे योगशास्त्रे प्रश्नपूर्वेकं दर्शितम्---यथाऽऽत्मा निर्गुणः शुद्धः सदानन्दोऽजरोऽमरः ॥ संस्तिः कस्य तात स्थान्मोक्षो वा विद्यया विभो।

और लगातार दो इलोकोंमें प्रश्न करके पनः 'वसिष्ठः' लिखकर 'तस्यैव नित्यशुद्धस्य सदानन्दभयात्मनः' आदि योगवासिष्ठके दो क्लोकोंको उत्तररूपमें लिखते हैं। इसी प्रकार वे 'सनत्सजातीयभाष्य' (१।१५) में भी लिखते हैं--तथा चाह भगवान् वसिष्ठः-

६. (क) तदुक्तं वसिष्ठेन---

प्राणे गते यथा देहः सखदःखे न विन्तति । तथा चेत् प्राणयुक्तोऽपि स कैवल्याश्रमे वसेत् ॥

(५।२३ गीता-व्याख्या)

(ख) वसिष्ठेन चोक्तम्- न कर्माणि त्यजेद् योगी कर्म-भिस्त्यज्यते हासौ ।' (गी०१८। २ की व्याख्या)

(ग) ऋषिभिवंसिष्ठादिभियौंगद्याखेषु निरूपितम् '

(गीता १३ । ४ की व्याख्या)

चतुर्वेदोऽपि यो विष्रः सूक्ष्मं ब्रह्म न बिन्द्यति । वेदभारभराकान्तः स वै ब्राह्मणरादेभः ॥ व पुनः इसी अन्यके इसी अध्यायके २१वें च्लोकके भाष्यमं लिखते हैं—तथा चाह भगवान् वसिष्टः— यत्र सम्तं न चासम्तं नाधुतं न बहुश्रुतम् । न सुद्धन्तं न दुर्बुनं वेद किस्चित् स ब्राह्मणः ॥ यह भी नहीं कहाजा सकता कि ये ग्रन्थ शंकराचार्यकृत नहीं हैं; क्योंकि 'शंकरिदिग्विजयकार' ने भी लिखा है—सनस्सु-जातीयमसस्सु दुरं ततो नृसिंहस्य च तापनीयम् ।

खामी भूमानन्दजीने Influence of the Yogavasistha on Shankaracharya नामकी पुस्तिकामें तुलनात्मक अध्ययनद्वारा यह भी दिखलाया है कि शंकराचार्यकी विवेकचूडामणि, सारतस्वोपदेश, लघुवाक्यवृत्ति, प्रबोधानुभूति, प्रबोधसुधाकर आदि वृत्तियोंपर योगवासिष्ठके किन-किन इलोकोंकी छाप या प्रभाव है । उदाहरणार्थ-- 'प्राणस्पन्दिन-रोधात् सत्सङ्गादः वासनात्यागात् । हरिचरणभक्तियोगान्मनः स्ववेगं जहाति शनैः ॥ इस प्रयोधसुधाकर (७७) के क्लोक पर 'अध्यात्मविद्याधिगमः साधसंगम एव च । वासना-सम्परित्यागः प्राणस्पन्दनिरोधनम् ॥ एतास्ता युक्तयः पुष्टाः सन्ति चित्तजये किल ।' योगवासिष्ठ ( ५ । ९२ । ३५ ) इस इलोककी छाप है। इससे सिद्ध है कि योगवासिष्ठ शंकराचार्यके समय इस समयसे कहीं अधिक निर्मान्त तथा समादरणीय ग्रन्थ था । यह स्मरणाई है कि शंकराचार्यका समय आजसे २३ सौ वर्ष पूर्व है । देखिये 'कल्याण' वर्ष ११, अङ्क ८; 'सिद्धान्त' ७ । २७ ।

#### श्रीरामका तिरस्कार नहीं

कुछ वेणावजनोंको यह आपति है कि श्रीरामका इसमें शोकाकुळ होना—शोकसे पीठा पड़ना बतलाया गया है, परमात्मा शोकखुक्त या शिष्य नहीं बनता । इसके उत्तरमें नम्र निवेदन है कि श्रीरामका शोक जैसा वास्मीकि आदि रामायणोंमें सीताहरण या लक्ष्मणमूल्यों आदिके बाद है, बैसी तो योगवासिष्ठमें कोई बात भी नहीं है। योगवासिष्ठमें राम संसारसे खिज्ञ होकर खाना-पीना छोड़ रहे हैं, एकान्तवास करते हैं। यह भोगोंसे बैराग्य उत्तम अधिकारीका लक्षण है। मोजन छोड़नेसे उनका पीला हो जाना स्थामाविक है। बाल्यावस्थामें विद्याग्रहणार्थ उनके द्वारा भगवान् वसिष्ठका शिष्यत्व स्वीकार करना समी रामायणोंमें वर्णित है, उसी बाल्यावस्थामें विद्याग्रहणके पूर्व ही इनका योगवासिष्ठका ग्रहण, तद्वचित

अधिकारसम्पादन, सम्पूर्ण विद्वको एकदम चिकतकर देनेवाले प्रध्न-भाषण योगवासिष्ठद्वारा सर्वापेक्षया रामके माहारुयाधिक्य-के प्रतिपादक तथा साधक ही हैं, बाधक नहीं।

#### योगवासिष्ठमें श्रीरामका महाविष्णुत्व-निरूपण

योगवासिष्टमें महर्षि वास्मीकिने बार-वार श्रीरामको महा-विष्णु वतळाया है। कुछ थोड़े प्रसङ्ग यहाँ उदाहरणखल्प उपस्थित किये चा रहे हैं—

चिदानन्दस्बरूपे हि रामे चैतन्यविग्रहे।

(१।१।५६)

शापन्याजवशादेव राजवेशधरो हरिः। (१।१।५५)

वृन्दया शापितो विष्णुस्तेन मानुवतां गतः। (१।१।६५)

अहं वेश्वि महात्मानं रामं राजीवलीयनम्। विसष्टश्च महातेजा ये चान्ये दीर्घदर्शिनः॥ (१।७।२१)

वालक रामके ज्ञानपूर्ण भाषण सुनकर सभी सुनि अनेका-नेक लोकोंसे दौड़ पड़ते हैं और आश्चर्यचिकित होकर कहने लग जाते हैं—

न रामेण समोऽस्तीह दृष्टो छोकेषु कक्षन। विवेकवानुदारास्मा न भावी चेति नो सति:॥ (योग०१।३३।४५)

अर्थात् तीनोंलोनेंमें आजतक श्रीरामके समान ज्ञानी एवं उदार व्यक्ति न तो कोई हुआ और न भविष्यमें होनेवाला है ऐसी हमलेगोंकी बुद्धि कहती है—इसारा निश्चय है।

इतना ही नहीं, श्रीरामके अमृतमय प्रवचनको सुनकर बोड़े घास खाना छोड़ देते हैं, रानियाँ गवाश्वसे देखती हुई चित्रलिखित-सी खड़ी रह जाती हैं, देरतक लगातार पुष्पवृष्टि होती रहती है, सभी मन्त्री, सामन्त्र, नागरिक, राजकुमार एकटक देखते रह जाते हैं। पिंजरेके पक्षी, राजमहलके क्रीडामृग भी कान खड़े करके प्यानसे सुनते रह जाते हैं। सिद्धसुनियोंकी परम्परा सभाभवनमें सुदूरसे दौड़ पड़ती है—

सामन्तेः राजपुत्रेश्च ब्राह्मणैर्वह्मवादिभिः। तथा श्रुत्वेरमात्येश्च पञ्जरस्येश्च पक्षिभिः॥ क्रीडासुरोगेतस्पन्दे स्तुरङ्गेस्यक्तवर्वणैः क्रीसस्याप्रसुर्खेदचेत्र निजवातायनस्थितेः॥ संशान्तसूपणारावेरस्पन्देर्वनितागणैः सिद्धेर्नभक्षरैक्वेव तथा गन्धर्विकन्गरैः । रामस्य ता विचित्रार्थो महोदारा गिरः श्रुताः ॥ (१।३२। ७—११)

श्रीरामके शिप्यावका भी उत्तर है। योग्य अधिकारी श्रीरामसे दूसरा कौन मिलता १ अतः स्वयं प्रक्न करके विष्ठिके हृदयमें प्रविष्ठ होकर उन्होंने यह ज्ञान प्रकट किया। देखिये वालिष्ठमहारामायण-तार्ग्यटीकाका उपोद्धातः स्लोक ११—

आविद्यान्तर्वसिष्ठं बहिरपिकलथन् शिष्यभावं वितेने । यः संवादेन शास्त्रामृतजलधिनमुं रामचन्द्रं पपद्ये ॥

योगवासिष्ठके अन्तमें भी 'नारायण' कहकर श्रीरामको नमस्कार किया गया है।

#### योगवासिष्ठमें भक्ति

योगवासिष्ठमं भक्तिकी बात भी बहुत है । यों तो उपिरिनिर्दिष्ट प्रकरण भी, जिसकी छाया सम्भवतः भागवतकारके वेणुगीतपर पहनी है और जिसमें कहा गया है कि 'श्रीकृष्णके वेणुगीतको श्रवणकर बछड़े दूच पीना भूछ जाते हैं, नदियोंका वेग भग्न हो जाता है, गीएँ कवछ नहीं छेतीं, कम भक्तिरसंसे ओतप्रोत नहीं है। तथापि इस तरहके अन्य भी कई प्रसङ्घ योगवासिष्ठमें हैं। उपदाम-प्रकरणके ३३वें अध्यायकी प्रहृष्टकृत विध्णुस्तुति संस्कृतसाहित्यकी अद्युत निधि है। वह सब स्तुतियोंको एक वार मात कर देती है। श्रीविष्ठकी भगवान् दांकरसे सिळनेके बादकी प्रार्थना भी अत्यद्युत भक्तिरसंसे परिपूर्ण है। कई खानोंधर भगवत्सर्णकी वड़ी महिमा है। ध्यानकी प्रशंसा तो सर्वन है ही।

भक्तिशिरोमणि वुटस्तीदासजीको भी योगवासिष्ठ मान्य था । उनके उत्तरकाण्डके भुद्धणिडचरित्रपर भुद्धण्डोपास्थान ( योग-वासिष्ठ-निर्वाणप्रकरण पूर्वार्द्ध १४ से २८ अध्याय ) की छाया है। भुद्धण्डके दीर्वजीवित्यका क्रम,कारणादि यहाँ बड़े विस्तारसे निरूपित है। विनयपत्रिकाके २०६ वें पदमें वे खिस्तते हैं----

जो मन भज्यो चहे हरि सुरतह । सम, संतोष, त्रिचार, विमल अति सतसंगति, ये चारि टडकरि धर

इसपर योगवासिष्ठके धामो विचारः संतोषश्चतुर्थः साधु-संगमः ।' (२ | ११ | ६० ) 'तथा संतोषः साधुसङ्गश्च विचारोऽध शामस्त्रथा ।' (२। १६। १८) आदि सुमुक्तु-व्यवहार-प्रकरणके १२ से १६ में अध्यायतकके उपदेशोंका ही प्रभाव हैं। 'वेद पुरान धसिए ध्रम्नानहिं। सुनहिं राम जद्यपि सब जानहिं॥' आदिसे भी इनका समर्थन-सा होता है।

#### योगवासिष्ठ किसकी रचना ?

यों योगवासिष्ठको वाहमीकिकी रचना बतलाया गया है। कई लोग इसमें 'उवाच' आदि अलंकारोंकी भरमार देखकर अन्यकी कृति समझते हैं। पर जो हो, यह तो उन्हें भी मानना पड़ेगा कि पदमाधुर्य, भावगाम्भीर्य, निरूपणशैली, तत्त्वप्रदर्शन, स्हमेक्षिका, प्रखरविचार, सर्वत्र नवीनतातथा अमृतोपम पवित्रतम साधु उपदेशोंकी श्रृङ्खला देखते हुए यह वाहमीकि-रामायण या विश्वके किती भी अन्यसे निम्नकोटिका नहीं है। अतः इसका रचिवता जो भी हो, साक्षात् ईश्वर है या ईश्वरपात है। अन्य सर्वथा निदांष है। कई प्रकरण तो वाहमीकिसे मिलते भी हैं। विश्वामित्र-दश्वर-संवादमें प्रायः वाहमीकिसे हि हलोक हैं। जो अधिक हैं, वे रम्यतर हैं। 'अवाच' आदि लिखना—भिन्न शैली अपनाना भी एक लेखकद्वारा सम्भव है ही। अतः वाहमीकिरचित मानना यहितसंगत ही है।

#### लपसंहार

ध्यानसे देखा जाय तो भागवत बाह्मीकिराभागण तथा अन्य पुराणोंसे योगवासिष्ठकावर्णन अधिक ही मिलता है। वस्तुतः भाषा, छन्दरचना तथा विचार-प्रवणताकी दृष्टिसे योगवासिष्ठ सर्वोत्तम प्रन्थ प्रतीत होता है। इसल्ये श्रेष्ठ साधक इसके काल्टिनर्णयके चक्करमें न पड़कर इससे वास्तविक लाभ उटानेके प्रयत्नमें लग जाते हैं। यही होना भी चाहिये। किंतु साधारण व्यक्ति इससे विच्चित न रह जायँ तथा व्यापक भ्रान्त वाराणा ज्ञान्त हो जाय, इसीलिये यह यत्किचित् प्रयास किया गया है।

वस्तुतः योगवासिष्ठ भारतीय ज्ञानरविकी एक अनुपम रिश्म है। इसमें संसार, उसके तरनेके उपाय, देव, पुरुषार्थ, तत्त्वज्ञान एवं उसके वाधनोंके प्रत्येक अङ्गपर इतना क्रम-क्रमसे विचार किया गया है कि देखते हुए आश्चर्यचिकित रह जाना पड़ता है। कस्याणकामी मनुष्योंको इससे अवस्य लाभ उठाना चाहिये यही प्रार्थना है।

## योगवासिष्ठकी आजके आत्म-शान्ति, विश्व-शान्तिके इन्छुक विश्वको चुनौती तथा इस क्षणका ज्ञान-बन्धुत्व एवं ज्ञानाभास

( छेखक-पं० श्रीरामनिवासजी शर्मा )

शास्त्र कहते हैं ज्ञानके विना मुक्ति नहीं। अधिनिक विद्वान् भी प्रकारान्तरसे यही कहते हैं---

Knowledge is power.

परंतु ज्ञान और ज्ञान-शक्तिमें अन्तर है। ज्ञानसे शक्ति भी प्राप्त होती है जब कि मनुष्य ज्ञानार्थमें ढक जाता है। क्रिया-हीन ज्ञान तो शक्तिहीन ही होता है। यह भी न भुळाना चाहिये कि ज्ञानसे शक्ति और मुक्ति तभी प्राप्त होती है, जब कि बहु अध्यास्म हो। आजका ज्ञान तो—

१-भौतिक है

२-तर्कमात्र है

३-शिल्पवत् है

४-अवास्तविक है

५-केवल प्रवृत्तिप्राण है

६-यश और जीविकाका साधन है

आजका ऐसा सारहीन अनात्म-ज्ञान योगवासिष्ठके मतसे ज्ञानाभार है और ऐसे ज्ञानका धनी व्यक्ति ज्ञानवन्धु है तथा ज्ञानशिल्पी । वह वास्तविक ज्ञानी नहीं। उरसे तो अज्ञानी ही अञ्ज्ञा है—

आत्मज्ञानं विदुज्ञीनं ज्ञानान्यन्यानि यानि तु । तानि ज्ञानावभासानि सारस्यानवबोधनात्॥

(यो० वा० ई. । २१ । ७)

अज्ञातारं वरं मन्ये न पुनर्ज्ञानबन्धुतास् ॥ व्याचष्टे यः पठति च शास्त्रभोगाय शिल्पिवत् ॥

(यो० वा० ई.। २१ । १–३)

हम देखते हैं आज भारत भी ज्ञान-बन्धुता और ज्ञाना-भासका शिकार हो रहा है। राष्ट्रपति और उपराष्ट्रपति दोनोंक ही मतसे यह चरित्रहीन होता जा रहा है। भारतेतर देशोंकी दशा तो इससे भी बुरी है। वे तो इस दिशाके गुरु ही हैं, अतः उनका जीवन एकमात्र प्रहृति-प्रधान है एवं समधिक भोगप्रधान।

योगवासिष्ठकारके मतसे तो ज्ञानी बही है जो जानने योग्य वस्तुको जानकर वासनामुक्त तथा कर्मतल्पर होता है— ज्ञास्वा सम्यगनुज्ञानं इच्चते येन कर्मसु । निर्वासनात्मकं ज्ञस्य स ज्ञानीत्यभिधीयते ॥ (यो० वा० ६। २२। २)

१. ऋते ज्ञानान्न मुक्तिः।

योगवासिष्ठकार यह भी कहते हैं कि जिसकी इच्छाएँ शान्त हो गयी हों एवं जिसकी शीतल्या कृत्रिम न होकर वास्तविक हो तथा जिसका पुनर्जन्मका खटका मिट गया हो, वही ज्ञानी है, अन्यथा खाना-पहनना और लेना-देना आदि तो शिल्पी-की जीविकामात्र है—

अन्तःशीतलतेहासु प्राज्ञैर्यस्यावलोक्यते । अकृत्रिमैकशान्तस्य स ज्ञानीत्यभिधीयते ॥ (यो० ग० ५ । २२ । ३)

अपुनर्जन्मने यः स्याद्धोधः स ज्ञानशब्दभाक्। बसनाशनदा शेष ब्यवस्था शिल्पजीविका॥ (यो० वा० ५ै। २२। ४)

योगवासिष्ठकारका यह भी मत है कि जो मनुष्य कामना तथा संकटप-विकटपसे मुक्त होकर शान्तचित्तसे अवसरानुसार कार्य करता है वही पण्डित है—

प्रवाहपतिते ॄंकार्ये कामसंकरपवर्जितः । तिष्ठत्याकाशहृदयो यः स पण्डित उच्यते ॥ (यो० वा० र्र्डू । २२ । ५ )

योगवासिष्ठके मतसे सन्धा आर्यपुक्त वही है जो कर्तव्यका पालन करता है और अकर्तव्यसे बचता है एवं प्रकृत आचारविचारमें संलग्न रहता है—

कर्तच्यमाचरन् काममकर्तव्यमनाचरन्। तिष्ठति प्राकृताचारो यः स आर्य इति स्मृतः॥ (यो० वा० ६ । १२६ । ५४)

योगवासिष्ठकारकी आर्थेपु रुपलक्षण-विषयक यह भी समुद्गोषणा है कि जो व्यक्ति शास्त्र-सदाचार एवं परिस्थिति-सम्मत तथा मनःपूत व्यवहार करता है वही आर्थ है—

यथाचारं यथाहास्त्रं यथाचित्तं यथास्थितस्। व्यवहारसुपादत्ते यः स आर्थ इति स्मृतः॥ (यो० वा० ६ । १२६ । ५५)

किस विज्ञसे यह वात छिपी हुई है कि आजका मानव आयोंचित योगवासिष्ठ-अभिमत व्यक्तित्वसे सर्वथा दूर होता जा रहा है अपितु वह मानवोचित व्यक्तित्वसे न पहचाना जाकर विद्वान्, प्रशास्ता, वाबू, हाकिम, वकील आदि विशेषणोंसे पहचाना और पुकारा जाता है। पाश्चास्य देशोंमें भी बाइ-बलके इस वाक्यका सम्मान हृष्टिगोचर नहीं होता— Man it does not mean this or that but humanity.

ऐसा क्यों हो रहा है। इसका एकमान कारण यही है कि हमारे विश्वविद्याल्योंका आमूल-चूल परिवर्तन नहीं हो पाता। सच्ची सुधार-योजनाओंपर भी अमल नहीं किया जाता और नधर और वाहर वालकोंकी शिक्षा-दीक्षापर ही समुच्ति ध्यान दिया जाता है। ऐसी दशामें तथाकथित आर्य-व्यक्तित्व बालकोंमें कैसे उत्पन्न हो सकता है? इसी सत्यपर प्रकारान्तरसे राष्ट्रपति डा० राजेन्द्रप्रसादजीके ये शब्द पूर्णतः चरितार्थ होते हैं—

हम अपने सामने कितने भी महान् व उच आदर्शों के कर जिस-किसी तरहकी राज-व्यवस्था क्यों न स्थापित कर लें, हमारी आर्थिक व सामाजिक विचारधारा कितनी भी समान व उदार क्यों न हो, पर जवतक हमारी अगल्टी पीड़ीका शारिरिक एवं मानसिक सौधव व गठन शिशु-जीवनमें ही ठीक न होगा, तवतक देशमें हम सुख व शान्ति स्थापित करनेमें सफल नहीं हो सकते।

यहाँ योगवासिष्ट-सम्मत यह वात भी विचारणीय है कि ज्ञान-विकास और आत्म-ज्ञानप्राप्ति न केवल शास्त्र और ग्रुफ-वचन-साध्य ही है प्रत्युत स्वानुभवका भी विषय है—

शास्त्रार्थे बुध्यते नात्मा गुरुवचनतो न च । बुध्यते स्वयमेवेष स्ववीधवशतस्त्रतः ॥ (यो० ना०)

इस समय इम देखते हैं हमारे विद्यार्थी आत्मिनर्भर नहीं हो पाते। वे केवल पुस्तक-कीट और परप्रत्ययनेय मित ही बने रहते हैं। वे यह भी नहीं समझते कि पेड़ भीतरसे बढ़ता है, माली और उपकरण तो उसके निमित्तमात्र होते हैं। वे प्रायः इस वैदिक सत्यसे भी अनभिज्ञ-से ही रहते हैं— 'आत्मनाऽऽस्मानसुद्धरेत् ।'

एतद्विपयक योगवासिष्ठकी तो यह सम्मतिहै कि आत्म-श्चान्ति और विश्व-शान्ति आत्म-विकास और आत्म-श्चानसे ही प्राप्त होती है, वूचरे किसी उपायसे नहीं। "अतएव सर्वदु:ख-हर्ता आत्मावलेकनमें ही भूति-विभूतिक इञ्छुक व्यक्ति लगा रहे—

करोतु भुवने राज्यं विशस्वम्भोदमम्बुवत् । आत्मळाभादते जन्तुर्विश्रान्तिमधिगच्छति ॥

(यो० वा० ५। ५। २४)

आत्मावकोकने यत्नः कर्तब्यो भृतिमिष्छता । सर्वद्वुःखिशरङ्केद आत्माकोकेन जायते ॥ (यो० वा० ५ । ७५ । ४६ )

योगवासिष्ठसम्मत आत्मावलेकनसे न केवल आत्म-श्वान्ति प्राप्त होती है अपितु योगवासिष्ठके बार-बारके पाठ और अवलेकनसे विश्वबन्धुता—प्राणस्त्रहणीय नागरिकता भी प्राप्त होती है, जो आजकी अस्यधिक बाञ्छनीय वस्त्र है—

प्तच्छास्त्रवत्ताभ्यासात् पौनःपुन्येन वीक्षणात् । परा नागरतोदेति महस्वगुणशास्त्रिनी ॥ (यो० वा०२ । १८ । ३६, ८)

योगवासिष्ठकारके मतसे योगवासिष्ठ-ग्रन्थावळोकनका एकान्त फळ यह भी है—

बोधस्यापि परं बोधं बुद्धिरेति न संशयः॥ जीवन्युक्तत्वमस्मिस्तु श्रुतिः समनुभूयते॥ (यो०वा०३।८।१३।१५)

### भगवान् वसिष्ठकी जय

( लेखक--पं० श्रीस्रजचंदजी सत्यप्रेमी ( डाँगीजी) )

योगवासिष्ठके प्रवक्ता भगवान् वसिष्ठका परिचय कराना अस्यन्त कठिन है, फिर भी उनके पारमार्थिक स्वरूपका मनन करना हो तो उनका भगवान्के अवतारोंके साथ क्या सम्बन्ध है १ उसे स्मरण किया जाना अनिवार्य आवश्यक है ।

मर्यादापुरुषोत्तम भगवान् रामके गुरु, भगवान् परशुरामके पिता महर्षि जमदमि और भगवान् दत्तात्रेयके मौला, परम सिद्ध भगवान् कपिछ और परमहंस नवयोगीस्वर तथा जड-भरतके पिता भगवान् ऋषभदेवके दादा राजर्षि आग्नीश्रके बहनोई, भगवान् मनुके पुत्र आध नरेन्द्र प्रियन्नतकी बहन देवी देवहूतिके जामाता भगवान् वसिष्ठकी सदा काल जय हो।
विजय हो। जिन्होंने संसार-चक्रको छंदन करनेके लिये पुण्य-कर्मका चक वताया और पुण्यकर्मके चक्रको भंग करनेके लिये धर्मचक्र चलाया और फिर गुरुचक्रका प्रधर्तन करके सिद्ध-चक्रमें प्रवेश करा दिया—अजातवादके परम रहस्यमय सिद्धान्तके आध्य प्रणेता भगवान् वसिष्ठ ही हैं।

इस अद्वैत, तुरीय और अब तत्त्वसे भी परे तुरीयतीत, दैताद्वैतातीत और अबाब्ययधर्मातीत परमतत्त्वके प्रणेता भगवान् वसिष्ठ सर्वत्र सर्वथा, सर्वदा सम्पूर्ण आराध्य बनें।

# योगवासिष्टका साध्य-साधन

योगवासिष्ठ महारामायणका प्रारम्भ होता है—दैवराज इन्द्रके द्वारा महर्षि वाल्मीकिके पास राजा अरिष्टनेमिके भेज जानेके प्रसङ्गसे। अरिष्टनेमि महर्षि वाल्मीकिसे मोक्षका वाधन पुछते हैं। उसके उत्तरमें वाल्मीकिजी महाराज अपने शिष्य भरद्वाजके साथ हुए संवादका वर्णन करते हुए भगवान् रामके प्राकट्यकी बात सुनाते हैं। तदनन्तर महर्षि विश्वामित्रके दशरथ-दरवारमें आकर यज्ञरक्षार्थ रामको माँगनेका प्रसङ्घ सुनाकर रामके वैराग्य तथा राम-विष्ठ-संवादके रूपमें छः प्रकरणोंमें भ्योगवासिष्ठ' नामक विशाल प्रन्थका अवण कराते हैं।

योगवासिष्ठ अजातवाद या केवल ब्रह्मवादका अन्य है। इसके सिद्धान्तानुसार एकमात्र चेतनतत्त्व परब्रह्मके अतिरिक्त कोई अन्य सत्ता ही नहीं है। जैसे समुद्रमें अनन्त तरङ्गें उठती-मिटती रहती हैं, वे समुद्रसे भिन्न नहीं हैं, इसी प्रकार नित्य समरूप अनादि अनन्त सच्चिदानन्दघन परमात्म-चैतन्यरूप समुद्रमें नाना प्रकारके अनन्त ब्रह्माण्डोंकी उत्पत्तिः स्थिति और विनाशकी छीछा-तरङ्गें दीखती रहती हैं । चित्त या अइंकार—जो वास्तवमें चेतन-ब्रह्मसे अभिन्न तथा ब्रह्मरूप ही है—इस हस्य-प्रपञ्चका—सृष्टि स्थिति-विनाशका कारण है। अहंकारका नाश होते ही, जो अहंकारकी सत्ता न माननेसे ही नाश हो जाता है, केवल एक ब्रह्म-चैतन्य ही रह जाता है। इसी एक तत्त्वका विभिन्न आख्यानों, इतिहासों, कथाओं के द्वारा इस विशाल प्रन्थमें प्रतिपादन किया गया है। यह प्रनथ पुनकक्तिपूर्ण है । एक ही सत्य तत्त्वको हदता-पूर्वक हृदयमें जमा देनेके लिये, एक ही सत्य तत्त्वकी अनुभृति या प्राप्ति करा देनेके लिये बार-बार विभिन्न रूपोंसे एक-सी ही युक्तियों तथा उपमाओंका उल्लेख किया गया है ।

स्रष्टि न कभी हुई, न है—एकमात्र ब्रह्म ही है । इस प्रकार स्रष्टिका अभाव प्रतिपादन करनेपर भी इस ग्रन्थमें कहीं भी यथेच्छाचार, शास्त्रनिषिद्ध व्यवहार, रागद्वेष-कामकोषादि-जनित अनाचार, प्रष्टाचार, दुष्ट-सङ्ग आदिका समर्थन नहीं किया गया है, वरं बड़ी कड़ाईके साथ शास्त्राज्ञापाल्ज-रूप सदाचारपरायणता, एवं त्यागमय पुण्यमय जीवनकी आवश्यकता बतायी गयी है। राग, ममता, कामना, तृष्णा, इच्छा और इनके मूळ अहंकारके त्यागकी महत्ता स्थान-स्थानपर बतळायी गयी है । इन्द्रियमोगोमें फॅसे हुए मनुष्योंकी घोर दुर्दशाका वर्णन करते हुए वैराग्यकी अत्यन्त प्रयोजनीयताका प्रतिपादन किया गया है । साधक पुरुपको अहंमावनारूप प्रन्थिका यथार्थ ब्रह्मशानके द्वारा मेदन करके सच्चा ज्ञानी बननेका उपदेश दिया गया है। केवळ ज्ञानका कथनमात्र करनेवाळे 'शानवन्धु' (नकळी शानी ) बननेका नहीं । महर्षि वसिष्टने यहाँतक कहा है कि क्वे शानवन्धु (नकळी शानी ) से तो अज्ञानीको अच्छा समझते हैं (क्योंकि वह बेचारे अपनेको तथा दूसरोंको घोखा तो नहीं देते । ) महर्षि कहते हैं—

ज्ञानिनेव सदा भाव्यं राम न ज्ञानवन्धुना। अज्ञातारं वरं मन्ये न पुनर्ज्ञानवन्धुताम्॥ (निर्वाण-प्रकरण ७० २१।१)

फिर भगवान् श्रीरामके पूछनेपर नकली ज्ञानी (ज्ञान-बन्धु ) के लक्षण बतलाते हैं ।

न्याचटे यः पठति च शास्त्रं भोगाय शिल्पिवत् । यतते न त्वनुष्ठाने ज्ञानवन्त्रः स उंच्यते ॥ कर्मस्पन्देषु नो बोधः फल्टितो यस्य दृइयते । बोधिशिल्पोपजीवित्वाज्ज्ञानवन्धुः स उच्यते ॥ वसनाशनमात्रेण गुष्टाः द्यास्त्रफलानि ये । जानन्ति ज्ञानवन्धूंसान्विद्याच्छास्त्राधीशिल्पनः ॥

(निर्वाण-प्रकरण छ० २१।३-५)

ंभैसे शिल्पी जीविकाके लिये ही शिल्पकला सीखता है। वेसे ही जो मनुष्य केवल भोगागातिके लिये ही शास्त्रके पढ़ती और उसकी व्याख्या करता है। स्वयं शास्त्रके अनुसार आचरणके लिये प्रयत्न नहीं करता, वह शानवन्धु कहलात है। शास्त्राध्यमसे जिसको शाब्दिक बोध हो गया है। परंतु उस बोधका फल, जो विनाशशील भोगों—व्यवहारों में वेराग्य होना चाहिये, सो नहीं हुआ तो उसका वह शास्त्रज्ञान शिल्पमात्र है—तत्वज्ञानकी बातें वनाकर दूसरोंको ठगनेके लिये चातुर्येषुर्ण कलामात्र है। उस कलाते केवल जीविका चलानेवाला होनेके कारण वह मनुष्य शानवन्धु कहलाता है। जो केवल भोजनवस्त्रमें ही संतुष्ट रहकर भोजनादिकी प्राप्तिको ही शास्त्राक्ष्यमनका फल समझतें हैं, वे शास्त्रोंके अर्थको एक

हिल्पकला ही मानते हैं। ऐसे लोगोंको ज्ञानवन्धु जानना चाहिये। फिर कहते हैं—

अपुनर्जन्मने यः स्याद् बोधः स ज्ञानशब्दभाक्। वसनाशनदा शेषा व्यवस्था शिल्पजीविका॥ (निर्वाण-प्रकरण ७० २२ । ४)

्र जिससे मोक्षकी प्राप्ति होती है, पुनर्जन्मकी नहीं, उसीका नाम ज्ञान है । उसके अतिरिक्त दूसरा जो शब्दज्ञानका चातुर्य है, वह तो रोटी-कपड़ा प्राप्त करनेकी कळामात्र है। उसे केवळ भोजन-यस्त्र जुटानेवाळी ब्यवस्था समझना चाहिये।

इस परम ज्ञानकी प्राप्तिक िल्ये शम (मनकी स्ववशाता), दम (इन्द्रियनिग्रह), शास्त्रीय सदान्वारका सेवन, दैवी सम्पत्तिक गुणोंका अर्जन तथा भोग-वैरात्यपूर्वक ज्ञान-प्राप्तिकी इच्छासे सहुरुके शरणमें जाना आवश्यक है। सहुरु वही है, जो शिष्यके अज्ञानान्यकारको अपने निर्मल स्वप्रकाश ज्ञानकी विमल स्वापितसे हर ले और शिष्य वही है, जो विनय तथा सेवापरायण होकर ज्ञानी गुरुसे प्रस्त करें और उनके आज्ञानुसार अपना जीवन निर्माण करें। महर्षि विषष्ठ कहते हैं—

अतत्त्वज्ञमनादेयवचनं वाग्विदांवर । यः पृच्छति नरं तस्मान्नास्ति मृततरोऽपरः ॥ प्रामाणिकस्य तज्जस्य वक्तः पृष्टस्य यस्ततः । नाजुतिष्ठति यो वाक्यं नान्यस्तस्मान्नराधमः ॥ (सुमुक्ष-भक्तण ११ । ४५-४६)

"वाग्वेताओंमें श्रेष्ठ राम ! जो तत्त्वका कान नहीं रखता।
उसके वचन मानने योग्य नहीं हैं । ऐसे तत्त्वकानहीन
मनुष्यसे जो तत्त्वविषयक प्रश्न करता है, उससे बद्दकर
दूसरा कोई 'पूर्खं' नहीं है ।'' (साथ ही, जो मनुष्य क्रिसी
सच्चे कानी महास्मासे ) ''पूछकर भी उस प्रमाणकुशल
तथा तत्त्वकानी वक्ताके उपदेशके अनुसार यत्नपूर्वक आचरण
नहीं करता, उससे बदकर 'नराषम' भी दूसरा कोई
नहीं है ।''

अतएव न तो विना जाने-समझे किसीसे पूछना चाहिये तथा न तत्त्वज्ञ महात्माका उपदेश प्राप्त करके उसकी अवहेलना ही करनी चाहिये । साथ ही तत्त्वज्ञ पुरुषको भी चाहिये कि वे यथार्थ अधिकारीको ही तत्त्वका उपदेश दें। महर्षि कहते हैं— पूर्वोपरसमाधानक्षमञ्जूबाविनिन्दते । पृष्टं प्राञ्चेन वक्तर्व्यं नाधमे पञ्चप्रमिणि ॥ प्रामाणिकार्थयोग्यस्यं पृच्छकस्याविचार्यं च । यो वक्ति तमिद्व प्राज्ञाः प्राहुर्मुब्तरं नरम् ॥ ( सुमुञ्ज-प्रकरण ११ । ४९-५० )

'शानी महात्माको चाहिये कि पूर्वापरका विचार करके यथार्थ निश्चय करनेमें जिसकी बुद्धि समर्थ हो, जिसके आचरण निन्दनीय न हों, ऐसे ही पुरुषको उसके पूछे हुए तत्त्वका उपदेश दे । जो आहार-निद्रा, भय-मैथुन आदि पशुभर्मसे संयुक्त है, ऐसे अधमको उपदेश न दे । प्रश्नकत्तांमें श्रुति आदि प्रमाणोंके द्वारा निर्णय किये हुए तत्त्व-पदार्थको प्रष्टण करनेकी योग्यता है या नहीं, इसका विचार किये विना ही जो वक्ता उसे उपदेश देता है, उसको श्रानीजन इस लोकमें महान मृद्ध बतलाते हैं। ।'

इसीलिये महर्षि वसिष्ठ आदर्श गुरु हैं तथा मगवान् रामचन्द्र आदर्श शिष्य हैं । गुरु-शिष्यको इन्हींका अनुसरण करनेवाले होना चाहिये।

मुमुञ्जुके जीवनमें सहज ही शास्त्रानुकूल आचरण, संयम, सत्य, श्राम, दम, विषय-वैराग्य और मोक्षकी तीव्र इच्छा होनी ही चाहिये। महर्षि वसिष्ठ तो श्राम, दम सत्यादि गुणोंसे रहित मनुष्यको मनुष्य ही नहीं मानते। वे कहते हैं—

थेषां गुणेष्वसंतोषो रागो थेषां श्रुतं प्रति । सत्यव्यसनिनो थे च ते नराः पद्मवोऽपरे ॥ (स्थिति-प्रकरण ३२ । ४२ )

'जिनका ( इन शम-दमादि ) गुणोंके विषयमें संतोष नहीं है ( इनको जो बढ़ाना ही चाहते हैं ), जिनका शास्त्रके प्रति अनुराग है तथा जिनको सत्यके आचरणका ही व्यसन है, वे ही वास्तवमें मनुष्य हैं, दूसरे तो पशु ही हैं।

अताएव सच्चे कव्याणकामी पुरुषोंको इन शास्त्रानु-मोदित गुणोंते सम्पन्न होकर परमात्माके यथार्थ शानकी प्राप्ति-के लिये पूर्णरूपसे साधनाम्यास करना चाहिये। इसके लिये सच्चे महात्मा पुरुषोंका सङ्ग तथा सेवन ( उनके कथनानुसार जीवन-निर्माण ) आवश्यक है। इसके विना कोरे तप, तीर्थ या शास्त्राध्ययनसे सफलता नहीं मिलती। पर महात्मा सच्चे होने चाहिये। और कुळ न हो तो इतना अवश्य देख ले कि इम जिनका सङ्ग करते हैं, उनकी संगतिसे दुर्गुणों-दुराचारोंका नाश होता है या नहीं। उनके जीवनगत सहज शास्त्रप्रतिपहित आचरणोंसे हमें दुराचार-दुर्गुणोंके त्याग और सदाचार-सहुणों-के प्रहणके ळिये प्रेरणा मिळती है या नहीं। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

ळोभमोहरुषां यस्य तजुताजुदिनं भवेत्। यथाशास्त्रं विहरति स्वकर्मसु स सज्जतः॥ (स्थिति-प्रकरण ३३ । १५)

'जिसके सङ्गसे छोम, मोह और क्रोध प्रतिदिन क्षीण होते हों और जो शास्त्रके अनुसार अपने कर्मोंका आचरण करनेमें ख्या रहता हो, वह सत् पुरुष है।'

मोक्षके द्वारपर निवास करनेवाले थे चार द्वारपाल बतलाये गये हैं—दाम, विचार, संतीप और साधुसङ्ग । इन चारोंकी मलीमॉति सेवा की जाती है तो थे मोक्षरूपी राज-प्रासादका द्वार खोल देते हैं ।

ऐसे सैकड़ों, इजारों वचन इस महान् प्रन्थमें हैं, जिनमें शास्त्रोक्त आचरण, संयम, नियम आदि साधनोंकी उपादेयता और नितान्त प्रयोजनीयताका उपदेश भरा है।

योगवासिष्ठमें देवकी बड़ी निन्दा तथा पौरुषकी प्रशंसा की गयी है। एवं निष्कामभावसे सावधानीके साथ शास्त्रानुकूळ सत्कर्म करनेपर बहुत जोर दिया गया है। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

बस्तुद्वारचमस्कारः सदाचारनिहारचान् । स निर्याति जगन्मोहान्म्रगेन्द्रः पञ्जरादिव ॥ ( सुसुक्व-प्रकरण ६ । २८ )

ब्यवहारसहस्त्राणि यान्युपायान्ति यान्ति च । यथाशास्त्रं विद्वतंत्र्यं तेषु त्यक्रत्या सुखासुखे ॥ यथाशास्त्रमनुष्टिन्नां भर्यादां स्वासनुज्ज्ञतः । उपतिष्ठन्ति सर्वाणि रत्नान्यम्बुनिधाविव ॥ स्वार्थप्रापककार्यं कप्रयत्नपरता बुधैः । प्रोक्ता पौरुषशब्देन सा सिद्धयै शास्त्रयन्त्रिता ॥ (सुसुक्ष-प्रकार ६ । ३०-३२ )

''जो पुरुष उदार-स्वभाव तथा सत्कर्मके सम्पादनमें कुशल है, सदाचार ही जिसका विहार है, वह जगत्के मोह-पाशसे वैसे ही निकळ जाता है, जैसे पिंजरेसे सिंह । संसारमें आने-जानेवाले सहस्रों व्यवहार हैं । उनमें मुख और दु:ख-बुद्धिका त्याग करके शास्त्रानुकूळ आचरण करना चाहिये । शास्त्रके अनुकूळ और कभी उच्छिन्न न होनेवाली अपनी मर्यादाका जो त्याग नहीं करता, उस पुरुषको समस्त अभीष्ट वस्तुएँ वैसे ही प्राप्त हो जाती हैं, जैसे सागरमें गोता लगानेवालेको रत्नोंका समृह । जिसमें अपना मानव-जीवनका प्रधान कार्य—स्वार्थ सथता हो, उस स्वार्थकी प्राप्ति करानेवाले साधनोंमें ही तत्यर हो रहनेको विद्वानलेग 'पौरुष' कहते हैं''।

ये समुद्योगमुरस्रज्य स्थिता दैवपरायणाः। ते धर्ममर्थं कामं च नाशयन्त्यास्मविद्विषः॥ (सुरुक्ष-मकरण ७।३)

'जो लोग उद्योगका त्याग करके केवल दैवके मरोसे बैठे रहते हैं, वे अपने धर्म, अर्थ, काम और मोक्स—चारों पुरुषार्थोंका नाज्ञ कर डालते हैं। वे आलसी मनुष्य आप ही अपने शत्रु हैं।

अञ्चभेषु समाविष्टं कुभेष्वेवावतारयेत्। प्रयत्नाचित्तमित्येष सर्वशास्त्रार्थंसंग्रहः॥ यष्ट्रेयो यदतुष्टं च यदपायनिवर्जितम्। सत्तदाचर यत्नेन पुत्रेति गुरवः खिताः॥ (सुग्रुध-मन्नरण ७। १२-१३)

'अञ्चभ कर्मोंमें लगे हुए मनको वहाँसे हटाकर प्रयत्नपूर्वक ग्रुम कर्मोंमें लगाना चाहिये । यह सब शास्त्रोंके सारका संग्रह है । जो वस्तु कस्याणकारी है, वह तुच्छ नहीं है ( वही सवसे श्रेष्ठ है ) । तथा जिसका कभी नाश नहीं होता, उसीका यत्नपूर्वक आचरण करना चाहिये—गुरुजन यही उपदेश देते हैं ।'

जीवन्युक्तके छक्षण बतलाते हुए महर्षि विसिष्ठ कहते हूँ—
यथास्थितिमिदं यस्य व्यवहारवतोऽिष च ।
अस्तं गतं स्थितं व्योम जीवन्युक्तः स उच्यते ॥
बोधैकनिष्ठतां यातो जाप्रत्येव सुषुप्तवत् ।
य आस्ते व्यवहतेव जीवन्युक्तः स उच्यते ॥
नोहेति नास्तमायाति सुखे दुःखे सुखप्तमा ।
यथाप्राप्तास्थितयेय्य जीवन्युक्तः स उच्यते ॥

शिल्पकला ही मानते हैं । ऐसे लोगोंको ज्ञानवन्धु जानना चाहिये। १ फिर कहते हैं—-

अपुनर्जन्मने यः स्याद् बोधः स ज्ञानशब्दभाक् । वसनाशनदा शेषा व्यवस्था शिष्टपजीविका ॥ ( निर्वाण-प्रकरण ७० २२ । ४ )

'जिससे मोक्षकी प्राप्ति होती है, पुनर्जन्मकी नहीं, उसीका नाम ज्ञान है । उसके अतिरिक्त दूसरा जो शब्दज्ञानका चातुर्य है, वह तो रोटी-कपड़ा प्राप्त करनेकी कलामात्र है। उसे केवल भोजन-बस्त्र जुटानेवाली व्यवस्था समझना चाहिये।

इस परम ज्ञानकी प्राप्तिक िल्ये शम (मनकी स्ववशता), दम (इन्द्रियनिग्रह), शास्त्रीय सदाचारका सेवन, देवी सम्पत्ति-के गुणोंका अर्जन तथा भोग-वैराग्यपूर्वक ज्ञान-प्राप्तिकी इच्छासे सहुकके शरणमें ज्ञाना आवश्यक है। सहुक वहीं है, जो शिष्यके अज्ञानान्यकारको अपने निर्मेख स्वप्रकाश ज्ञानकी विमल ज्योतिसे हर ले और शिष्य वहीं है, जो विनय तथा सेवापरायण होकर ज्ञानी गुरुसे प्रश्न करे और उनके आज्ञा-नुसार अपना जीवन निर्माण करे। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

अतस्वज्ञमनादेयवचनं वाग्विदांवर । यः पुच्छति वरं तस्मात्रास्ति मृतवरांऽपरः ॥ प्रामाणिकस्य तज्ज्ञस्य वक्तः पृष्टस्य यस्ततः । नातुतिष्ठति यो वाक्यं नान्यस्तस्मात्रराधमः ॥ ( ग्रुगुङ्ग-प्रकृत्ण ११ । ४५-४६ )

"वाग्वेत्ताओंमें श्रेष्ठ राम ! जो तत्त्वका शान नहीं रखता, उसके वचन मानने योग्य नहीं हैं । ऐसे तत्त्वशानहीन मनुष्यसे जो तत्त्वविषयक प्रश्न करता है, उससे बदकर दूसरा कोई 'मूर्ख' नहीं है ।'' ( साथ ही, जो मनुष्य क्रिसी सच्चे शानी महास्मासे ) "पूछकर मी उस प्रमाणकुशक तथा तत्त्वशानी वक्ताके उपदेशके अनुसार यन्तपूर्वक आचरण नहीं करता, उससे बदकर 'नराषम' भी दूसरा कोई नहीं है ।''

अतएव न तो विना जाने-समझे किसीसे पूछना चाहिये तथा न तत्त्वज्ञ महात्माका उपदेश ग्राप्त करके उसकी अवहेळना ही करनी चाहिये । साथ ही तत्त्वज्ञ पुरुषको भी चाहिये कि वे यथार्थ अधिकारीको ही तत्त्वका उपदेश दें। महर्षि कहते हैं— पूर्वापरसमाधानक्षमञ्जूषाविनिन्दते ।
पृष्टं प्राञ्चेन वक्तन्यं नाधमे पशुधिमंगि ॥
प्रामाणिकार्थयोग्यस्यं प्रच्छकस्याविचार्यं च ।
यो वक्ति तमिह प्राज्ञाः प्राहुर्मृदतरं नरम् ॥
(सुसुङ्ग्फरण ११ । ४९-५०)

'श्रानी महात्माको चाहिये कि पूर्वापरका विचार करके यथार्थ निश्चय करनेमें जिसकी बुद्धि समर्थ हो, जिसके आचरण निन्दनीय न हों, ऐसे ही पुरुषको उसके पूछे हुए तच्चका उपदेश दे । जो आहार-निद्रा, मय-मैथुन आदि पशुभर्मसे संयुक्त है, ऐसे अधमको उपदेश न दे । प्रश्नकर्तामें श्रुति आदि प्रमाणोंके द्वारा निर्णय किये हुए तच्च-पदार्थको प्रष्टण करनेकी योग्यता है या नहीं, इसका विचार किये विना ही बक्ता उसे उपदेश देता है, उसको शानीजन इस लोकमें महान मृढ बतलाते हैं।

इसीलिये महर्षि वसिष्ठ आदर्श गुरु हैं तथा भगवान् रामचन्द्र आदर्श शिष्य हैं । गुरु-शिष्यको इन्हींका अनुसरण करनेवाले होना चाहिये।

सुमुक्षुके जीवनमें सहज ही शास्त्रातुकूल आचरण, संयम, सत्य, श्राम, दम, विषय-वैराग्य और मोक्षकी तीव इच्छा होनी ही चाहिये। महर्षि वसिष्ठ तो श्राम, दम सत्यादि गुणोंसे रहित मनुष्यको मनुष्य ही नहीं मानते। वे कहते हैं—

येषां गुणेष्वसंतोषो रागो येषां श्रुतं प्रति । सस्यन्यसनिनो ये च ते नराः पक्षवोऽपरे ॥ (स्थिति-प्रकरण १२ । ४२ )

'जिनका ( इन शम-दमादि ) गुणोंके विषयमें संतोष नहीं है ( इनको जो बढ़ाना ही चाहते हैं ), जिनका शास्त्रके प्रति अनुराग है तथा जिनको सत्यके आचरणका ही व्यसन है, वे ही वास्तवमें मनुष्य हैं, दूसरे तो पशु ही हैं।

अताएव सच्चे कल्याणकामी पुरुषोंको इन शास्त्रानु-मोदित गुणोंसे सम्पन्न होकर परमात्माके यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति-के लिये पूर्णरूपसे साधनाभ्यास करना चाहिये। इसके लिये सच्चे महात्मा पुरुषोंका सङ्ग तथा सेवन ( उनके कथनानुसार जीवन-निर्माण ) आवश्यक है। इसके बिना कोरे तप, तीर्थ या शास्त्राध्ययनसे सफलता नहीं मिलती। पर महात्मा सच्चे होने चाहिये। और कुछ न हो तो इतना अवश्य देख ले कि इम जिनका सङ्ग करते हैं, उनकी संगतिसे दुर्गुणों-दुराचार्सेका नाश होता है या नहीं। उनके जीवनगत सहज शास्त्रप्रतिपादित आचरणोंसे हमें दुराचार-दुर्गुणोंके त्याग और सदाचार-सहुणों-के प्रहणके किये प्रेरणा मिळती है या नहीं। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

लोभमोहरुवां यस्य तनुतानुदिनं भवेत्। यथाशास्त्रं विहरति स्वकर्मसु स सज्जनः॥ (स्थिति-प्रकरण ३३ । १५)

'जिसके सङ्गसे ळोभ, मोह और क्रोध प्रतिदिन क्षीण होते हों और जो शास्त्रके अनुसार अपने कर्मोंका आचरण करनेमें ख्या रहता हो, वह सत् पुरुष है।'

मोक्षके द्वारपर निवास करनेवाले ये चार द्वारपाल बतलाये गये हैं—चाम, विचार, संतोष और साधुसङ्ग । इन चारोंकी मलीमॉति सेवा की जाती है तो ये मोक्षरूपी राज-प्रासादका द्वार खोल देते हैं ।

ऐसे सैकड़ों, इजारों वचन इस महान् प्रन्थमें हैं, जिनमें शास्त्रोक्त आचरण, संयम, नियम आदि साधनोंकी उपादेयता और नितान्त प्रयोजनीयताका उपदेश भरा है।

योगवासिष्ठमें देवकी बड़ी निन्दा तथा पैक्षकी प्रशंसा की गयी है। एवं निष्कामभावसे सावधानीके साथ शास्त्रानुक्छ सत्कर्म करनेपर बहुत जोर दिया गया है। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

यस्तुद्वारचमत्कारः सदाचारविद्वारवान् । स निर्याति जगन्मोद्दान्म्रगेन्द्रः पञ्जरादिव ॥ ( ग्रमुख्य-अकरण ६ । २८ )

व्यवहारसहस्राणि यान्युपायान्ति यान्ति च । यथाशास्त्रं विहर्तव्यं तेषु त्यक्त्वा सुखासुखे ॥ यथाशास्त्रमञुष्टिन्नां मर्योदां स्त्रामनुज्ज्ञतः । उपतिप्रन्ति सर्वाणि रत्नान्यम्बुनिभाविव ॥ स्त्रार्थप्रापककार्ये कम्यत्नपरता बुभैः । प्रोक्ता पौरुषशब्देन सा सिद्ध्ये शास्त्रयन्त्रता ॥ (सुमुक्ष-प्रकृत्य ६ । १०–१२)

''जो पुरुष उदार-स्वभाव तथा सल्कमेंके सम्पादनमें कुशल है, सदाचार ही जिसका विहार है, वह जगत्के मोह-पाशसे वैसे ही निकळ जाता है, जैसे पिंकरेसे सिंह । संसारमें आने-जानेवाले सहस्रों व्यवहार हैं । उनमें मुख और दु:ख-बुद्धिका त्याग करके शास्त्रानुकूळ आचरण करना चाहिये । शास्त्रके अनुकूळ और कभी उच्छिन्न न होनेवाळी अपनी मर्यादाका जो त्याग नहीं करता, उस पुरुषको समस्त अभीष्ट वस्तुएँ वैसे ही प्राप्त हो जाती हैं, जैसे सागरमें गोता लगानेवालेको रत्नोंका समूह । जिसमें अपना मानव-जीवनका प्रधान कार्य—स्वार्थ सथता हो, उस स्वार्थकी प्राप्ति करानेवाले साधनोंमें ही तत्यर हो रहनेको विद्वानुलोग 'पौरुष' कहते हैं''।

ये समुखोगमुरसुज्य स्थिता दैवपरायणाः। ते धर्ममर्थं कामं च नाशयन्थात्मविद्विषः॥ (सुमुक्ष-भकरण ७।३)

(जो लोग उद्योगका त्याग करके केवल दैवके भरोसे बैठे रहते हैं, वे अपने धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—चारों पुरुषार्थोंका नाश कर डालते हैं। वे आलसी मनुष्य आप ही अपने शत्रु हैं।

अञ्चभेषु समाविष्टं शुभेष्वेवावतारयेत् । प्रयत्नाचित्तमित्येष सर्वशास्त्रार्थंसंग्रहः ॥ यष्ट्रेयो यदतुष्टं च यदपायविवर्णितम् । सत्तदाचर यत्नेन पुत्रेति गुरवः स्थिताः ॥ (गुग्रुश्च-प्रमुख्ण ७ । १२-१३ )

'अग्रुभ कर्मोंमें लगे हुए मनको वहाँसे हटाकर प्रयत्नपूर्वक ग्रुभ कर्मोंमें लगाना चाहिये। यह सब शास्त्रोंके सारका संग्रह है। जो वस्तु कल्याणकारी है, वह तुच्छ नहीं है (वही सबसे श्रेष्ठ है)। तथा जिसका कभी नाश नहीं होता, उसीका यत्नपूर्वक आचरण करना चाहिये—गुक्जन यही उपदेश देते हैं।

जीवन्मुक्तके रुक्षण बतलाते हुए महर्षि यसिष्ठ कहते हूँ— यथास्थितमिदं यस्य व्यवहारवतोऽिष च । अस्तं गतं स्थितं च्योम जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ बोधैकिनिष्ठतां यातो जाग्रत्येव सुपुसवत् । य आस्ते व्यवहतेव जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ नोहेति नास्त्रमायाति सुखे दुःखे सुख्प्रभा । यथाप्रास्त्रस्थितवेयस्य जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ यो जागति सुपुसस्था यस जामन विद्यते ।
यस निर्वासनो बोधो जीवन्मुक्तः स उच्यते ॥
यस्य नाहंकृतो भावो यस्य दुद्धिनं िकण्यते ।
कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स जीवन्मुक्त उच्यते ॥
यस्योनमेषनिर्मेषाद्धाँद्विदः प्रकथसम्भवौ ।
परयेत् त्रिळोनयाः स्त्रसमः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥
यस्माश्रोद्विजते कोको कोकान्गोद्विजते च यः ।
हर्णामर्षभयोन्मुक्तः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥
शानतसंसारकळनः कळावानपि निष्कळः ।
यः सचित्तोऽपि निश्चिक्तः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥
(उपित-प्रकरण ९ । ४-७, ९-१२)

'यथायोग्य व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुषकी दृष्टिमें यह जगत् ज्यों-का-त्यों बना हुआ ही विलीन हो जाता है और आकाराके समान शून्य प्रतीत होने लगता है, वह जीवन्यक्त कहलाता है। जो व्यवहारमें लगा हुआ ही एकमात्र बोधनिष्ठा-को प्राप्त होकर जाप्रत्-अवस्थामें भी सुषुप्त पुरुषकी भाँति राग-द्वेष तथा हर्ष-शोकादिसे रहित हो जाता है, उसे जीवन्मुक्त कहते हैं । जिसके मुखकी कान्ति सुखमें उदित नहीं होती-जगमगाती नहीं और दुःखमें अस्त-भीकी नहीं हो जाती और जो कुछ मिल जाय उसीमें संतोषपूर्वक जो जीवन-निर्वाह करता है, वह जीवन्युक्त कहा जाता है। जो निर्विकार आत्मामें सुष्तिकी तरह स्थित रहता हुआ भी अविद्यारूप निद्राका निवारण हो जानेसे सदा जागता रहता है, पर जो जाप्रत भी नहीं है, भोग-जगत्में सदा सोया हुआ है अर्थात् भोगबुद्धिसे जो किसी भी पदार्थका उपभोग नहीं करता और जिसका ज्ञान वासनारहित है। वह जीवनमुक्त कहलाता है। जिसमें अहङ्कारका भाव नहीं है। जिसकी बुद्धि कर्स करते समय कर्तत्वके और कर्म न करते समय अकर्तत्वके अभिमानसे लिप्त नहीं होती, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। जो ज्ञानखरूप परमात्माके किञ्चित् उन्मेष तथा निमेषमें ही तीनों लोकोंकी प्रलय तथा उत्पत्ति देखता है और जिसका सबके प्रति समान आत्मभाव है, वह जीवन्मुक्त कहळाता है। न तो जिससे लोगोंको उद्देग होता है और न लोगोंसे जिसको उद्धेग होता है तथा जो हर्ष, अमर्ष और भयसे रहित है, वह जीवन्मक कहा जाता है। जिसकी संसारके प्रति सत्यता-बुद्धि नहीं रही है, जो अवयवयुक्त दीखनेपर भी वस्तुतः अवयव-

रहित है। जो चित्तयुक्त होकर भी वास्तवमें चित्तसे रहित है। वह जीवन्मुक्त कहा जाता है। अीवन्मुक्तकी इस स्वरूप-व्याख्यासे पता लगता है कि यथार्थ ज्ञान ही जीवन्मुक्तका स्वरूप होता है। केवल मौखिक ज्ञान तो प्रदर्शनमात्र तथा घोखेकी चीज है।

योगवासिष्ठमें योगके साधन तथा योगसिद्धियोंका एवं योगभूमिकाओंका भी महत्त्वपूर्ण प्रतिपादन है। उनका मर्म बिना अनुभवी योगसिद्ध गुरुके समझमें आना बहुत कठिन है। योगवासिष्ठमें दर्शन तथा योगसम्बन्धी ऐसे-ऐसे शब्द आये हैं, जिनका अर्थ समझना केवल भाषाज्ञानसाध्य नहीं, परंतु साधन-साध्य है।

योगवासिष्ठमें कर्म और मक्तिका कहाँ निषेष नहीं है । कर्मकी तो परमावस्यकता ही बतलायी है । पेरिष कर्ममय ही होता है । अवस्य ही वह कर्म होना चाहिये कामना, आसक्ति तथा अहंकारसे रहित । यदाप भक्तिका वैष्णवशास्त्रों-कैसा वर्णन नहीं है, तथापि सदाचार-संसङ्गमूलक उपासनाका जराह-जगह प्रतिपादन है । प्रह्लादके प्रसङ्घने भक्तिकी भी बहुत बातें आयी हैं । भगवान् श्रीरामचन्द्रको पूर्णब्रह्म बतलाकर स्वयं वसिष्ठने नमस्कार किया है । महर्षि भरद्वाजने अपने तथा भगवान् श्रीरामचन्द्रजीमें भेद बतलाते हुए महर्षि वास्मीकिजीसे कहा है—

श्रीरामचन्द्रजी तो परम योगी, समस्त विश्वके वन्दनीय, देवताओंके ईश्वर, अजन्मा, अविनाशी, विद्युद्ध ज्ञान-स्वभाव, समस्त गुणोंके निघान, सम्पूर्ण ऐश्वयोंके आधार एवं तीनों लोकोंके उत्पादन, संरक्षण और अनुग्रह करनेवाले हैं—

> स खलु परमयोगी विश्ववन्द्यः खुरेशो जननमरणहीनः ग्रुद्धवोधस्वभावः। सकलगुणनिधानं सन्निधानं रसाया-स्त्रिजगद्धदयसानुम्रह्मणासधीशः॥ (नि० म० पृर्वार्षे० १२७। २)

महर्षि विश्वामित्रने भगवान् श्रीरामचन्द्रकी बहुत बड़ी महिमाका गान किया है और विष्ठादि सभी उसे सुनकर अत्यन्त आह्वादित हुए हैं।

रही श्रीरामचन्द्रजीका अज्ञानी बनकर शान प्राप्त करनेकी

बात, सो टीलामय भगवान्के लिये इसमें कौन-सी दोषकी बात है। जो भगवान् श्रीरामचन्द्र विद्यार्थी वनकर गुरु विस्थिमित्रसे अस्त्र-शिक्षा प्रहण करते हैं, विश्वामित्रसे अस्त्र-शिक्षा प्रहण करते हैं, सच्चे पतिके रूपमें सीताके दु:खसे महान् दुखी होते हैं, स्त्रेण तथा अज्ञकी माँति सीताके लिये वन-वन रोते फिरते और जिस-किशीसे सीताका पता पूलते हैं, लश्मण-के लिये विलाप-प्रलाप करते हैं, वे भगवान् यदि लोक-संग्रहके लिये अज्ञानी, वैरान्यवान् तथा मुमुक्ष सकर आदर्श शिष्य-लीलामें प्रवृत्त होकर महर्षि वसिप्टको ज्ञानास्त्रके प्रतिपादनमें प्रवृत्त करते हैं और उसे सुनकर अपनेको कृतार्थ मानते हैं तो इससे उनकी परात्यरता, परज्ञहरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, वैश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, व्यवद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, अतिमें कहीं कुछ कमी आ जाती हो, यह तो मानना ही भल है ।

कुछ सज्जनोंका कथन है कि योगवासिष्ठमें बहुत अनुचित रूपसेनारी-निन्दाकी गयी है, पर वस्ततः ऐसी भी वात नहीं है। यों तो भोगहिष्टिसे जो कुछ भी आसक्ति-कामना वहानेवाली चींजें हैं, परमार्थ क्षेत्रमें वे सभी निन्दनीय तथा त्याज्य हैं—
नारी, घन, राज्य, इन्द्रियोंके प्रत्येक विषय । पर योगवाजिष्टमें
'नारी-गौरव'की प्रतिष्ठा है । शिलिध्वज-जैसे राज्यत्याणी
अरण्यवासी तपोमूर्ति पुष्पको चूडाला नारी ही विग्रुद्ध कानका
उपदेश करके उन्हें परमपद प्राप्त करवाती है तथा अहंकारकृत्य
होकर राजकर्मके प्रतिपालनमें प्रश्चत कराती है । चूडाला-जैसी
योगसिद्धा, ज्ञान-विज्ञानसम्मन्ना, ब्रह्मैकनिष्ठ-ब्रह्मस्वरूप नारीका
जिस प्रन्थमें विशद वर्णन हो और नारी इतनी उच्च स्तरतक
पहुँच सकती है, इसका जिसमें प्रतिपादन हो, उस प्रन्थको
नारी-निन्दक मानना कभी गुक्तिसंगत नहीं है ।

योगवासिष्टमें मुन्दर-मुन्दर आख्यानों, इतिहासोंके द्वारा बड़ी ही मुन्दर रीतिसे ब्रह्मिक्तत्त्वका प्रतिपादन हुआ है, जो एक महान् कार्य है। इसमें दोषदृष्टि न करके सभीको अपनी रुचि तथा भावके अनुसार यथासाध्य लाभ उठाना चाहिये।

## योगवासिष्ठका दुरुपयोग नहीं होना चाहिये

( लेखक---भक्त श्रीरामशरणदासजी )

'कल्याण'का विशेषाङ्क योगवासिष्ठाङ्क निकल रहा है, यह बड़े ही आनन्दकी बात है। यह बड़ा ही उपादेय सर्वश्रेष्ठ झानप्रतिपादक महान् अन्य है। इसमें आत्मा-परमात्माः जीव-जगत्, बन्धन-मोक्ष आदि दुक्ह विषयोंका बहुत ही सुन्दर स्पष्टीकरण किया गया है। अनन्तकोटि प्रह्माण्डनायक खयं परमात्मा भगवान् श्रीराध्येन्द्र और परम पूज्य झानखरूप महार्षे वसिष्ठके संवादक्ष्यमें यह निस्संदेह अन्युन्कष्ट रचना है। इसल्लिये इसका प्रकाशन बहुत ही आदरणीय है। परंतु बड़े खेदके साथ निवेदन करते हुए मैं यह नम्रतांके साथ चेतावनी देता हूँ कि इसका दुक्त्योग नहीं होना चाहिये। मैंने देखा है कि ढोंगी लोग संतोंका वेण बनाकर 'योगवासिष्ठ' और 'विचारसागर' लिये गाँव-गाँव घूमते हैं, चेला-चेली वनाते हैं। शाहनीय वर्णाश्रमधर्मा, सदाचार, शाम, दम, ईश्वरभक्ति, भगवत्युजन, नामजप-कितन, संच्या-अर्चना, श्राह्य-वर्णण आदिका घोर विरोध करके लोगोंको उच्छुह्वल बनाते हैं। उनको मनमाना आचरण करनेके लिये प्रेरणा देते हैं और अपना उल्लु सीधा करके लेखे जगत्को तथा जागतिक ब्यवहारोंको मिथ्या बताकर 'अहं ब्रह्मासिंश' की रट लगाकर 'एक ब्रह्म' वने हुए ये अनधिकारी कलियुनी पाखण्डीलोग खुले-आम शास्त्राचारके सर्वाय विरुद्ध आलस्य, प्रमाद, अकर्मण्यता, विलास, व्यभिन्यर, अभइय भक्षणका प्रचार करते हैं और जनताको ब्रह्मझालके नामपर नरकानलमें झांकते हैं। ऐसे लोगोंके द्वारा इसका दुरुपयोग नहीं होना चाहिये। यही मेरा नम्न निवेदन हैं।

### श्रीगुरुवर-वसिष्ठ-स्तवन

( रचयिता-पं० श्रीरामनारायणजी त्रिपाठी भित्र' शास्त्री )

तप-तेज-पुंज जगदाभिराम ।
गुरवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥
चारों वेदोंका रस वरिष्ट ।
वेदान्त विषय जो था गरिष्ट ॥
कर सरळ कथाओंमें प्रविष्ट ।
कर दिया उसे छघुतम सुमिष्ट ॥

यह देख तुम्हारा कलित काम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

यह युक्ति दिखाकर तुम न्यारी । वन गये विद्वके हितकारी ॥ अतपव श्वानके अधिकारी । हैं सभी तुम्हारे आभारी ॥

> गा रहे तुम्हारे गुणश्राम । गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥

जिस समय सूर्यवंशी नरेश । संचालित करते थे खदेश ॥ उस समय उन्हें दे सदुपदेश । इरते थे तुम मानसिक क्लेश ॥

> पाते थे वे जगसे विराम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

श्रीरामचन्द्रको पात्र जान । जो दिया उन्हें था महाज्ञान ॥ सुनि बाल्मीकिने असृत मान । वह भरा सुछन्दोंमें निदान ॥

> रच प्रन्थ योगवासिष्ठ नाम । गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥

यह व्रन्थ मिटा विष-विषय चाव। अध्यातम ओर करता झुकाव॥ हर जीव ब्रह्मका भेदभाव। वन रहा भवाम्बुधि हेतु नाव॥

> यह श्रेय तुम्हींको है ललाम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

हैं इसमें वर्णित वे सुयोग । हरते हैं जो भवजनित रोग ॥ जिनका समयोचित कर प्रयोग । पाते हैं शुभगति साधु छोग ॥

> खण्डित कर माया मोह दाम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

उपदेश तुम्हारा है विचित्र । जो करता है हियको पवित्र ॥ जिससे जन बनकर सच्चरित्र । हो जाते हैं ब्रह्मक्ष 'मित्र' ॥

> मिळता है उनको परम धाम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

# संक्षिप्त योगवासिष्ठ

### वैराग्य-प्रकरण

सुतीक्ष्ण और अगस्ति, कारुण्य और अग्निवेक्य, सुरुचि तथा देवद्त और अरिष्टनेमि एवं वाल्मीकिके संवादका उल्लेख करते हुए भगवानके श्रीरामावतारमें ऋषियोंके जापको कारण बताना

यतः सर्वाणि भूतानि प्रतिभान्ति स्थितानि च। यत्रैवोपदामं यान्ति तस्मै सत्यात्मने नमः॥

सृष्टिके आरम्भमें सम्पूर्ण भूत जिनसे प्रकट होकर प्रतीतिके विपय होते हैं, स्थितिकालमें जिनमें ही स्थित होते हैं और प्रलयकाल आनेपर जिनमें ही लीन हो जाते हैं, उन सत्यखरूप परमात्माको नमस्कार है।

ह्याता ह्यानं तथा ह्वेयं द्रष्टा दर्शनदृरयभूः। कर्ताहेतुः क्रियायस्मात् तस्मै हप्त्यात्मने नमः॥

ज्ञाता, ज्ञान और ब्रेथ; द्रष्टा, दर्शन और द्रश्य तथा
कर्ता, कारण और क्रिया—हन सबका जिनसे ही
अविभीव होता है, उन ज्ञानखरूप परमात्माको नमस्कार है।
स्पुरन्ति सीकरा यस्त्रादानन्दस्याम्बरेऽवनौ।
सर्वेषां जीवनं तस्मै श्रह्मानन्दात्मने नमः॥

जिनसे खर्ग और भूतल आदि सभी लोकोंमें आनन्द-रूपी जलके कण स्फुरित होते हैं——प्राणियोंके अनुभवमें आते हैं तथा जो समस्त जीवोंके जीवनाधार हैं, उन पूर्ण चिन्मय आनन्दके महासागररूप परम्रह्म परमात्माको नमस्कार है।

पूर्वकालमें सुतीक्ष्ण नामसे प्रसिद्ध कोई ब्राह्मण थे, जिनके मनमें संशय छा गया था; अतः उन्होंने महर्षि अंगस्तिके आश्रममें जाकर उन महामुनिसे आदरपूर्वक पूछा—'भगवन् ! आप धर्मके तत्क्को जानते हैं। आपको सम्पूर्ण शास्त्रोंके सिद्धान्तका सुनिश्चित ज्ञान है। मेरे

हृदयमें एक महान् संवेह है, आप कृपापूर्वक इसका समाधान कीजिये। मोक्षका साधन कर्न है या ज्ञान है अथवा दोनों ही हैं ? इन तीनों फ्य्नोंमेंसे किसी एकका निश्चय करके जो वास्तवमें मोक्षका कारण हो, उसका प्रतिपादन कीजिये।



अगस्तिने कहा— ब्रह्मन् ! जैसे दोनों ही पंखोंसे पिक्षयोंका आकाशमें उड़ना सम्भव होता है, उसी प्रकार ज्ञान और निष्काम कर्म दोनोंसे ही परमपदकी प्राप्ति होती है। इस विषयमें एक प्राचीन इतिहास है, जिसका

१. अगन्ति और अगस्य एक ही महर्षिके नाम हैं।

मैं तुम्हारे समक्ष वर्णन करता हूँ। पहलेकी बात है, कारण्य नामसे प्रसिद्ध एक ब्राह्मण थे, जो अग्निवेरयंके पुत्र थे। उन्होंने सम्पूर्ण वेदोंका अध्ययन किया था तथा वे वेद-वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान् थे। गुरुके यहाँसे विधा पढ़कर अपने घर लौटनेके बाद वे संध्या-वन्दन आदि कोई भी कर्म न करते हुए चुपचाप बेठे रहने लगे। उनके मनमें संशय भरा हुआ था। पिता अग्निवेरयने देखा कि मेरा पुत्र शालोक्त कर्मोंका परित्याग करके निन्दनीय हो गया है, तब वे उसके हितके लिये इस प्रकार बोले।

अधिनेश्यने कहा — नेग्र ! यह क्या बात है ? तुम अपने कर्तव्य-कर्मींका पालन क्यों नहीं करते ? बताओ तो सही। यदि सत्कर्मींके अनुष्ठानमें नहीं लगोगे तो तुम्हें परम सिद्धि केंसे प्राप्त होगी ? तुम जो इस कर्तव्य-कर्मसे निवृत्त हो रहे हो, इसमें क्या कारण है ? यह मुक्षसे कहो ।



कारण्य बोलं— पिताजी ! आजीवन अग्निहोत्र और

प्रतिदिन संध्योपासना करे— इस प्रवृत्तिस्त्य धर्मका श्रृति और स्पृतिने विवान अथवा प्रतिपादन किया है। साथ ही एक दूसरी श्रृंति भी है, जिसके अनुसार न धनसे, न कर्मसे और न संतानके उत्पादनसे ही मोक्ष प्राप्त होता है। मुख्य-मुख्य यतियोंने एकपात्र त्यागसे ही अमृतखरूप मोक्ष-सुख्का अनुमव किया है। दूच्य पिताजी! इन दो प्रकारकी श्रुतियोंमेंसे मुझे किसके आदेशका पाळन करना चाहिये ? इस संशयमें पड़कर मैं कर्मकी ओरसे उदासीन हो गया हूँ।

अगस्ति कहते हैं—तात धुतीश्ण ! पितासे यों कहकर वे ब्राह्मण कारण्य चुप हो गये। पुत्रको इस प्रकार कर्मसे उदासीन हुआ देख पिताने पुनः उससे कहा।

अभिवेश्य वोले—वेडा! मैं तुमसे एक कथा कहता हूँ, उसे सुनो और उसके सम्पूर्ण ताल्पर्यका अपने हृदयमें निश्चय कर लेनेके पश्चात् तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा करो ।

सुरुचि नामसे प्रसिद्ध कोई देवलोककी खी थी, जो अफ्तराओंमें श्रेष्ठ समझी जाती थी। एक दिन वह मयूरोंके झुंखसे त्रिरे हुए हिमाल्यके एक शिखरपर बैठी थी। उसी समय उसने अन्तरिक्षमें इन्द्रके एक ृतकों कहीं जाते देखा। उसे देखकर अप्तराओंमें श्रेष्ठ महाभागा सुरुचिने इस प्रकार पूछा— 'महाभाग देवदृत! आप कहाँसे आ रहे हैं और इस समय कहाँ जायँगे? यह सब क्रपा करके मुझे बताइये।'

देवहूतने कहा—भद्रे ! सुनो; जो हत्तान्त जैसे विटित हुआ हैं, वह सब मैं तुम्हें विस्तारसे बता रहा हूँ । सुन्दर मौंहोंबाळी सुन्दरी ! धर्मात्मा राजा अरिष्टनेमि अग्ने पुत्रको राज्य देकर खर्य बीतराग हो तपस्याके छिये वनमें चले गये और अब गन्धमादन पर्वतपर वे तपस्या

१. न कर्मणा न प्रजया घनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानग्रः ।(कैवल्य० २ तथा महानारायणोपनिपद् १० । ५ )

कर रहे हैं। वहाँ वनमें ज्यों ही उन्होंने दुस्तर तपस्या आरम्भ की, त्यों ही देवराज इन्द्रने मुझे आदेश दिया— 'द्त ! तुम यह विमान टेकर शीघ्र वहाँ जाओ । इस विमानमें अभ्तराओंके समुदायको भी साथ छे छो । नाना प्रकारको बाथ इसकी शोभा बढ़ाते रहें । गन्धर्व, सिद्ध, यक्ष और किंतर आदिसे भी यह मुशोमित होना चाहिये । इसमें ताल, वेणु और मृदङ्ग आदि भी रख छो । इस प्रकार भाँति-भाँतिके कृक्षोंसे भरे हुए मुन्दर गन्धमादन पर्वतपर पहुँचकर तुम राजा अरिष्टनेमिको इस विमानपर चढ़ा छो और उन्हें स्वर्गका मुख भोगनेके छिये अमरावती नगरीमें छे जाओ ।

देवराज इन्द्रकी यह आज्ञा पाकर में सामिप्रियोंसे संयुक्त विमान हे उस पर्वतपर गया। वहाँ पहुँचकर राजः अरिष्टनेमिके आश्रमपर गया; फिर मैंने देवराज इन्द्रकी सारी आज्ञा राजासे कह सुनायी। शुमे! वे मेरी बात सुनकर संदेहमें पड़ गये और इस प्रकार बोले—'देवहृत! मैं आपसे एक बात पृक्रना चाहता हूँ, आप मेरे इस प्रक्रका उत्तर दें। खर्गमें कौन-कौन-से गुण हैं और कौन-कौन-से दोष! आप मेरे सामने उनका सुरुष्ट वर्णन कीजिये। खर्गलोकमें रहनेके गुण-दोषको जाननेके पश्चान मेरी जैसी रुचि होगी, वैसा कल्ड्रगा।'

मैंने कहा—'राजन् ! खर्गछोकमं जीव अपने पुष्पकी सामग्रीके अनुसार उत्तम खुषका उपमोग करता है । उत्तम पुण्यसे उत्तम खर्गकी ग्राति होती है, मध्यम पुण्यसे मध्यम खर्गकी ग्राति होती है, मध्यम पुण्यसे मध्यम खर्ग मिल्रता है और इनकी अपेक्षा निम्न श्रेणीके पुण्यसे उसके अनुरूप खर्ग खुलम होता है । इसके विपरीत कुछ नहीं होता । खर्गमें भी दूसरोंको अपनेसे ऊँची स्थितिमें देखकर छोगोंके छिये उनका उस्कर्ष असहा हो उठता है । जो छोग समान स्थितिमें होते हैं, वे भी अपने बराबरवालोंके साथ स्पर्धा (लगडाँट) रखते हैं तथा जो खर्गवासी अपनेसे हीन स्थितिमें होते हैं, उनको अपनी अपेक्षा अल्पसुखी देखकर अधिक

सुख्वाळोंको संतोष होता हैं। इस प्रकार असहिष्णुता, रपर्था और संतोषका अनुभव करते हुए पुण्यासा पुरुष तभीतक खर्गमें रहते हैं, जवतक उनके पुण्योंका मोग समाप्त नहीं हो जाता। पुण्योंका क्षय हो जानेपर वे जीव पुन: इस मर्त्यलोकमें प्रवेश करते हैं और पार्थिक-शरीर धारण करते रहते हैं। राजन्! खर्गमें इसी तरहके गुण और दोष विद्यान हैं।

भद्रे ! भेरी यह बात सुतकर राजाने इस प्रकार उत्तर दिया—-'देवदृत ! जहाँ ऐसा फल प्राप्त होता है, उस स्वर्गव्येकमें में नहीं जाना चाहता । आप इस निमानको टेकर जैसे आये थे, वैसे ही देवराज इन्द्रके पास चले जाइये । आपको नमस्कार है ।'

भद्रे ! जब राजाने मुझसे ऐसी बात कही, तब मैं इन्द्रके समक्ष यह दृत्तान्त निवेदन करनेके लिये लौट गया । वहाँ जब मैंने सब बातें ज्यों-की-त्यों कह सुनायीं, तब देवराज इन्द्रको महान् आश्चर्य हुआ और वे स्निम्थ एवं मधुर वाणीमें मुझसे पुन: बोले ।

इन्द्रने कहा—दूत शिम फिर वहाँ जाओ और उस विरक्त राजाको आत्मज्ञानकी प्राप्तिके लिये तस्यज्ञ महार्षि वाल्मीिकिके आश्रममें ले जाओ । वहाँ महार्षि वाल्मीिकिके आश्रममें ले जाओ । वहाँ महार्षि वाल्मीिकिके निरा यह संदेश कह देना—'महामुने ! इन विनयशील, वीतराग तथा स्वर्गकी भी इच्छा न रखनेत्राले नरेशको आप तस्यज्ञानका उपदेश दीजिये । ये जन्म-मरणस्प संसार-दु:खसे पीड़ित हैं; अत: आपके दिये हुए तस्य-ज्ञानके उपदेशसे इन्हें मोक्ष प्राप्त होगा ।'

यों कहकर देवराजने मुझे राजा अख्टिनेमिके पास मेजा। तब मैंने पुन: वहाँ जाकर राजाको वाल्मीकिजीके पास पहुँचाया, उनसे देवराज इन्द्रका संदेश कहा तथा राजाने उन महर्षिसे मोक्षका साधन प्र्छा। तदनन्तर वाल्मीकिजीने अत्यन्त प्रसन्ततापूर्वक कुशल्प्रश्नकी बात आरम्भ करते हुए राजासे उनके आरोग्यका समाचार प्र्छा। राजाने कहा—भगवन् ! आपको धर्मके तत्त्वका ज्ञान है । जाननेयोग्य जितनी भी बातें हैं, वे सब आपको ज्ञात हैं । विद्वानोंमें श्रेष्ठ महर्षे ! आपके दर्शनसे मैं कृतार्थ हो गया । यही मेरी कुशाल है । भगवन् ! मैं आपसे कुळ पूळना चाहता हूँ । आप बिना किसी विद्य-बाधाके मेरी शङ्काका समाधान करें । संसार-बन्धनके दु:खसे मुझे जो पीड़ा हो रही है, उससे किस प्रकार मेरा छूटकारा होगा ! यह बताहये ।



श्रीवाल्मीिकजीने कहा——राजन् ! मुनो; मैं तुमसे अखण्ड रामायणकी कथा कहूँगा । उसे मुनकर यह्नपूर्वक हृदयमें धारण कर लेनेपर तुम जीवनमुक्त हो जाओगे । राजेन्द्र ! वह रामायण महर्षि वसिष्ठ और श्रीरामके संवादरूपमें वर्णित है । वह मोक्षप्राप्तिके उपायकी मङ्गलमयी कथा है । मैंने तुम्हारे खभावको समझ लिया है; अतः तुम्हें अधिकारी मानकर मैं तुमसे वह कथा कहूँगा । विद्वान् नरेश ! मुनो ।

रांजाने पूछा—तत्त्वज्ञानियोंने श्रेष्ठ महामुने ! श्रीराम कौन हैं ! उनका खरूप कैसा है ! वे किसके वंशज थे ? वे बद्ध थे या मुक्त ? पहले आप मुझे इन्हीं बातों-का निश्चित ज्ञान प्रदान कीजिये ।

श्रीवाल्मीकिजीने कहा — स्वयं भगवान् श्रीहरि ही शाप-केपालनके बहाने राजा श्रीरामके रूपमें अवतीर्ण हुए थे। वे प्रमु सर्वज्ञ होनेपर भी (अपने भक्त महर्षियोंकी वाणीको सत्य करनेके लिये ही) आरोपित अधवा स्वेच्छासे गृहीत अज्ञानसे युक्त हो साधारण मनुष्योंकी भाँति अल्पन्न-से हो गये।

राजाने पूछा—महर्षे ! श्रीराम तो सिचदानन्द-खरूप चैतन्यघनविप्रह थे । उन्हें शाप प्राप्त होनेका क्या कारण था ! यह बताइये । साथ ही यह भी कहिये कि उन्हें शाप देनेवाला कौन था !

श्रीवाल्मीकिजीने कहा--राजन् ! ( ब्रह्माजीके मानस पुत्र) सनत्कुमार, जो सर्वथा निष्काम थे, ब्रह्मलोकमें निवास करते थे। एक दिन त्रिलोकीनाथ सर्वशक्तिमान् भगवान् विष्णु वैकुण्ठलोकसे वहाँ पथारे । उस समय ब्रह्माजीने वहाँ उनका पूजन किया । सत्यलोकमें निवास करनेवाले दूसरे-दूसरे महात्माओंने भी उनका स्नागत-सत्कार किया । केवल सनत्कुमारने उनके आदर-सत्कारमें कोई भाग नहीं लिया-- वे चुपचाप बैठे ही रह गये। तब उनकी ओर देखकर सर्वेश्वर भगवान् श्रीहरिने कहा-'सनत्कुमार ! तुम अपनेको निष्काम समझकर अहंकारी हो गये हो, इसीलिये जडवत् स्तब्ध बने बैठे हो । इस गर्वयुक्त चेष्टाके कारण तुम शाप या दण्ड पानेके योग्य हो, अतः शरजन्मा कुमारके नामसे विख्यात हो दूसरा शरीर धारण करो ।' यह स्नकर सनत्कुमारने भी भगवान् विष्णुको शाप दिया-- 'देवेश्वर ! आप भी अपनी सर्वज्ञताको कुछ कालके लिये छोड़कर अज्ञानी जीवके समान हो जायँगे।' एक समय अपनी पत्नीको श्रीहरिके चक्रसे मारी गयी देख महर्षि भूगुका क्रोध बहत बढ गया । वे उन्हें शाप देते हुए बोले--- 'विष्णों ! आपको भी कुळ काळके ळिथे अपनी पत्नीसे त्रियोगका भगवान् त्रिष्युको शापका बहाना क्यों लेना पड़ा, इसका विष्णु उस शापसे मनुष्यरूपमें अवतीर्ण हुए । राजन् ! होकर सुनो ।

कष्ट सहना पड़ेगा। इस प्रकार सनत्कमार और भूगुके सब कारण मैंने तुम्हें बता दिया, अब तुम्हारे प्रश्नके शाप देनेपर ( उनकी वाणी सत्य करनेके लिये ) भगवान् अनुसार अन्य सारी बातें भी बता रहा हूँ । तुम सावधान (सर्ग१)

### इस शास्त्रके अधिकारीका निरूपण, रामायणके अनुशीलनकी महिमा, भरद्वाजको ब्रह्माजीका वरदान तथा ब्रह्माजीकी आज्ञासे वाल्मीकिका भरद्राजको संसार-दुःखसे छुटकारा पानेके निमित्त उपदेश देनेके लिये प्रवृत्त होना

दिवि भूमी तथाऽऽकाशे बहिरन्तश्च मे विभुः। यो विभात्यवभासातमा तस्मै सर्वातमने नमः॥

जो प्रकाश (ज्ञान)-खरूप सर्वव्यापी परमात्मा खर्गमें, भूतलमें, आकाशमें तथा हमारे अंदर और बाहर —सर्वत्र प्रकाशित हो रहे हैं. उन सर्वात्माको नमस्कार है।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं--राजन् ! मैं संसाररूपी बन्धनमें बँधा हुआ हूँ, किंत इससे मुक्त हो सकता हूँ-ऐसा जिसका निश्चय है तथा जो न तो अत्यन्त अज्ञानी है और न तत्त्वज्ञानी ही है, वही इस शास्त्रको सनने अथवा पढ़नेका अधिकारी है । जो पहले कथारूपी उपायसे युक्त रामायणके बाल, अयोध्या आदि सभी काण्डोंका विचार ( परिशीलन ) करके मोक्षके उपायभूत इन वैराग्य आदि छ: प्रकरणोंका विचार ( अनुशीलन ) करता है, वह विद्वान् पुरुष फिर इस संसारमें जन्म नहीं लेता (वह यहाँके जन्म आदि दःखोंसे सदाके लिये छुटकारा पा जाता है )। शत्रुओंका मर्दन करने-वाले नरेश ! यह रामायण पूर्व और उत्तर—दो खण्डोंसे युक्त है । इसमें राग-द्रेष आदि दोषोंको दूर करनेके लिये रामकयारूपी प्रबल उपाय बताये गये हैं। पहले इन बाल आदि सात काण्डोंकी रचना करके मैंने एकाप्रचित्त हो अपने बुद्धिमान् एवं विनयशील शिष्य भरद्वाजको इसका ज्ञान प्रदान किया: ठीक उसी तरह.

जैसे समुद्र मणि या रत्नकी इच्छा रखनेवाले याचकको मणि प्रदान करता है । बुद्धिमान् भरद्वाजने मुझसे कथा-रूपी उपायवाले इन सात काण्डोंका अध्ययन करनेके पश्चात् मेरुपर्वतके किसी गहन वनमें ब्रह्माजीके सामने इनका वर्णन किया। इससे महान आशयवाले लोकपितामह भगवान् ब्रह्मा भरद्वाजके ऊपर बहुत संतुष्ट हुए और उनसे बोले---'बेटा ! तुम मुझसे कोई वर माँग लो।



भरझाजने कहा—भगवन् ! भूत, भविष्य और वर्तमानके खामी पितामह ! जिस उपायसे यह समस्त मानव-समुदाय सम्पूर्ण दु:खसे छुटकारा पा जाय, वह मुझे बताइये । आज मुझे यही वर अच्छा लगता है ।

श्रीमह्माजीने कहा—वस्त ! तुम इस विषयमें शीघ्र ही प्रयक्षपूर्वक अपने गुरु वाल्मीकिजीसे प्रार्थना करो । उन्होंने जिस निर्दोष रामायणकी रचना आरम्भ की है, उसका श्रवण कर लेनेपर मनुष्य सम्पूर्ण मोहसे पार हो जायँगे ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं---भरद्वाजसे यों कहकर सम्पूर्ण भूतोंके स्रष्टा भगवान् ब्रह्मा उनके साथ ही मेरे आश्रमपर आये । उस समय मैंने शीघ्र ही अर्घ्य, पाद्य आदिके द्वारा उन भगवान् ब्रह्माजीका पूजन किया । तत्पश्चात् समस्त प्राणियोंके हितमें तत्पर रहनेवाले ब्रह्माजीने मुझसे कहा--- 'श्रेष्ठ महर्षे ! श्रीरामचन्द्रजीके खभाव एवं खरूपका वर्णन करनेवाले इस निर्दोष रामायणका आरम्भ करके जबतक इसकी समाप्ति न हो जाय, तबतक कितना ही उद्देग क्यों न हो, तम इसका परित्याग न करना । इस ग्रन्थके अनुशीलनसे यह जगत् इस संसाररूपी क्लेशसे उसी प्रकार शीघ्र पार हो जायगा। जैसे जहाजके द्वारा लोग अविलम्ब समुद्रसे पार हो जाते हैं। तम लोकहितके लिये इस रामायण नामक शास्त्र-की रचना करो। इसी बातको कहनेके लिये मैं खयं यहाँतक आया हूँ ।' तत्पश्चात् वे मेरे उस पवित्र आश्रमसे उसी क्षण अदृश्य हो गये । तब भरद्वाजने कहा--'भगवन् ! महामना श्रीरामचन्द्रजी, भरत, ठक्ष्मण, शत्रुघ्न, यशस्त्रिनी सीतादेवी तथा श्रीरामचन्द्रजीका अनुसरण करनेवाले परम बुद्धिमान मन्त्रिपुत्र-इन सबने इस संसाररूपी संकटमें पड़कर कैसा व्यवहार किया था, यह बात मुझे बताइये। इसे सनकर अन्य लोगोंके साथ मैं भी वैसा ही बर्ताव करूँगा।

राजेन्द्र! जब भरद्वाजने आदरपूर्वक मुझसे पूर्वोक्त विषयका प्रतिपादन करनेके लिये अनुरोध किया, तव में भगवान् ब्रह्माजीकी आज्ञाका पालन करनेके लिये उक्त विषयके वर्णनमें प्रवृत्त हुआ और बोला—'क्स्स भरद्वाज! मुनो; तुमने जैसा पूछा है, उसके अनुसार तुम्हें सब कुछ बताता हूँ । मेरे उपदेशको मुननेसे तुम अपना सारा मोह दूर कर सकोगे। बुद्धिमान् भरद्वाज! तुम वैसा ही व्यवहार करो, जैसा कि आनन्दस्वरूप कमलनयन भगवान् श्रीरामने समस्त संसारमें अनासक्तभावसे रह-कर किया था।'

महामना भरत, त्रक्ष्मण, शत्रुन्न, कौसल्या, सुमित्रा, सीता, राजा दशरथ, श्रीरामसखा कृतास्त्र और अविरोध, पुरोहित वसिष्ठ, वामदेव तथा अन्यान्य आठ मन्त्री---ये सभी ज्ञानमें पारंगत थे। धृष्टि, जयन्त, भास, सत्यवादी विजय, विभीषण, सुषेण, हनुमान् और इन्द्रजित्-ये श्रीरामके आठ मन्त्री बताये गये हैं। ये सब-के-सब समदर्शी थे। इनका चित्त विषयोंमें आसक्त नहीं था । ये सभी जीवन्मक्त महात्मा थे और प्रारब्ध-वश जो कुछ प्राप्त होता, उसीमें संतुष्ट रहकर तदनुकूल व्यवहार करते थे । बेटा ! इन लोगोंने जिस प्रकार होम. दान और आदान-प्रदान किया था, इन्होंने जगतमें जिस प्रकार निवास किया था और जिस प्रकार स्मरण-चिन्तन अथवा श्रीत-स्मार्त कर्मोंका पाछन किया था. उसी प्रकार यदि तम भी बर्ताव करते हो तो संसार-रूपी संकटसे छुटे हुए ही हो । उदार एवं सत्त्वगुणसे सम्पन्न पुरुष अपार संसार-समुद्रमें गिरनेपर भी यदि उपर्युक्त उत्कृष्ट साधनको अपना ले तो उसे न तो शोक प्राप्त होता है और न वह दीनता अथवा दु:खमें ही पड़ता है। सब प्रकारकी चिन्ताओंसे मुक्त हो वह परमानन्द-संघाका पान करके सदाके लिये परम तम हो जाता है। (सर्ग २)

### जीवन्युक्तके खरूपपर विचार, जगत्के मिथ्यात्व तथा द्विविध वासनाका निरूपण तथा भगवान श्रीरामकी तीर्थ-यात्राका वर्णन

भरद्वाज वोले—ब्रह्मन् ! आप श्रीरामचन्द्रजीकी कथासे आरम्भ करके कमशः जीवन्मुक्तकी स्थितिका मुझसे वर्णन कीजिये, जिससे में सदाके लिये परम सुखी हो जाऊँ।

श्रीवाल्मीकिजीने कहा-साधु पुरुष भरद्वाज ! जैसे रूपरहित आकाशमें नील-पीत आदि वर्णीका भ्रम होता है, उसी प्रकार निर्गुण-निराकार ब्रह्ममें अज्ञानवरा जगत्की सत्ताका भ्रम होता है। यह जो जगत्सम्बन्धी भ्रम उत्पन्न हो गया है, इसे इस तरह भुला दिया जाय कि फिर कभी इसका स्मरण ही न हो--इसीको मैं उत्तम ज्ञान मानता हुँ । इस दरय-प्रपञ्चका अत्यन्त अभाव हैं----यह विना हुए ही भासित हो रहा है, जबतक ऐसा बीव नहीं होता, तबतक कोई कभी भी उस उत्कृष्ट आत्मज्ञानका अनुभव नहीं कर सकता: इसलिये आत्मज्ञानका अन्वेषण-उसकी प्राप्तिके लिये प्रयत करना चाहिये । इस ( योग-वासिष्ठरूप ) शास्त्रका ज्ञान होनेपर इसी जीवनमें उस आत्मतत्त्वका बीघ हो जाय-यह सर्वथा सम्भव ही हैं-वह होकर ही रहेगा । इसी उद्देश्यसे इस शास्त्रका विस्तार (प्रचार-प्रसार) किया जाता है। यदि तुम (श्रद्धा-भक्तिके साथ ) इस शाखका श्रवण करोगे तो निश्चय ही तुम्हें उस आत्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त हो जायगा; अन्यथा उसकी प्राप्ति असम्भव है ।

निण्णप भरद्वाज ! यह जगत्र्स्पी भ्रम यद्यपि प्रत्यक्ष दिखायी देता है, तो भी इस शास्त्रके विचारसे अनायास ही ऐसा अनुभव हो जाता है कि 'यह है ही नहीं' —ठीक उसी तरह जैसे आकाशमें नील आदि वर्ण प्रत्यक्ष दीखनेपर भी विचार करनेसे विना परिश्रमकेही यह समझमें आ जाता है कि इसका अस्तित्व नहीं है। यह दृश्य-जगत् वास्त्रमें है ही नहीं, ऐसा बोध होनेपर जब मनसे दृश्य-प्रपद्धका मार्जन (निवारण या अभाव) हो जाय, तब परमित्वांगरूप शान्तिका खतः अनुभव होने ल्याता है। ब्रह्मन् ! सम्पूर्णरूपसे वासनाओंका जो परित्याग (अस्पन्त अभाव) है, बही उत्तम मोक्ष कहलाता है। उसे अविद्यारपी मलसे रहित ज्ञानी ही प्राप्त कर सकते हैं। विप्रवर ! जैसे शीतके नष्ट होनेपर हिमकण तुरंत गल जाते हैं, उसी प्रकार वासनाओंके क्षीण हो जानेपर (वासना-पुञ्जरूप) चित्त भी शीव ही गल जाता है (उसका अभाव-सा हो जाता है )।

वासना दो प्रकारकी बतायी गयी है—एक युद्ध वासना और दूसरी मिलन वासना । मिलन वासना जन्मकी हेतुभूत हैं—उसके द्वारा जीव जन्म-मृत्युके चक्करमें पड़ता है और युद्ध वासना जन्मका नाश करनेवाळी (अर्थात् मोक्षकी साधिका) है । विद्वानोंने मिलन वासनाको पुनर्जन्मकी प्राप्ति करानेवाळी बताया है । अज्ञान ही उसकी घनीभूत आकृति है तथा वह बढ़े हुए अहंकारसे सुशोमित होती है । जो मुने हुए बीजके समान पुनर्जन्मक्पी अङ्कुरको उत्पन्न करनेकी शक्तिको त्यागकर केवळ शरीरधारण मात्रके ळिये स्थित रहती है, वह वासना 'युद्धा' कही गयी हैं । जो लोग युद्ध वासनास युक्त हैं, वे फिर जन्मरूप अनर्थके भाजन नहीं होते । जानने योग्य परमात्माके तत्त्वको जाननेवाले वे परम बुद्धिमान् पुरुष 'जीवन्सुक्त' कहळाते हैं ।

महामते भरद्वाज ! अब तुम श्रीरामचन्द्रजीकी जीवन-चर्यासे सम्बन्ध रखनेवाळी इस मङ्गळकारिणी कथाका क्रमशः श्रवण करो । मैं उसका वर्णन कल्ह्मा, उसीके द्वारा तुम सदाके ळिये सम्पूर्ण तत्त्रका ज्ञान प्राप्त कर लोगे । बस्स ! जिन्हें कहींसे भी कोई भय नहीं है, वे क्रमल-नयन भगवान् श्रीराम जब अध्ययनके पश्चात् विद्यालयसे निकल्कर घरको लौटे, तब माँति-माँतिकी लीलएँ करते हुए उन्होंने राजभवनमें कुछ दिन ब्यतीत क्रिये। तदनन्तर कुछ समय बीतनेपर, जब कि राजा दशरप सूमण्डळके पाळनमें लगे थे और प्रजावर्गके लोग रोग-शोकसे रहित हो बड़े सुखसे दिन बिता रहे थे, एक दिन अनन्त कल्याणमय गुणोंसे सुशोभित होनेवाले श्रीरामचन्द्रजीके मनमें तीथा तथा पुण्यमय आश्रमोंके दर्शनकी अत्यन्त उक्कण्डा जाग उठी। तब श्रीरामने पिताके पास जाकर उनके चरण-कमलोंमें प्रणाम किया और इस प्रकार कहा।



श्रीराम बोले—पिताजी! मेरे खामी महाराज! मेरे मनमें तीर्थों, देवमन्दिरों, बनों तथा आश्रमोंका दर्शन करनेके लिये बड़ी उत्कण्ठा हो रही है। आपके समक्ष मेरी यह पहली याचना है, आप इसे सफल करने योग्य हैं। नाथ! संसारमें ऐसा कोई याचक नहीं है, जिसे अमीष्ट वस्तु देकर आपने उसका आदर न किया हो।

श्रीराम पहली बार प्रार्थी होकर राजाके समक्ष उपस्थित हुए थे। उनके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर राजा दशरथने वसिष्ठजीके साथ विचार करके उन्हें तीर्थ- दर्शनके लिये आज्ञा दे दी । उस समय राभ नक्षत्र और ग्रम दिनमें ब्राह्मणोंने आकर उनके लिये खस्तिवाचन किया। उनके शरीरको माङ्गलिक वेष-भूषासे अलंकृत किया गया। माताओंने उन्हें हृदयसे लगा-लगाकर आशीर्वाद दिये और आभूषण पहनाये । फिर वे रघनाथजी तीर्थ-यात्राके लिये उद्यत हो लक्ष्मण और शत्रघ्न—इन दो भाइयों, वसिष्ठजीके भेजे हुए शास्त्रज्ञ ब्राह्मणों तथा अपने ऊपर स्नेह रखनेवाले कुछ इने-गिने राजकुमारोंके साथ अपने उस राजभवनसे बाहर निकले। श्रीरामचन्द्रजी दान-मान आदिसे बाह्मणोंको अपने अनुकूल बनाते, सब ओरसे प्रजाओंके आशीर्वाद सनते और सम्प्रण दिशाओंके दश्योंपर दृष्टिपात करते वन्य-प्रदेशोंमें भ्रमण करने लगे । उन्होंने अपने निवास-स्थान उस कोसल जनपदसे आरम्भ करके स्नान, दान, तप और ध्यानपूर्वक क्रमशः समस्त तीर्थ-स्थानींका दर्शन किया । नदियोंके पवित्र तट, पुण्य वन, पावन आश्रम, जंगल, जनपदोंकी सीमाओंमें स्थित समुद्र और पर्वतींके तट, चन्द्रमाके समान उज्ज्वल आभावाली गङ्गा, नील कमलकी-सी कान्तिवाली निर्मल कलिन्दनन्दिनी यसना। सरस्रती, शतद्र (सतळज), चन्द्रभागा (चिनाव), इरावती ( रावी ), वेणी, कृष्णविणी, निर्विन्थ्या, सरय, चर्मण्वती (चम्बल), वितस्ता (झेलम), विपाशा ( व्यास ), बार्डुदा, प्रयाग, नैमिषारण्य, धर्मारण्य, गया, वाराणसी (काशीपुरी), श्रीशैल, केदारनाथ, प्रकर, क्रमप्राप्तः, मानस सरोवर, उत्तरमानस, वड्वामुख, अन्य तीर्थसमुदाय, अग्नितीर्थ, महातीर्थ, इन्द्रयुम्न सरोवर आदि प्रण्यतीर्थ, सरोवर, सरिताएँ, नद, तालाब या क्रण्ड-इन सबका उन्होंने आदरपूर्वक दर्शन किया।

नेणीनदी कृष्णामें सिक्नेसे पहले केवल नेणी कहलाती है, कृष्णामें संगम होनेके पश्चात् उसका नाम कृष्णवेणी हो जाता है।

२. कुछ छोगोंकी मान्यताके अनुसार बाहुदा सुप्रसिद्ध राप्ती नदीकी एक सहायक नदी है।

खामी कार्तिकेय, शालग्रामखारूप श्रीविश्य, मनवान् विष्णु और शिवके चौसठ स्थान, नाना प्रकारके आश्चर्य-जनक दस्यांसे विचित्र शोभा धारण करनेवाले प्रश् समुद्रीके तट, विन्ध्यप्र्वत और मन्द्रसन्द्रके कुछ, हिमाल्य आदि सात कुल-पर्वतींके स्थान तथा वर्ष-कर्षे, राजपियों, ब्रह्मार्थियों, देवताओं और ब्राह्मणोंके मङ्गणकारी पावन आश्रमोंका भी श्रीरामचन्द्रजीने श्रद्धापुरीक दर्शन किया । दूसरोंको मान देनेवाले श्रीरधुनाथको अपने भाइ बेंकि साथ बारंबार वारों दिशाओं के प्रान्तमार्गो तथा भुमण्डलके सभी छोरोंमें घूमते फिरे। जैसे देवता आदिसे सम्मानित श्यावान् शंकर सम्पूर्ण दिशाओं में विद्यार करके पुनः शिक्षोक्तमें कीट आते हैं, उसी प्रकार स्पुनन्दन श्रीराम देवताओं, किनरों तथा मनुष्योंसे सम्मानित हो इस सम्पूर्ण भुमण्डलका अवलोकन करके फिर अपने घर लीट आये। (सर्ग ३)

# तीर्थ-यात्रासे ठौटे हुए श्रीरामकी दिनचर्या एवं पिताके घरमें निवास; राजा दश्ररथके यहाँ विश्वामित्रका आगमन और राजाद्वाश उनका सत्कार

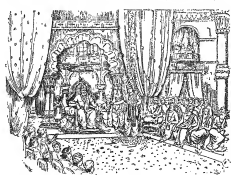
श्रीयाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज! जब श्रीमान् रामचन्द्र नगरको छौटे, उस समय (उनका स्थागत करते हुए) पुरवासीजन उनके उपर राशि-राशि पुष्प बिस्तेरने छगे। उस अवस्थामें, जैसे इन्द्र-पुत्र जयन्त अपने स्वर्गीय भवनमें प्रवेश करते हैं, उसी प्रकार उन्होंने अपने महल्टमें प्रवेश किया। वहाँ पहुँचकर रघुनायजीने पहले पिताको प्रणाम किया, फिर कमशः कुल्युए

हृदयसे लगाथा और श्रीरामने भी उनके प्रति अभिवादन एवं प्रिय-भाषण आदि यथोचित आचार-व्यवहारका निर्वाह किया । उस समय श्रीरघुनायजी आनन्दोद्धाससे फूले नहीं समाते थे । अयोध्यामें श्रीरामचन्द्रजीके ग्रुभागमनके उपल्क्स्यमें लगातार आठ दिनोतक आनन्दोत्सव मनाया गया । उस सभय हृषसे मतवाली जनताके द्वारा सुख्यूर्वक किये गये गीत-वाब आदिका मधुर कोलाहल

राज और व्याप्त हो गया था । तबसे श्रीरघुनाथजी विभिन्न देशोंमें प्रचळित नाना प्रकारके रहन-सहनका जहाँ-तहाँ वर्णन करते हुए घरमें ही सुख्युर्वक रहने छगे।

श्रीरामचन्द्रजी प्रतिदिन सबेरे उठकर (स्नान आदिके पश्चात् ) विधिपूर्वक संच्या-वन्दन करके राजसभामें बैठे हुए अपने इन्द्रतुल्य तेजस्वी पिता महाराज दशरयका दर्शन किया करते थे । वहाँ एक पहरतक वसिष्ठ आरिके साथ बैठकर आदरपूर्वक ज्ञानमरी

कया-त्रार्ता सुना करते थे। माइयोंके साथ तीर्थयात्रासे छौटने-पर श्रीरञ्जनाथजी प्रायः ऐसी ही दिनचर्याको अपनाकर पिताके घरमें सुखदुर्वक रहते थे। निष्पाप भरद्वाज!



विसष्टजीको, वहे बन्धु-बान्धवीको, ब्राह्मणोंको तथा कुल्य-के बड़े-बूढ़े छोगोंको मस्तक झुकाया । फिर सुद्धरों, बन्धुओं, पिता तथा ब्राह्मणसमुदायने श्रीरामको वारंबार श्रीरामचन्द्रजीकी प्रत्येक चेष्टा राजीचित व्यवहारके काश्ण बड़ी मनोहर प्रतीत होती थी; वह सत्पृहकोंके चित्तर्थे चन्द्रमाकी चाँदनीके समान आहाद अल्क करती थी; सभी उसकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते थे तथा वह अस्टि रसके समान मधुर, सुन्दर एवं कीमल होती थी। केमी ही चेष्टाके हारा वे दिन व्यतीत करते थे।

भरद्वाज ! तदनन्तर जव श्रीरधुनायजीको अवस्था सोळह वर्षसे कुछ ही कम धी, श्रृष्ट्रश्न शीर ल्ल्स्स्स्त श्रीरामचन्द्रजीका निरन्तर अनुसरण करते थे, भरत हुन्द्र-पूर्वक अपने नानाके यहाँ विराज रहे थे, महाराज दशरप इस सारी पृथ्वीका यथोजित रूपसे पालन कर रहे थे तथा वे महाप्राह्म नरेश प्रतिदिन शन्त्रियों स्मान् बैठकर अपने पुत्रोंके विवाहके लिये भी परामर्श करने लगे थे, उन्हीं दिनों तीर्थयात्रा पुरी करने अपने घरमें रहते हुए श्रीराम दिन-पर-दिन कुश होने लगे।

भरद्वाज ! महाराज दशरथ श्रीरामसे बारंकार स्नेह-युक्त मधुरवाणीमें पूछते—'बेटा ! तुम्हारे मनमें कैसी कड़ी भारी चिन्ता पैदा हो गयी है १' वे उत्तर देते—'पिताजी ! मुझे कोई कष्ट नहीं है ।' हतना ही कहकर कमळनयन श्रीराम पिताजीकी गोदमें चुपचाप बैठ आते थे ।

तदनन्तर एक दिन राजा दशरथने समस्त कार्योंका ह्यान रखनेवाले, वक्ताओंमें श्रेष्ठ वसिष्ठजीसे प्रक्रा—पुरुदेव ! श्रीराम क्यों खिल हैं !' उनके इस प्रकार प्रक्रनेवर वसिष्ठ मुनिने कुछ सोचकर राजासे कहा—अश्रीमन् ! महाराज ! इसमें कुछ कारण हैं; किंतु इसके विशे आपके मनमें दु:ख नहीं होना चाहिये !'

इसी समय महर्षि विश्वामित्र अयोध्यानरेश दशस्यस्य मिलनेके लिये वहाँ आये । उन दिनों धर्मकार्यमें तत्पर रहनेवाले उन बुद्धिमान् महर्षिके यहाँ एक यज्ञ हो रहा था । माया, बल और वीर्यसे उन्मत्त रहनेवाले राक्षसोंने एक साथ आक्रमण करके उनके उस यज्ञका विष्वंस कर डाला । उस यज्ञकी रक्षाकों लिये ही उन्होंने महाराज



दशर्थसे मिळनेकी इच्छा की थी; क्योंकि राक्षसोंके जरणा ने मुनि अपने उस यहको निना किसी निहा-नामाने पूर्ण नहीं कर पाते थे। तब उम निशाचरों- के निनालके लिये उसत हो ये तपोनिथि महारोजकी क्यिमिल मुनि अयोध्यापुरीमें आये। बहाँ पहुँचकर राजासे मिलनेकी अभिलाण लिये ने हारपालीसे बोळे— 'शुमळोग सीव जाकर महाराजको मेरे आनेकी सूचना हो। उनसे कहना—गाधिके पुत्र कुशिकवंशी विश्वामित्र आये हैं।

मुनिका बहु करने झुनकर राजद्वारपर रहनेवाले पहितारोंने राजरहारण कान्य अपने ब्लामी छड़ीदारसे कान्य अपने ब्लामी छड़ीदारसे कान्य अपने ब्लामी छड़ीदारसे कान्य अपने ब्लामी छड़ीदारसे छड़ीदारने समामण्डपे राजाजीकी मण्डलीसे विरे वैठे हुए महाराजके पास तुरंत जाकर सूचना दी—'देत्र ! राजद्वारपर नवंदित सूर्यके समान महातेजस्वी तथा अप्रिकी ज्वालाके सददा अरुण जटाज्द्रधारी एक दीसिमान् पुरुष आकर खड़े हैं । वे महामुनि विश्वामित्र हैं । राजाकी ओर देखकर छड़ीदारने नम्नतापूर्ण

क्ष्मनीमें क्यों ही यह बात कहा, उसकी उस जासकी धुनते ही अन्त्री और सामन्तींसहित ने राजिशेशिकी इशरण तत्काल सोनेके सिहासमसे उसकर खड़े हो गरे।

राजाओंके समुदायसे चिरे तथा सामन्तींसे अर्हासित होते हुए वे नरेश वसिष्ठ और वामदेवजीके साथ सहसा पैदल ही उस स्थानकी ओर चल दिये, जहाँ महासुनि



विश्वामित्र खड़े थे। राजाने ड्वोइीपर खड़े हुए उन मुनिश्रेष्टको देखा। वे ब्राह्मणोचित तेज तथा महान क्षात्र-करने भी सम्पन्न थे। बृद्धानस्थाके कारण अधिक एकी हुई और तपस्थामें ही ठ्यो रहनेसे रूखी जटाअळ्डीके द्वारा उनके कंचे टके हुए थे। उन्होंने शान्त (सौन्य), कान्तिमान्, उदीत, प्रतिचातरहित, विनयशील, हुई-पुष्ट अवयवोंसे युक्त तथा तेजस्वी शरीर धारण कर रक्सा था। उनका तेज सुन्दर होनेके साथ ही अस्पन्त भयंकर था, प्रसादगुणसे युक्त तथा दूरतक फैळा हुआ था, गम्भीर एवं अतिशय पूर्णताको प्राप्त था। उन्होंने अपने हाथमें एक कुण्डी (कमण्डलू) ले रक्सवी थी, जो चिकनी, निर्दोष कर्म

अतः थं । वह उनके कल्पान्तस्थायी जीवनकाळ्की सभी
अवस्थाओं में सहन्दर्गकी मौति उनका साथ देती थी ।
मुनिका अतः करण आयन्त निर्मेळ था । उनके चित्तमें
करुण मरी थी, इसिल्ये उनकी वाणी बड़ी मधुर एवं
प्रसकतास्चक होती थी । वे अपनी स्नेहपुर्ण दृष्टिसे इस
प्रकार देखतें थे, मानो सामने खड़ी हुई जनताको अमृतसे
सींच रहे हों । उनके अङ्गमें मुन्दर यह्मेपवीत शोभा पा
रहा था । वे दर्शकों के मनमें अस्यन्त आश्चर्यका संचार-सा
कर रहे थे । उन महर्षिको दूरसे ही देखकर राजाका
शरीर विनयसे सुक गया और उन्होंने मुकुटमण्डित मस्तकसे
अनके चरणोंमें प्रणाम किया । मुनिने भी, जैसे स्पेदेव
इन्द्रका प्रस्थमिवादन करते हैं, उसी प्रकार मधुर एवं
उदारतापूर्ण वचनोंद्वारा आशीर्वाद देकर पृथ्वीनाथ दशरखका
प्रस्थमिवादन किया । तस्मात् वसिष्ठ आदि सभी ब्राह्मणोंने

दशरथने कहा — महात्मन् ! जैसे मगवान् सूर्य अपने तेजसी खरूपका दर्शन देकर कमलोंसे भरे हुए सरोवरों-पर अनुग्रह करते हैं, उसी प्रकार आज आपका जो यह असम्भावित लेजोमय दर्शन प्राप्त हुआ है, इससे हम सब लोग अस्पन्त अनुगृहीत हैं ।

मुनिके प्रति ऐसी ही बातें कहते हुए अन्य राजा तथा महर्षि, सब छोग राजसभामें आकर यथायोग्य आसनोंपर बैठ गये। राजा दशरथने खयं ही मुनिको अर्घ्य निवेदन किया।

राजाके अर्ध्यको खीकार करके महर्षिने शाखोक्त विविसे प्रदक्षिणा करते हुए नरेशकी भूरि-भूरि प्रशंसा की । राजा दशरथद्वारा पूजित हो विश्वामित्र बढ़े प्रसन्न हुए । उनका मुखारविन्द खिल उठा । उन्होंने राजासे उनकी कुशल पूछी । तदनन्तर मुनिवर विश्वामित्र हॅसकर विस्विष्ठजीसे मिले और यथायोग्य सत्कार करके उनके अरोग्यका ममाचार पूछने लगे । क्षणभरमें एक दसरेसे

मिलकर यथायोग्य आहर-सक्कार करके वे सब लाग प्रगच-चित्त हो महाराजके महलमें यथायोग्य आन्धांपर बंठ गये। एक दूसरेके सम्पर्कमें आनेते उन सबके के बह गये थे। वे सब आदरपूर्वक आपसमं एक दूसरेकी बुशल पूछने लगे। तदनन्तर प्रसन्नचित्त एवं पित्रत्र राजा दशस्यने हाथ जोड़कर मुनिसे कहा—

"विप्रवर! आप परम धर्मात्मा तथा दानके उत्तम पात्र हैं और सौमाग्यवरा यहाँ प्रशर गये हैं। बताइये, आपकी सर्वोत्तम अभिलाषा क्या है! मैं आपकी कीन-सी सेवा कहरें! भगवन्। पहले आप 'राजर्थि' कहे जाते थे, किंतु तपस्याने आपके म्राह्मतेजको प्रकाशित कर दिया। आपने 'म्रह्मियां पर प्राप्त कर ल्या, अतः आप मेरे द्वारा सर्वथा पूजनीय हैं। जैसे गङ्गाजीके जल्में सान करनेसे मुझे बड़ी प्रसन्तता होती हैं, उसी प्रकार आपके दर्शनसे भी हो रही हैं। वह प्रसन्नता मेरे हीतल्को शीतल्य-सा किये देती हैं। म्रह्मन्! आपके अन्तः-करणसे इच्छा, भय और क्रीध निकल गये हैं, राग-द्रेष दूर हो गये हैं, आप सर्वथा रोगरहित हैं; तो भी मेरे पान

आपे, यह अध्यन्त अरुत बात है। यहाँ प्रशारे हुए आप-का इसीन, प्रभन और बन्दन करके में अपनेमें ही फूला नहीं समाता—भैरी ही। जैसे समुद्र अपने ही मीतर पूर्ण सन्द्रमाका प्रतिविध्व देलकर अपने आपमें नहीं समाता, तफ़्की सीमाको लाँचकर आगे वह आता है। मुनिवर! आपका जो कार्य हो, जिस प्रयोजनसे आप यहाँ प्रभारे हों, उसे आप सिद्ध हुआ ही समझिये; क्योंकि आप सर्वदा येरे माननीय हैं। कुशिक-कुल्मन्दन! आप कोई विचार न कीजिये। भगवन्! आपके लिये मुझे कुछ भी अदेय नहीं है; क्योंकि दी हुई वस्तु आप-जैसे सत्पात्रको प्राप्त होतर ही सार्थक होती है। मैं आपका सोरा कार्य प्रर्ण कहरूँगा। आप मेरे परम देवता हैं।

आत्मञ्जानी महाराज दशरथके द्वारा विनयपूर्वक कहे हुए इस अन्यन्त मधुर, श्रवणसुख्द एवं गुणविशिष्ट वन्त्रनको सुनकर विख्यातगुण और प्रख्यात यशवाले मुनिश्रेष्ठ विधामित्रको वही प्रसन्तता प्राप्त हुई ।

( सर्ग ४---६ )

### विश्वामित्रका अपने यहकी रक्षाके ठिये श्रीरामको भाँगना और राजा दश्ररथका उन्हें देनेमें अपनी असमर्थता दिखाना

श्रीवारमीिकजी कहते हैं—भरहाज ! तदनन्तर महातेजस्वी विश्वामित्रजीने पुलकित होकर कहा—
'नृपश्रेष्ठ ! आप महान् कुलमें उत्पन्न हुए हैं और महर्षि विसष्टजीकी आज्ञाक अधीन रहते हैं; अत: आपके मुखसे जो बात निकली है, वह इस स्नूतल्पर आपके ही योग्य है। महाराज ! अब मैं अपना हार्टिक अभिप्राय आपसे निवेदन करता हूँ। जव-जव मैं यज्ञके हारा देवसमहोंका पूजन करता हूँ, तव-तव कुल निशाचर आकर मेरे उस यज्ञको नष्ट कर देते हैं। मैंने अनेक बार यज्ञका अनुष्टान आरम्भ किया, किंतु राक्षसनायकोंने उस यज्ञ-मण्डपकी भूमिमें रक्त और मांस विखेर दिये। मैं यज्ञके लिये परिश्रम करके भी तम्मों स्मन्न नहीं हो

रहा हूँ, इसिलिंगे विध्न-निवारणके उद्देश्यको लेकर मैं उस स्थानसे यहाँ आपके पास आया हूँ । पृथ्वीनाथ ! गेरे मनमें यह विचार नहीं होता कि में कोध करके उन्हें शाप दे हूँ । में चाहता हूँ, आपके प्रसादसे उस यज्ञकों किना किसी विध्न-बाधाके पूर्ण करके उसके महान् पुण्य-फलका मागी होऊँ । अतः आतं होकर शरण पानेकी इच्छासे आपके पास आया हूँ, आप ( उस यज्ञकों रक्षाद्वारा ) मेरा संकटसे उद्धार करनेके योग्य हूँ । आपके पुत्र श्रीमान् राम मतवाले सिंहके समान पराक्रामी हैं । उनका बल-विक्रम देवराज इन्द्रके तुल्य है । वे उन राष्ट्रसमिंको विदीर्ण करनेमें पूर्ण समर्थ हैं । अतः राजसिंह ! आपके जो ज्येष्ठ पुत्र काकपक्षधारी.

सस्यवराक्रमी, श्र्र्यार श्रीराम हैं, उनको मुझं सौंप दीजिये । ये मुझसे सुरक्षित रहकर अपने दिव्य तेजसे उन यझ-विच्छंमक एवं समस्त संमारका अपकार करनेत्राले राक्षसोंका मलक काटनेमें समर्थ होंगे । मैं इन श्रीरामको (अख-विद्या प्रदान करके) अनेक प्रकारसे अनन्त कल्याणका मागी बनाऊँगा, जिससे ये तीनों छोकोंके प्रजनीय होंगे।

'वे पापी राक्षस युद्धमें कालकुटके समान भयानक हैं, उन्हें अपने बल और पराक्रमपर बड़ा गर्व है, वे खर और दूषणके भृत्य हैं तथा कुपित होनेपर यमराजके समान जान पड़ते हैं। किंतु राजसिंह! वे श्रीरामके सायकोंको उसी प्रकार नहीं सह सकेंगे, जैसे धृत्रिकण निरन्तर गिरती हुई मैघकी जलधाराको नहीं सह सकते। महाराज ! मैं अपनी तप:शक्तिसे इस बातको निश्चित रूपसे जानता हूँ, आप भी मेरे कथनानुसार उन राक्षसोंको मरा इआ ही समझिये: वयोंकि हम तथा हमारे-जैसे दूसरे विज्ञ पुरुष संदिग्ध विषयमें नहीं प्रवृत्त होते । कमळनयन श्रीराम कोई साधारण पुरुष नहीं, साक्षात् परमात्मा हैं; इन्हें मैं जानता हूँ, महातेजस्त्री वसिष्ठजी जानते हैं तथा दूसरे-दूसरे दीर्घदर्शी महर्षि भी जानते हैं। \* यदि आपके हृदयमें धर्म, महत्ता और यशके छिये विशेष स्थान है तो अपने प्रिय पुत्र श्रीरामको आप मुझे दे दीजिये । मेरा वह यज्ञ, जिसमें श्रीरामको यज्ञद्रोही, विव्रकर्ता राक्षसोंका वध करना है, दस दिनोंमें पूरा हो जायगा। काकुत्स्थ ! इसके लिये भी आपके विसष्ट आदि सभी मन्त्री आपको अवस्य अनुमति दे देंगे, अतः आप श्रीरामको मेरे साथ भेज दीजिये । ठीक नुमयपर किया हुआ थोड़ा-सा भी कार्य बहुत

अहं वेद्यि महात्मानं रामं राजीवलान्चनम् ।
 विसद्धश्च महातेजा ये चान्ये दीर्घदर्शिनः ॥
 यो० वं० ७ । २१ )

उपकारी होता है और समय दीननेपर किया हुआ महान् उपकार भी व्यर्थ हो जाता है १५

इस प्रकार धर्म और अर्थसे युक्त बान कहतर धर्मात्मा, महातेजस्ती मुनीश्वर विश्वामित्र चुप हो गये। मुनिवर विश्वामित्रका वचन सुनकर उन्हें युक्तियुक्त उत्तर देनेके लिये बुळ सोचते हुंग् महानुमात्र राजा दशस्य थोड़ी देरतक चुपचाप बैठे रहे; क्योंकि जिसका मनोरथ पूर्ण न किया गया हो, वह बुद्धिमान् पुरुष युक्तिसंगत उत्तर पाये विना संतुष्ट नहीं होना है।

भरद्वाज ! विश्वामित्रजीका वह भाषण सुनकर (वात्सल्य-भावापन ) रूपश्रेष्ट दशरथ दो घड़ीतक निश्चेट बैठे रहे, फिर इस प्रकार दीनतापूर्ण बचन बोले---'मुनीइवर! कमळनयन श्रीरामकी अवस्था अभी सोल्ह वर्षसे भी कम है। ये राक्षसोंके साथ यद्ध कर सकें, ऐसी योग्यता मैं इनमें नहीं देखता । प्रभो ! मेरे पास यह पूरी एक अक्षौहिणी सेना है, जिसका मैं ही खामी हूँ। इस सेनाके साथ चलकर मैं ही उन पिशाचोंके साथ यद्ध करूँगा । ये सभी सैनिक मेरे भृत्य हैं--मेरे द्वारा पोषित हुए हैं। ये शूरवीर, पराक्रमी और उचित सलाह देनेमें भी चतुर हैं। मैं युद्धके मुहानेपर हाथमें धनुष लेकर इन सबकी रक्षा करहँगा । इनके साथ रहकर मैं महेन्द्रसे भी बढ़े-चढ़े वीरोंको उसी तरह युद्धका अवसर दुँगा, जैसे सिंह मतवाले हाथियोंको देता है । श्रीराम अभी बालक हैं। इन्हें न तो उत्तम शस्त्रोंका ज्ञान हैं और न ये युद्धकी कलामें ही निपण हुए हैं। समराङ्गणमें कोडि-कोटि शूरवीरोंके साथ अस्त्रोंद्वारा कैसे युद्ध किया जाता है, इसका भी इनको ज्ञान नहीं है। केवल फुलवाड़ियोंमें, नगरके उपवनोंमें तथा उद्यानवर्ती वनकञ्जोंमें इनका

<sup>†</sup> कार्यमण्यपि काले तु कृतमेखुपकारताम् । महानखुपकारोऽपि रिक्ततार्थत्यकालतः ॥ ( यो० नै० ७ । २६ )

पुराना-केरन। होता है । ये राज्युका**रीके साथ जाँगगर्का** औ**रामको** आप **वहाँसे** न ले जायें । स्ते ! यदि आपतो उस भूमिमें विचरण करना जानते हैं, जिस्मर फूल बिक्रे होते हैं।

ये उसी तरह अत्यन्त क्षरा और पाण्ड वर्णके हो गये हैं. जैसे पाळा पहनेसे अमल पीळा पहनर गलने पुत्र है। यदि वही दुर्वृद्धि सक्षस आपके वहार्ये विश्व साठना लगता है । अपने चारों अत्रोंमें मेरा सबसे अधिक प्रेम है, तब तो हमलीग उस दरात्माके साथ यह करनेने इन श्रीरामपर ही हैं। अतः मेरे धर्मात्मा ज्येष्ठ पुत्र

निशाचर-सेनाका नाश ही अभीष्ट है तो मेरे साथ गेरी चतुरक्षिणी सेनाको है चलिये । सना जाता है जहान ! आजकल हो मेरे भाग्यके उलट-फेर**से कि रावण गामसे प्रसिद्ध एक महापराक्रमा राक्षस** है, जो साक्षात् कुबेरका भाई और विश्रवा मुनिका श्चामर्थ हैं। ( राम ७-: )

### विवादित्रका रोष, वसिष्टजीका राजा दश्वरथको समझाना, राजा दश्ररथका श्रीरामको बुलानेके लिये द्वारपालको मेजना तथा श्रीरामके सेवकोंका महाराजसे श्रीरामकी वैराम्यपूर्ण स्थितिका वर्णन करना

श्रीवारमीकिजी कहते हैं-सरहाज | स्नेहवश नेत्रोंमें ऑस भरकर राजाके द्वारा कही गयी इस बातको सनकर विश्वामित्र कुपित हो उठे और उन भूपालसे इस प्रकार बोले---- 'राजन् ! 'मैं आपकी माँग पूरी



करूँगां ऐसी प्रतिज्ञा करके आप उसे तोड़ रहे हैं। इसका मतल्ब यह हुंआ कि आप सिंह होकर अब सियार बनना चाहते हैं ! रघुवंशियोंके लिये यह व्यवहार अनुचित है। इससे तो इस कुलकी भवीदा ही उल्ला जायगी । शीतरहिम चन्द्रमासे कभी तथा किरणें नहीं प्रकट होतीं ( आपसे एसे व्यवहारकी कदापि आशा नहीं की जाती थी )। राजन् । यदि आप अपनी प्रतिज्ञाकी पूर्ति करनेमें असमर्थ हैं तो मैं जैसे आया था, उसी तरह लौट जाऊँगा । कक्तस्थवंशी नरेश ! आप अपनी प्रतिज्ञासे भ्रष्ट होकर वन्ध-वान्धवींके साथ सुखी होइये ।"

महामुनि विश्वामित्रको कोधसे आकान्त जान उत्तम व्रतका पालन करनेवाले धैर्यवान् और बुद्धिमान् वांसेष्टजी बोले-''राजन् ! आप इक्वाकुकुलमें साक्षात् दूसरे धर्मके समान उत्पन्न हुए हैं। आप श्रीमान दशरथ तीनों छोकोंमें सज्जनोचित सद्गुणोंसे विभूषित हैं। भैधवान तथा उत्तम त्रतके पालक हैं। आपको अमेका त्याग नहीं करना चाहिये। आप धर्म और यशसं सम्पन्न होकर ही तीनों छोकोंमें विख्यात हुए हैं। अपने वर्षको सर्वक्षये । उसका परित्याग न कीजिये ।



ये जिन तीनां लोकोंका शासन करनेमें समर्थ हैं, आप-को इनकी आज्ञाका पालन करना चाहिये। राजन् ! 'करवेंगा' ऐसी ग्रांतेज्ञा करके यदि आप उसका पालन नहीं फारी ते। यह मिध्यामाण्य आपके इष्ट और आर्फ़ी ( यक्ष-यागादि तथा वापी, कुए आदिके निर्माणसे होनेवाले पुण्य ) को हर रेगा । इसिंज्ये श्रीरामको विश्वामित्रजीके हायमें सींप दीजिये । आप इस्वाक्तंशमें उत्पन्न हुए हैं और खयं विख्यात राजा दशस्य हैं। यदि भाग अपने वन्तनका पालन नहीं करते तो दसरा कौन अरेगा १ थे विस्थानित्रची धर्मके मुर्तिमान खरूप हैं। य बळ और पराकाससे सन्पन्न वीरपरुषीम श्रेष्ठ हैं। संसारमें सबसे अधिक बुद्धिमान् हैं तथा तपस्याके परम थाश्रय हैं । चराचर प्राणियोंसहित त्रि**लोकीमें यह** प्रसिद्ध है कि ये विश्वामित्रजी नाना प्रकारके अस्त्रोंको जानते हैं। जिन अस्त्रोंका इन्हें ज्ञान है, उन्हें दूसरा कोई पुरुष न तो जानता है और न भविष्यमें जान

सकेगा । देवता, ऋषि, अधर, गावरा, नाग, यहा और मन्तर्व-- ये सब एक साथ भिटकर आ जाये, तो भी वे विश्वापित्र मानेकी समानदा नहीं कर सकते। जिन दिनों ये विश्वामित्रजी राज्य करते थे उन दिनों इन्हें इनकी तपन्यारे संतष्ट हुए रुद्धदेवने क्ष्माबहारा उत्पन्न किये गर्थ अर्जीका हान किया था। दे अल इसरेंकि किये अत्यन्त दर्जय हैं । उन अलोंके अभिमानी देवता ज्ञासके पत्र हैं और संतार करनेमें प्रजापतिके पत्र छादेवकी समानता करते हैं । उन कान्तिमान सहातेजखी और बल-विक्रमशाली अध-देवताओंने सदा इनका अनुसरण किया है (क्योंकि इन्होंने अपनी तपस्या-के प्रभावसे उन्हें सदाके लिये वशमें कर लिया है )। ये विश्वविद्यात महातेजस्वी विश्वामित्र ऐसे महान शक्तिशाळी हैं, अतः श्रीरामको इनके साथ भेजनेमें आप अपने हृदयको व्याकुल न होने दें। ये महामुनीश्वर महान् प्रभावशाली हैं । साधु सभाववाले नरेश ! ये जिस परुषके समीप खंडे हों. वह मखके आ जानेपर भी अमरत्वको ही प्राप्त होगा । अतः आप सह मनुष्य-की माँति अपने सनमें दीनताको स्थान न दीजिये।"

मरहाज ! जब विसिष्ठनी ऐसी वार्त नक्ष्मर समझाने लगे. तब राजा दशरणका क्ति प्रसन्ध हो गया और उन्होंने अपने पुत्र औराग तथा लक्ष्मणको बुलानेके लिये हारपालको पुत्रारा—"प्रतीहार ! तुम सत्य-पराक्रमी पहाबाहु श्रीराम और लक्ष्मणको विश्वामित्रजीके पुण्यमय यह्नकी निर्वित्र सिद्धिके लिये शीव यहाँ बुला ले जाओ । महाराजको इस प्रकार जाता देनेपर वह हारपाल अन्तःपुरके श्रीराम-मन्दिरमें गया और दो ही बड़ीमें वहाँसे लीटकर उन भूपालसे बोला—"देव ! अपने बाहुबलसे समस्त शतुदलका दर्भ दलन करनेवाले महाराज ! जैसे अमर रातको क्षमलमें बंद होकर उदास बैठा रहता है, उसी प्रकार श्रीरामचन्द्रजी भी अपने भवनमें अनमने होकर वैठे हुए हैं।

द्वारपालके यह कहनेपर उसके साथ आये हुए श्रीरामके समस्त सेक्कोंको महाराजने आखासन दिया और क्रमहा: उनका रामाचार पूला—'राम कैसे हैं ? उनकी ऐसी अवस्था कैसे हो गयी है ?' भूपालके इस तरह पूलनेपर श्रीरामके सेक्कोंने दुखी होकर उनसे कहा—''देव ! आपके पुत्र श्रीरामका हारीर अत्यन्त करा



हो गया है । उनके खेदसे हमलोग भी इतने खिन्न हो गये हैं कि हमलोगोंका शरीर भी गलकर छड़ीके समान पतला हो गया है और हम किसी तरह इसे होये जा रहे हैं । कमलनयन श्रीराम जबसे ब्राह्मणोंके साथ तीर्थयात्रासे लौटकर आये हैं, तभीसे उनका मन बहुत उदास रहता है । जो करतु उपयोगमें लानेके योग्य, खादिछ, सुन्दर और मनोहर है, उसीसे वे इस तरह खिन्न हो उठते हैं, मानो उनके नेत्रोंमें आँस् मर अपये हों । भोजन, शय्या, सवारी, विलास, स्नान, आसन आदि उत्तम कार्य या करतुके प्रस्तुत होनेग्र भी वे उसका अभिनन्दन नहीं करते (उसकी ओरसे विरक्त हो जाते हैं)। 'सम्पत्तिसे, विपत्तिसे, घरसे अथवा

विभिन्न चेष्टाओंसे क्या होने-जानेवाला है १ क्योंकि सब कल मिथ्या है। यह कहकर ने चप हो जाते हैं और अकेले बैठे रहते हैं। परिहास होनेपर वे प्रसन्त नहीं होते । भोगोंमें उनकी आसक्ति नहीं हैं । किसी प्रकारके कार्योंमें उनकी प्रवृत्ति नहीं होती । वे सदा मौनभावका ही अवलम्बन किये रहते हैं। एकान्तमें, विभिन्न दिशाओंमें, नदियोंके तटोंपर, जंगलोंमें तथा गहन वनोंमें उन्हें सुख मिळता है--वहीं उनका मन लगता है। भूपाल ! वे पहननेके वस्र तथा खाने-पीने-की वस्तुएँ न लेकर सदा उनकी ओरसे विमुख ही रहते हैं तथा उस विमुखता या विरक्तिके द्वारा संन्यासी या तपस्त्रीके आचारका अनुसरण करते हैं । जनेश्वर ! श्रीरामचन्द्रजी निर्जन स्थानमें अकेले ही रहकर न कभी हँसते हैं न गाते हैं और न रोते ही हैं। सदा पद्मासन लगाये शून्यचित्त (संकलपरहित) हो केवल बैठे रहते हैं । न किसी बातका अभिमान करते हैं न राजा होनेकी अभिलापा रखते हैं, न सुख प्राप्त होनेपर प्रसन्त होते हैं और न दु:ख मिलनेपर विषाद ही करते हैं। हम नहीं समझ पाते कि वे कहाँ जाते हैं, क्या करते हैं, क्या चाहते हैं, किसका ध्यान करते हैं, कहाँ आते हैं, और किस तरह किसका अनुसरण करते हैं। वे प्रतिदिन दुबले हो रहे हैं। रोज-रोज पीले पड़ते चले जा रहे हैं और नित्यप्रति उनका वैराग्य बढ़ता ही जाता है। राजन्! सदा श्रीरामचन्द्रजीका अनुसरण करनेवाले ये शत्रुघ्न और लक्ष्मणजी भी उन्हींके समान दुर्बल होते जा रहे हैं। श्रीराम अपने पास रहनेवाले सहज्जनों---मित्रोंको यह उपदेश देते हैं कि 'ये भोग ऊपर-अपरसे मनोरम दिखायी देते हैं. वास्तवमें नश्वर हैं। अतः इनमें तुमलोग अपना मन न लगाओं । हमलोगोंने आयासरहित परम पदकी प्राप्तिसे दूर हटानेवाली चेष्टाओंद्वारा ही अपनी सारी आय व्यर्थ बिता दी।' इस प्रकार मधर और स्फट वाणी- द्वारा वे बारंबार गुनगुनाते रहते हैं । यदि पास बैठा हुआ कोई सेवक उनका अभिनन्दन करते हुए यह कहे कि 'आप सम्राट् हों' तो वे उसके इस कथनको जन्मत प्रलाप-सा समझकर अन्यमनस्क हो हँसने लगते हैं तथा सदा मुनिवृत्तिसे रहते हैं । न तो किसीकी कही हुई बातको सुनते हैं और न सामने पड़ी हुई वस्तुकी और दृष्टिपात ही करते हैं । सुन्दर-से-छुन्दर वस्तु प्राप्त होनेपर भी सर्वत्र उसकी अवहेल्ना ही करते हैं । जैसे मेघद्वारा बरसाये गये जलकी धाराएँ किसी बड़े भारी दुर्भेंच पत्थरका मेदन नहीं कर सकतीं, उसी प्रकार कामदेवके बाण कान्तिमती वनिताओंके बीचमें रहते हुए भी श्रीरामचन्द्रजीके मनका

मेदन नहीं कर पाते । ध्वन आपत्तियोंका एकमात्र स्थान है । तू इसकी इच्छा क्यों करता है ? श्रीरामचन्द्र- जी सबको ऐसी ही शिक्षा देते हैं और अपना सारा धन उसकी इच्छा रखनेत्राले दीन याचकोंको बाँट देते हैं । ध्वह आपत्ति है, यह सम्पत्ति है—इस प्रकारकी कल्पनाओंके रूपमें केवल मनका मोह (अज्ञान ) ही प्रकट होता है ।' इस तरहके स्लोकोंका वे सदा गान किया करते हैं । 'हाय ! मैं मारा गया, में अनाय हो गया—इस प्रकार सत्र लोग चीखते-चिल्लाते रहते हैं, तो भी किसीको इस संसारसे वैराग्य नहीं होता—यह कितने आश्चर्यकी बात है !' श्रीराम प्राय: ऐसी ही बातें कहा करते हैं ।' (सर्ग ९-१०)

### विश्वामित्र आदिकी प्रेरणासे राजा दशरथका श्रीरामको सभामें बुलाकर उनका मस्तक सूँचना और प्रुनिके पूछनेपर श्रीरामका अपने विचारमूलक वैराग्यका कारण बताना

तव विश्वामित्रजीने कहा—परम बुद्धिमान् सत्पुरुषो ! यदि ऐसी बात है तो जैसे मृगोंका झुंड अपने यूथपतिको ले आता है, उसी प्रकार आपलोग भी रघुकुलनन्दन श्रीरामको शीव्र यहाँ बुला लाइये । श्रीरामचन्द्रजीको यह मोह न तो किसी आपित्तसे हुआ है और न आसिक्तसे ही । वे विवेक और वैराग्यसे सम्पन्न हैं । अतः उन्हें मोह नहीं, बोध ही प्राप्त हुआ है, जो महान् अम्युद्यकारक है । इस विचारमूल्क मोहका युक्तिद्वारा निवारण कर देनेपर रघुकुलनन्दन श्रीराम हमलोगोंकी ही भाँति परम पदमें प्रतिष्ठित हो जायँगे । हमारे उपदेशसे वास्तविक बोधका उदय हो जानेपर श्रीरामचन्द्रजी अमृत पीये हुए पुरुषकी भाँति संत्यता ( विकालावाधित ब्रह्मरूपता ), मुद्दिता ( परमानन्दसरूपता ), प्रबाँ ( अपरिच्छिन हानरूपता ) को प्राप्त होकर विश्वान्ति-सुखसे सम्पन्न,

मुदिता ( परमानन्दस्वरूपता ), प्रज्ञाँ ( अपरिच्छित्र दूत-ज्ञानरूपता ) को प्राप्त होकर विश्रान्ति-सुखसे सम्पन्न, संवा १—३ अमृत पीये हुए पुरुपके पक्षमें सत्यताका अर्थ यथार्थ सर्वासुख, मुदिताका अर्थ आनन्द तथा प्रज्ञाका अर्थ उत्तम बुद्धि समझना चाहिये। अन्य शब्दोंके अर्थ उमय

संतापश्रत्य, शरिरले हुश्-पृष्ठ और उत्तम कान्तिसे युक्त हो जायँगे। फिर तो मनमें अपनी पूर्णताका अनुभव करते हुए माननीय श्रीरामचन्द्रजी अपने वर्ग और आश्रमके अनुसार प्राप्त होनेवाळी व्यवहार-परम्यराका निर्वाधरूपसे पाळन करने ळोंगे। वे महान् सत्त्वगुणसे युक्त तथा ळोकल्यापी निर्गुण-सगुणरूप परम्रह्म परमात्माके ज्ञानसे सम्पन्न हो जायँगे। उन्हें सुख-दु:खकी दशाएँ नहीं प्राप्त होंगी। वे मिटीके ढेळे, पत्थर और सुवर्गमें कोई अन्तर नहीं देखेंगे—इन सवको समान समझने ळोंगे।

मुनीश्वर विश्वामित्रके यों कहनेगर राजा दशरथ बड़े प्रसन्न हुए, मानो उनका सारा मनोरथ पूर्ग हो गया । उन्होंने श्रीरामचन्द्रजीको बुन्जा लातेके लिये बारंबार दूत-पर-दूत मेजना आरम्भ किया । जब राजा और मुनिका संवाद हो रहा था, उसी समय श्रीरामचन्द्रजी अपने थोड़े-से सेक्कों और दोनों भाई लक्ष्मण तथा शत्रुव्नके साथ अपने पिताके पवित्र स्थान—राजसभामें गये । श्रीरामच दूरसे ही महाराज दशरको देखा । जैसे इन्द्र देवसमृह्रसे

पक्षमें समान ही हैं।

विरक्तर बैठते हैं, उसी प्रकार वे भी राजाओं की मण्डलीसे विरे हुए बैठे थे। उनके दोनों ओर महर्षि वसिष्ठ और विश्वामित्रजी विराजमान थे। सम्पूर्ण शाखों के अर्थका ज्ञान रखनेवाले मन्त्रीगण मालाकी माँति उन्हें सव ओरसे चेरकर बैठे थे। इधर वसिष्ठ, विश्वामित्र आदि ऋषियों तथा दशरथ आदि राजाओं ने भी कुमार कार्तिकेयके समान छुन्दर श्रीरामचन्द्रजीको दूरसे ही अपने पास आते देखा। वे सौम्य और समदर्शी थे। उनकी आकृति मङ्गलमयी थी। उनका हृदय विनेतमावसे युक्त और उदार था। शरीर कान्तिमान और शान्त (सौम्य) दिखायी देता था तथा वे परम पुरुषार्थके भाजन (परमार्थकक्ष्प) थे। समस्त सद्गुणोंने मानो एकमात्र महान् सन्त्युणके लोभसे उनका क्षाश्रय ले स्वखा था।

मुनीश्वर विश्वामित्र जब राजासे पूर्वोक्त बात-चीत करते हुए श्रीरामको बुलानेका अनुरोध कर रहे थे, उसी समय कमलनयन श्रीरामचन्द्रजी पिताके चरणोंमें प्रणाम करनेके लिये उनके सामने आये । सबके सुहृद् श्रीरामने



पहले पिताके चरणोंमें मस्तक झुकाया। तदनन्तर माननीय पुरुषोंद्वारा भी मुख्यरूपसे सम्मानित होनेवाले दोनों मुनि बसिए और विश्वामित्रजीको प्रणाम किया। इसके बाद अन्य ब्राह्मणों, बन्धु-बान्धवों तथा गुरुजनोंका अभिवादन किया। तत्पश्चात् राजाओंके समूहद्वारा की जानेवाली प्रणाम-परम्पराको उन्होंने प्रसन्न दृष्टिसे उनकी ओर देखकर अपने मस्तकको किंचित् झुकाकर तथा मधुर वाणीके द्वारा कुछ बोलकर स्वीकार किया।

इसके बाद दोनों महर्षियोंने श्रीरामचन्द्रजीकों आशीर्बाद दिया । तदनन्तर जिनके हृदयमें अत्यन्त समताका भाव भरा हुआ था, वे देवोपम मुन्दर श्रीसम अपने पिताकी पित्रत्र संनिधिमें आये । उस समय भूपाल दशरथने अपनी चरण-वन्दना करनेवाले पुत्रको हृदयसे लगाकर उनका मस्तक सूँवा । इसी तरह शत्रुवीरोंका संहार करनेवाले राजा दशरथने घनीमृत स्नेहसे युक्त हो लक्ष्मण और शत्रुवकों भी हृदयसे लगावा ( और उनके मस्तक सूँवे ) । फिर श्रीरामचन्द्रजी पृथ्वीपर ही परिजर्गे- ह्रारा बिछाये गये वक्षके ऊपर बैठ गये ।



तत्पश्चात् राजा बोले—बेटा ! तुम्हें विनेक प्राप्त हो

الراك وواد بالأر العودم والمنط

गया है । तुम विविध कल्पाणमय गुगोंके भाजन हो । तुम्हारे-जैसे पुरुष बड़े-बूढ़े लोगों, ब्राह्मणों तथा गुरुजनोंकी आञ्चाका पालन करते हुए ही पित्रेत्र परमपद प्राप्त कर लेते हैं । जो लोग मोहका अनुसरण करते हैं, उन्हें वह पद नहीं प्राप्त होता । बरस ! तमीतक आपत्तियाँ दुर्वल एवं तुच्छ होकर दूर ही रहती हैं (पास नहीं फिटकने पातीं) जबतक कि मोहको फैलनेका अवसर नहीं दिया जाता।

इसके वाद श्रीवित्तष्ठजीने कहा—महाबाहु राजगुमार ! तुम वहे शूरवीर हो । तुमने उन विषयरूपी शत्रुजोंपर भी विजय पा ठी हैं, जो दु:खर्की परम्पराके उत्पादक तथा बईा कठिनाईसे नष्ट होनेवाले हैं। ऐसे प्रभावशाली होनेपर भी तुम शज्ञानी मतुष्योंके योग्य विक्षेपरूपी अगणित तरङ्गमालाओंसे युक्त तथा आवरणरूपी जवता ( जलरूपता ) से सुशोभित होनेवाले व्यामोहके समुद्रमें आत्मज्ञानशून्य पुरुषकी भोंति क्यों इवे जा रहे हो ?

श्रीविश्वामित्रजीने कहा—राजकुमार! हिल्ले हुए नील कमलोंके समृह्की भौति जो तुम्हारे नेत्र चञ्चल हो रहे हैं, इसमें तुम्हारे चित्तकी व्यप्रता ही कारण हैं। इस व्यप्रताजनित नेत्रोंकी चञ्चलताको त्यागकर वताओ, क्यों मोहित हो रहे हो? तुम्हारे इस मोह अथवा भ्रमका क्या कारण है? निष्पाप श्रीराम! तुम्हारे मनमें जो अभिलाषा हो, उसे शीव वताओ। तुम्हें वह सब गनोरय प्राम होगा, जिससे मानसिक व्यथाएँ फिर तुम्हें कष्ट नहीं पहुँचार्येगी।

उत्तम बुद्धिवाले विस्वामित्रजीका यह वचन, जिसके भीतर अपनी अभिलाषाके अनुरूप अर्थका प्रकाश निहित था, सुनकर रसुकुलकेतु श्रीरामने खेर त्याग दिया ।

श्रीवालमीकिजी कहते हैं—मरद्वाज ! मुनीश्वर विश्वामित्रके इस प्रकार पूछनेपर श्रीरामचन्द्रजीने वैर्च धारण करके परिपूर्ण अर्थके गौरवसे दबी हुईसी मन्द्र-मन्द्र मनोहर वाणीमें कहा— श्रीराम बोलं—मुनीश्वर ! मैं अपने पिताजीके इस महल्यमें उत्पन्न हुआ, क्रमसः वहा और फिर मैंने त्रिष्टा भी प्राप्त की । तत्पश्चात् सदाचारके पाल्यमें तत्पर रहकर तीर्थयात्राके उदेश्यसे समुद्रोंद्वारा विरी हुई सारी पृथ्वीपर भ्रमण किया । इतने समयमें मेरे मनमें जो विचार उत्पन्न हुआ, वह इस संसारिविषयक आस्थाको उठा देनेवाल है । तीर्ययात्रा करनेके अनन्तर मेरा मन विवेक्स पूर्ण हो गया, जिससे मेरी बुद्धि भोगोंकी ओरसे नीरस (विरक्त) हो गयी और उसके द्वारा मैंने इस प्रकार विचारना आरम्भ किया—

यह जो संसारका विस्तार है, इसमें क्या सुख है ? (कुछ भी तो नहीं है।) चर और अचर प्राणियोंकी चेष्टाओं के विपय तथा केवल वैभवकालमें ही रहनेत्राले ये जितने भोगके साधनभूत पदार्थ हैं, सब-के-सब अस्थिर ( क्षणभङ्गर ), आपत्तियोंके खामी ( अर्थात् केवड त्रिपत्तिमें ही डालनेशले ) तथा पापसक्तप हैं। जैसे मरीचिकामें जल न होनेपर भी भ्रमसे उसे जल समझकर उसके द्वारा मोहित हुए मूग वनमें बड़ी दरतक खिंचे चले जाते हैं, उसी प्रकार मृदब्दि इंग लोग संसारके पदार्थींमें सुख न होनेपर भी उनमें सुख मानते हैं और उसीके लोभसे आकृष्ट होकर इवर-उवर भटकते रहते हैं। यद्यपि यहाँ लोग कितीके द्वारा बेंचे नहीं गये हैं तथापि विके हुएके समान परवश हो रहे हैं। इस वातको जानते हुए भी कि यह सब अछ मायाका खेल हैं, हम सब लोग मृद बने बठे हैं (इस मायासे मुक्त होनेका प्रयत नहीं करते ), यह कितने खेदकी वात है !

संसारके इस प्रपञ्चमें जो अत्यन्त दुर्भाग्यपूर्ण भोग दिखायी देते हैं, ये क्या हैं—इसपर किचार करना चाहिये। सब लोग व्यर्थ ही उनके मोहमें पड़कर आन्तिवश अपनेको बद्ध मानकर बैठे हुए हैं। जैसे चनमें किसी गहुंके भीतर गिरे हुए मृढ़ मृग दीर्वकालके पश्चात् यह जान पाते हैं कि हम गहुंमें पड़े हैं, उसी प्रकार लोगोंने बहुत समयके बाद यह जाना है कि हम मूढ़ जीव व्यर्थ ही मोहमें पड़े हुए हैं । मुझे राज्यसे क्या लेना है और भोगोंसे भी क्या प्रयोजन है ? मैं कौन हूँ ? यह दश्य प्रपञ्च क्या है और किस लिये सामने आया है ? जो मिथ्या है, वह मिथ्या ही रहे । उसके मिथ्या होनेसे किसकी क्या हानि होनेवाली है । ब्रह्मन् ! जैसे यत्र-तत्र अमण करनेवाले पिकको मरुभूमिसे विरक्ति हो जाती है, वैसे ही इस प्रकार विचार करते-करते सभी भोग्य पदार्थोंसे भेरी अरुचि हो गयी है ।

मुनीश्वर ! देखिये, भिन-भिन्न रूपोंमं उपल्य्य होनेवाले उन तुष्छ भोगोंने हमको उसी प्रकार जर्जर बना दिया है, जैसे प्रचण्ड बायु पर्वतीय वृक्षोंको जर्जर कर देती हैं । सब लोग अचेतन-से होकर प्राणनामग्रारी प्रवनसे प्रेरित हो व्यर्थ ही शब्दोचारण कर रहे हैं, जैसे कीचक नामक बाँस अपने छेदोंमें हवा भर जानेसे बाँसुरीकी-सी ध्वनि करने लगते हैं । संसारकी सम्पदाएँ सदा सबकी बखना करती रहती हैं । ये मनुष्योंकी मनोवृत्तिको मोह लेती हैं, उनकी सहुण-राविका नाश कर देती हैं और तरह-तरहके दु:ख दिया

करती हैं। द:खोंका जाल-सा बिछाती रहती हैं। ये धन-वैभव चिन्ताओंके चक्करमें डाळनेवाले हैं, इसलिये मुझे आनन्द नहीं देते तथा बच्चोंबाळी स्त्रियोंसे भरे हुए घर भी भयानक विपत्तियोंके आवास-स्थानकी भाँति मुझे दु:ख ही प्रदान करते हैं, सुख नहीं । मुने ! जैसे बाँस और तिनकोंसे आच्छादित गर्तमें गिरनेके कारण प्राप्त होनेत्राले क्षुघा, पिपासा आदि दोषोंका तथा बन्धन आदि दुर्दशाओंका विचार करते रहनेसे बँधे हुए हाथीको कभी सुख नहीं मिळता, उसी प्रकार देह आदि पदार्थोंकी क्षणमङ्गरताके कारण उनमें अनेक प्रकारके दोषों और दुर्दशाओंका स्मरण करके मेरे मनको भी शान्ति नहीं मिल रही है । अज्ञानरूपी रात्रिमें तीत्र मोहरूपी कहरेसे लोगोंकी ज्ञानरूपी ज्योतिके नष्ट हो जानेपर दूसरोंको दु:ख देनेमें परम चतुर विषयरूपी सैकड़ों चोर हर समय और प्रत्येक दिशामें विवेकरूपी श्रेष्ठ रतका अपहरण करनेके लिये जी-जानसे लगे हुए हैं । युद्धमें उन्हें गार भगानेके लिये तत्त्वज्ञानी पुरुषोंको छोड़कर दूसरे कौन-से स्रभट समर्थ हो सकते हैं (तत्त्वज्ञानी ही उनको नष्ट करनेमें समर्थ हैं, दूसरे नहीं )। (सर्ग ११-१२)

### धन-सम्पत्ति तथा आयुकी निस्सारता एवं दुःखरूपताका वर्णन

शीरामचन्द्रजी कहते हैं—मुने ! यह लक्ष्मी, यह धन-सम्पत्ति संसारमें यदि स्थिर होकर रहे तो बहुत-से सुखोंकी साधनभूत होनेके कारण वह सबसे उत्हृष्ट वस्तु है—यह मृद्ध मृनुष्योंकी ही कल्पना है । वास्तवमें न तो वह कमी स्थिर रहती है और न उत्हृष्ट ही कहलाने योग्य है; क्योंकि वह सबको व्यामोहमें ही डाल्दी रहती है । अतः (विषयोंकी माँति) वह मी निश्चय ही अर्मर्थकी प्राप्ति करानेवाली है। जैसे नदीसे असंख्य ब्रह्मल तरङ्गें प्रकट होती और वायुकी सहायतासे बढ़ती हती हैं, उसी प्रकार इस श्री अथवा सम्पत्तिसे बहुत-सी चिन्तारूपिणी पुत्रियाँ उत्पन्न होती हैं और विविध

दुश्चेष्टाओंद्वारा चृद्धिको प्राप्त होती रहती हैं। यह सम्यत्ति शाबोक्त सदाचारसे रहित पुरुपको पाकर इयर-उधर दौड़ती रहती है, कहीं एक जगह पेर जमाकर स्थिर नहीं रहती। यह मृह सम्यत्ति किसी गुणवान पुरुपके द्वारा बड़े दु:खसे उपार्जित होनेपर भी प्रायः उसके उपभोगमें नहीं आती और राजाओंकी प्रकृतिके समान (श्रेष्ठ पुरुपकी उपेक्षा करके भी) गुण-अवगुणका विचार किये विना ही जो कोई भी अपने पास रहता है, उसीका अवल्यन कर लेती हैं। लोग तमीतक अपने और पराये जनोंके प्रति शीतल-मृदुल (दया, उदारता और स्नेह आदिसे सम्पन्न) बने रहते हैं जबतक कि वे प्रबल वायुके वेगसे वर्फकी माँति धन-सम्पत्तिके द्वारा कठोर एवं दुस्सह नहीं बना दिये जाते । जैसे सुद्वीमर धूल मिणयोंको मिलन कर देती है, उसी प्रकार धन-सम्पत्तिने बड़े-बड़े विद्वान्, रू.र्शर, कृतज्ञ, सुन्दर और कोमल्खमावाले पुरुषोंको भी मिलन (कलिक्क्त) कर दिया है । भगवन् ! धन-सम्पत्ति सुख देनेके लिये नहीं, दु:ख देनेके लिये ही बढ़ती है; जैसे विषकी बेल सुरक्षित रक्खी जाय तो वह मौत ही देती है, उसी प्रकार धन-सम्पत्तिकी रक्षा करनेपर भी वह विनाशका ही कारण होती है ।

जो धन-सम्पत्तिसे यक्त होकर भी जनताकी निन्दाका पात्र न हो, शूरवीर होकर भी अपने ही सुँहसे अपनी बढ़ा-चढ़ाकर प्रशंसा न करता हो तथा खामी होकर भी समस्त सेवकों अथवा प्रजा-जनोंपर समान दृष्टि रखता हो-ये तीन तरहके पुरुष संसारमें दुर्छम हैं। यह धन-सम्पत्ति द:खरूपी सर्पोंके रहनेके लिये विषम ( भयंकर ) और गहन ( दुर्गम ) गुफा है तथा महान् मोहरूपी गजराजोंके निवासके लिये विनध्याचलकी विशाल तरभूमि है। अर्थात् यह महान् दु:ख देनेत्राळी और महान् मोहसे आवृत करनेवार्था है। सत्कर्मरूपी कमर्थोको संकचित करनेके लिये यह रात्रिके समान है । द:खख्पी कुपदोंके विकासके लिये चाँदनीका काम करनेवाली है तथा उत्तम दृष्टि (श्रेष्ठ बुद्धि) रूपी दीपकको बुझानेके लिये वायुके तुल्य हैं । धन-सग्पत्ति भय और भ्रान्तिरूपी वादलोंकी उत्पत्ति तथा वृद्धि करनेशली हैं. विवाद रूपी विषको बढानेवाळी है, विकल्प ( संशय ) रूपी खेतीकी उपजके लिये क्यारीके समान है तथा खेर या कप्ट प्रदान करनेके लिये भयंकर सर्पिणीके तल्य है। वैराग्यरूपी छताओं की नष्ट करनेके लिये ओलेके समान है। काम आदि मनोविकाररूपी उल्लओंको सबल बनानेके लिये अँघेरी रात्रिके तल्य है। विवेकरूपी चन्द्रमाको प्रस लेनेके लिये राहुकी दाढ़ है और सौजन्यरूपी कमलको संकुचित कर देनेके लिये

चन्द्रमाकी चाँदिनी है । इतना ही नहीं, यह इन्द्र-धनुपके समान क्षणस्थायी विविध रंगों (रागों) के कारण मनोहर जान पड़नी है तथा विज्ञित्र समान चपळ तथा उरपन्न होते ही नष्ट हो जानेवाळी है । प्रायः जंब ही इसके आश्रय हैं। यह एक रूपसे कहीं क्षणभर भी नहीं टहरती। पानीकी ळहर और दीपककी ळीके समान चञ्चळ है तथा जिन्हें जानना अयन्त कठिन है, ऐसी असंख्य दुर्दशाओंकी प्राप्ति करानेवाळी है। यह धन-सम्पत्ति मनोर होनेके कारण चित्त-वृत्तिको अपनी ओर खींच ळेती है। प्रायः अनर्यकारी कमोंसे इसकी प्राप्ति होती है और प्राप्त होकर भी यह क्षणभरमें नष्ट हो जानेवाळी हैं।

मने ! जीवकी आय पत्तेके सिरेपर लटकते हुए जल-विन्दुके समान अस्थिर है । वह उन्मत्तके समान असमयमें ही इस कुस्सित शरीरको छोड़कर चल देती हैं। जिनका चित्त विषयरूपी विषवर सर्पोंके संसर्गसे सर्वथा जर्जर हो गया है और जिनमें प्रौढ़ आत्म-विवेकका अभाव है. उन लोगोंकी आयु उन्हें क्लेश देनेशली ही है। जो जानने योग्य वस्तु (परब्रह्म परमात्मा ) को जान चुके हैं और उस अपरिन्छिन ब्रह्मपदमें प्रतिष्ठित हैं, ऐसे महापरुषोंकी आय ळाम-हानि एवं स्रख-द्र:खमें चित्तको समानभावसे स्रस्थिर रखनेशळी होनेके कारण सखदायिनी हैं । महर्षे! हमलोग नपे-तुले आकारवाले शरीरमें ही 'यह आसा है' ऐसा निश्चय किये बैठे हैं । अतः संसारक्षी मेचमें विजलीके समान चमककर विद्वप्त हो जानेवाटी इस क्षणभङ्गर आयुमें हम सुखी नहीं हैं । शरद्ऋतुके छिटफट बादल, तेलरहित दीपक तथा जलकी तरङ्गके समान चञ्चल आयु गयी हुई ही देखी जाती है । तरङ्गको, जल आदिमें प्रतिविम्बित चन्द्रमाको, विद्युत्-पृक्षको और आकाशकमलको हाथसे पकड़नेका तो मैं विश्वास रख सकता हूँ; परंत इस अस्थिर आयपर मेरा कोई भरोमा

यहाँ जड़के दो अर्थ हें—जल और मूर्ख । बिजलीका आश्रय जल होता है और धन-सम्पत्तिका आश्रय मूर्ख ।

नहीं है ( असम्भव बातें भी मले ही सम्भव हो जायँ, पर आयुको पकड़े रखना असम्भव है ) । जैसे खद्ध**रा द**ृख भोगनेके लिये ही गर्भ पारणकी इच्छा करती है, उसी प्रकार जिसका मन बिश्रान्त (तृष्णाओंसे अत्यन्त उपरत ) नहीं है, ऐसा मूर्ख मनुष्य कप्ट उठानेके छिये ही व्यर्थ आयुका विस्तार (अधिक कालतक जीना) चाहता है । ब्रह्मन् ! इस संसार-चक्रमं जो देहरूपी लता हैं, यह सृष्टिक्पी सनुद्रके जटका विकारभूत फेन ही हैं (क्योंकि उसीके समान अत्यन्त अस्थिर हैं)। अतः इसमें अधिक काएतक जीवित रहना मझे अच्छा नहीं लगता : वास्तवमें वही जीवन उत्तम जीवन कहराता है. जिसमे अवस्य पाने योग्य वस्तु ( प्रमाल-ज्ञान ) की प्राप्ति होती है, जिससे फिर शोक नहीं करना पड़ता तथा जो प्रम निर्वाणरूप सुखका स्थान है। यों तो ब्रक्ष भी जीते हैं, पश्च और पक्षी भी जीविल गहते हैं; परंत वास्तवंगं उसी पुरुपका जीवन सफल है, जिसका मन भननके द्वारा जीवित न रहे-अमनीमावको प्राप्त हो जाय । लंसारमें उन्हीं जीवोंका जन्म लेना सफल है और उन्हींका जीवन श्रेष्ठ है, जो फिर यहाँ जन्म नहीं लेते। शेष प्राणी तें बूढ़े गरहोंके समान हैं ( जैसे गदहे अधिक कालतक जीनेपर भी उत्तम जीवन नहीं विताते, उसी प्रकार उन प्राणियोंका भी जीवन है, जो इस अपवित्र देहको ही आत्मा माने बेठे हैं)।

अविवेकी मनुष्यके लिये शास्त्रोंका अध्ययन भाररूप हैं। समी ( विपयासक ) पुरुपके लिये तत्त्वज्ञान भार हैं। अशान्त

मनुप्यके लिये मन भार है तथा जो आत्मज्ञानसे शून्य है, उसके लिये शरीर भार है। जिसकी बुद्धि दूषित है, उस प्रस्पके लिये रूप, आयु, मन, बुद्धि, अहंकार तथा चेष्टा--- ये सब-के-सब उसी प्रकार दु:खदायक हैं, जैसे बोझ ढोनेजाले मनुत्र्यके लिये उसके सिरका बोझ कप्रदायक होता है। आयु कठोर परिश्रम एवं सुदृढ़ काउको ही देनेत्राली है। इसमें श्रमकी निवृत्ति कभी नहीं होती, कामनाओंकी प्रतिका भी अभाव ही रहता है। यह आपत्तियोंका परम आश्रय और रोगरूपी पक्षियोंका घोंसल हैं। जैसे बिलमें विश्वाम करनेवाले तथा विपक्ते द्वारा मंताप देनेवाले भयंकर सर्प वनकी वायुका पान करते हैं, उसी प्रकार शरीररूपी विलमें रहकर विवतुल्य दाह पैदा करनेवाले भीपण रोगरूपी सर्प जीवकी आयका पान करते हैं । जैसे काठके छोटे-छोटे कीड़े उसके भीतर रहकर पुराने पेड़को सदा काटते और उससे धूल-सी गिराते रहते हैं, उसी प्रकार सदा पीव, रक्त और मल बहानेवाले तथा देहके भीतर निवास करनेवाले दुष्ट रोग आदि दुःख निरन्तर आयुका उच्छेर करते रहते हैं। जैसे बिछी चूहेको शीघ्र निगल जानेके लिये उत्कट अमिलापाके साथ निरन्तर उसकी ओर ताकती रहती है, उसी प्रकार मृत्य भी आयुको अपना ग्रास बनानेके लिये ही सदा उसकी ताकमें बैठी रहती है। इस संसारमें यह आय जिस प्रकार स्थिरता और सुखके द्वारा सदाके लिये परित्यक्त, अत्यन्त तुच्छ, गुणहीन तथा मृत्युकी भाजन है, वेसी दूसरी कोई वस्तु नहीं है। (सर्ग १३-१४)

### अहंकार और चित्तके दोप

श्रीरामयन्द्रभी कहते हैं—मुनिश्रेष्ठ! यह अनेक रूप-शला संसार दीनोंसे भी दीन त्रिश्यलप्ट लोगोंको अहंकार-के यक्षीभृत होनेके कारण ही निरन्तर राम-द्रेप आहि दोषोंके कोरारूप अनर्यकी प्राप्ति कराता रहता है । अहंकारके वश्में होनेसे ही मनुप्यपर आपत्ति आती है—

उसे शारीरिक कष्ट मोगने पड़ते हैं। अहंकारसे ही अनेक दु:खद मानसिक व्यथाएँ होती हैं तया अहंकारसे ही राग अथवा दुश्चेद्याएँ होती हैं। जैसे बहेल्थिके द्वारा मुगोंको पकड़नेके लिये बहुत वहा जाल विक्राया जाता है, उसी प्रकार अहंकाररूपी दोषके कारण संसाररूपी अँचेरी रातमें जीवोंके मनको मोहित करनेवाळी विशाल माया बिळी हुई है । अहंकार शान्तिरूपी चन्द्रमाको निगलनेके लिये राहुका मुख हैं, पुण्परूपी कमलोंका विनाश करनेके लिये हिमरूप वज्र है और सब भूतोंमें समदर्शितारूपी मैचका विष्यंस करनेके लिये शरद् ऋतु है । ऐसे अहंकारका में त्याग करता हुँ । न न ही मेरा है । में शान्त होकर मनको जीतनेवाळे और न मन ही मेरा है । में शान्त होकर मनको जीतनेवाळे महाया पुरुषकी मौति अपने-आपमें ही स्थित रहना चाहता हुँ । ब्रह्मन् ! यदि अहंकार रहना हैं तो आपत्तिकाळमें मुझे दुःख होता है और यदि नहीं रहता तो में निरन्तर सुखका अनुभव करता हूँ । इसिळये अहंकाररहित होना ही शेष्ट हैं ।

मुने ! मैं अहंकारका त्याग करके शान्तचित्त हो उद्देगरान्य होकर बैठा रहता हूँ; क्योंकि भोगोंके समृहका आश्रार ही क्षणभङ्कर है । इस देहरूपी विशाल वनमें जो वनीमृत अहंकाररूपी मोटा-ताजा सिंह हैं, उसीने इस जगत्का विस्तार किया है ( इसे अपनी कीडास्थली वनाया है ) । मुने ! जैसे शत्रु किसीको मारनेके लिये वनाया है ) । मुने ! जैसे शत्रु किसीको मारनेके लिये वन्त्र-तन्त्रके हारा मारण-उच्चाटन आदिका जाल फैलाता है, उसी प्रकार इस अहंकाररूपी महान् शत्रुने संसारमें जीवका पतन करनेके लिये विना मन्त्र-तन्त्रके ही स्त्री, पुत्र, मित्र आदिके जाल फैला रक्खे हैं । इस अहंकारका मृत्रोच्छेदपूर्वक निराकरण कर देनेपर ये समी मानसिक दुश्चिन्ताएँ तुरंत अपने-आप विलीन हो जाती हैं । अहंकाररूपी वादलके फट जानेपर शानिका विनाश करनेशला एवं हृदयाकाशों लाया हुआ महान् मोहरूपी बृहासा धीरे-शीरे न जाने कहाँ

विळीन हो जाता है । महानुभाव मुनीक्वर ! जो सम्पूर्ण आपित्योंका घर, शान्ति आदि उत्तम गुणोंसे रहित तथा हृदयके भीतर निवास करनेवाळा है, उस अनित्य अहंकारका में आश्रय ळेना नहीं चाहता (उसके अधीन होना नहीं चाहता)। अपने सुदृढ़ विवेकके ह्यारा में अच्छी तरह समझ गया हूँ कि यह अहंकार नामक वस्तु सब ओरसे अतिशय दु:खरूप ही है । अतः अब मेरे ळिये जो कुळ भी कर्तव्य शेष रह गया हो, उसे बताते हुए आप मुझे अध्यात्मविषयक उपदेश दीजिये।

मुनीक्वर ! जैसे वायुके प्रवाहमें पड़कर मोर-पंखका अग्रभाग वेगसे हिलता रहता है, उसी प्रकार यह चञ्चल चित्त भी अत्यन्त व्यप्र होकर व्यर्थ ही इधर-उधर दीइता रहता है । जैसे क़त्ता अपना पेट भरनेके लिये व्याकुल हो गाँवमें दूर-से-दूरतकके घरों या स्थानोंका चक्कर लगाया करता है, वही दशा इस चञ्चल मनकी हैं। इसे कहीं भी कोई अनुकूल वस्तु नहीं प्राप्त होती । इसलिये यह दीन बना रहता है । यदि इसे कभी विशाल धनका भंडार प्राप्त हो जाय, तो भी यह भीतरसे तृप्त नहीं होता । जैसे बाँस या बेंतकी बनी हुई पिटारी कभी जलसे नहीं भरती, उसी प्रकार धनसे मनुष्यका जी नहीं भरता । मुने ! जैसे अपने झंडसे बिछड़कर जालमें जकड़े हुए मृगको कभी सुख नहीं मिलता, उसी प्रकार समस्त साधनोंसे शून्य ( एवं सत्सङ्गरहित ) मन सदा दुर्वासनाओंके जालमें जकड़ा रहता है। इसलिये उसे कभी प्रख और संतीय नहीं प्राप्त होता । सुने ! तरहोंके समान चड्डा वृत्तिको धारण करनेवाला यह मन अपने स्थल-सूक्ष्म अवयव-विभागको छोड़कर एक क्षणके लिये भी हृदयमें स्थिर नहीं रहता । विपयोंके चिन्तनसे क्षोमको प्राप्त हुआ यह मन मन्दराचलके आघातसे उछलती हुई क्षीरसागर-की दुग्वराशिके समान दसों दिशाओंमें दौड़ता या

अ जैसे चन्द्रमाको राहु निगल जता है। कमलोको हिम या ओलोकी वर्षा नष्ट कर देती है और शरद ऋतु मेजोका निष्वंत कर डालती है। उसी प्रकार अहंकार शान्ति, क्षमा, द्या तथा प्राणिमात्रमें सममाक्को नष्ट कर देता है।

(सर्ग १५-१६)

भ्यत्कता फिरता है, किंत कहीं भी शान्तिको नहीं पाता। ब्रह्मन् ! जैसे मृग गहुेमें गिरनेकी कोई चिन्ता न करके हरी-हरी दुव चरनेकी इच्छासे प्रेरित हो बहुत दूरतक दौड़ लगाता रहता है, उसी प्रकार यह मन नरकके गर्तमें गिरनेकी परवा न करके भोग-ळामकी आशासे बड़ी दूरतक चकर लगाता रहता है ( भाँति-भाँतिके मनसूबे बाँघता रहता है ) । जैसे पिंजड़ेमें बंद किया हुआ सिंह चिन्ताके कारण एक जगह स्थिर होकर नहीं रहता, उसी तरह नाना अकारकी चिन्ताओंसे अत्यन्त चपल हुआ मन अपनी चन्नळ वृत्तिके कारण कहीं स्थिर नहीं रह पाता । जैसे इंस जलसे दूधको निकाल छेता है, वैसे ही मोहरूपी रथपर आरूढ़ हुआ यह मन भी इस शरीरसे **उद्दे**गशून्य समताके सुखका अपहरण कर छेता है। **ब्रह्मन** ! मनरूपी प्रह अग्निसे भी अधिक उष्ण हैं। हमने कपर चढना पर्वतपर चढनेसे भी अधिक किंटन है तथा वह वजसे भी बढ़कर कठोर है। उसको बशमें छाना बहुत ही कठिन है। जैसे मांसमधी पक्षी मांसपर टूट पड़ता है, उसी प्रकार मन भी इन्द्रियोंद्वारा उपलब्ब होनेवाले विषयोंकी ओर दौड़ पड़ता है। परंत जैसे बालक पहले तो खिलौनेकी ओर ळळकता है, फिर उसे पाकर थोड़ी ही देरमें उससे मूँह मोड लेता है, उसी तरह यह मन प्राप्त हुए

विषयसे क्षणभरमें ही विरत हो जाता है (और विषयकी खोज करने लगता है ) । नये-नये समुद्रको पी जाना, समेर पर्वतको जङ्से उखाङ् फेंकना तथा अग्निका ही आहार करना-ये महान् एवं दुस्साध्य कार्य हैं। परंतु चञ्चल चित्तकों वशमें कर लेना इनसे भी महान् एवं कठिन कार्य है। सम्पूर्ण पदार्थोंका कारण चित्त ही है। जबतक चित्त है, तभीतक तीनों छोकोंकी सत्ता है, उसके क्षीण होते ही जगत क्षीण हो जाता है। इसलिये इस चित्तरूपी रोगकी यनपूर्वक चिकित्सा करनी चाहिये । मुने ! जैसे महान् पर्वतसे अनेकानेक वनों एवं काननोंकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार मनसे ये सैकड़ों सुख-दु:ख पैदा हुए हैं--इसमें संशब नहीं है। अध्यात्मविषयक विवेकसे जब यह मन दुर्बल हो जाता है, तब ये सारे सुख-दु:ख निश्चय ही पूर्णरूपसे गल जाते हैं--ऐसा भेरा विश्वास है । महान मुमुक्ष पुरुष जिसके जीते जानेपर शम, दम, क्षमा, दया, समता, शान्ति, संतोष, सरलता आदि समस्त सद्गुणोंके खाधीन होनेकी आशा करते रहे हैं, उस शत्रुखप चित्तको जीतनेके लिये मैं सब प्रकारसे उद्यत हुआ हूँ । अतएव जैसे चन्द्रमा मेघमालाका अभिनन्दन नहीं करता, उसी प्रकार मैं तीव वैराग्य-सम्पत्तिसे युक्त होनेके कारण जड और मलिन विलासवाली लक्ष्मीका

### तृष्णाकी निन्दा

अभिनन्दन नहीं करता ।

आकाशमें हृदयके अज्ञानान्धकारसे परिपूर्ण दुस्तर त्रणारूपिणी रात्रिका सहारा पाकर नाना प्रकारके दोषरूपी उल्लुओंकी जमातें क्रियाशील हो उठती हैं । जैसे रातमें ओसके कणोंसे अभिषिक्त तथा आसपासके डपवनोंमें खिले हुए काञ्चन पुष्प (धत्रुरेके फूल)

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं-सुनीश्वर ! चेतन जीवरूपी की उज्ज्वल शोभासे सुशोभित चनेकी फलियाँ निश्चय ही अधिक विकासको प्राप्त होती हैं, उसी प्रकार अनेक तरहके दु:खमय विलापोंसे अध्विन्दुओंसे आई तथा निकटवर्ती सुवर्ण आदिकी अमिलापाद्वारा उज्ज्वल हुई चिन्ता या तृष्णा अवस्य अधिकाधिक बढ़ने लगती है। जैसे समद्रके भीतर मैंबर एवं हलचल उत्पन्न करनेके लिये ही तरक्कें उठा करती हैं, उसी तरह हृदयको चञ्चल बना देनेवाली तृष्णा अन्तःकरणमें भ्रम एवं आकुलता पैदा करनेके लिये ही उस सीमातक आ पहुँचती है, जहाँ वह धनादिकी प्राप्तिके लिये कप्टप्रद उत्साहको बढ़ावा देती है । वचि तृष्णाके बेगको रोकनेके लिये यह चित्तरूपी चातक नाना प्रकारकी चेष्टाएँ करता है, तथािप जैसे आयी सड़े-गले तिनकेको न जाने कहाँ-से-कहाँ उड़ा ले जाती है, उसी प्रकार कलड़िंक्नी तृष्णाने इसे न जाने कहाँ—किस अयोग्य अवस्थामें पहुँचा दिया। जैसे जालमें कैंसे हुए पक्षी अपने घोंसलेंमें जानेकी शक्ति विश्वत हो वहीं शोक-दुःखसे मोहित हो जाते हैं, वैसे ही हमलोग चिन्ता या तृष्णाके जालमें फँसकर अपने पारमार्थिक खरूपको प्राप्त करनेमें असमर्थ हो मोहमें इने रहते हैं।

तृष्णा एक पागल घोड़ीके समान है, जो यहाँसे दूर-दूर जाकर बारंबार छौट आती और फिर तुरंत ही सम्पूर्ण दिशाओंमें चक्कर काटने लगती है । जैसे षटीयन्त्र ( रहट ) के ऊपर लगी हुई रस्सी घटके साथ सदा ऊपर-नीचे आती रहती हैं, जड या जलसे सम्बन्ध रखती है, अपने भीतर गाँठें रखती है और चञ्चल बनी रहती है, उसी तरह यह तृष्णा धर्म और अधर्मके अनुसार सदा खर्ग और नरकमें गमनागमन कराती, चेतन और जडकी प्रन्थिसे जुड़ी रहती, जड पदार्थेंसे सम्बन्ध रखती और सदा त्रिक्षुच्च बनी रहती है। जो देहके भीतर मनमें गुँथी हुई है, जिसका छेदन करना प्राय: सभीके छिये अत्यन्त कठिन है, उस तृष्णांके द्वारा मनुष्य उसी प्रकार शीव्र भारवाही बना लिया जाता है, जैसे रासकी रस्सी बैलको तत्काल भार होनेके िये विवशकर देती हैं। जैसे बहेलियेकी स्त्री पक्षियोंको फँसानेके लिये जाल बनाती है, उसी प्रकार सदा आकर्षणशील खभाववाली तृष्णा लोगोंको फँसानेके लिये स्त्री, पुत्र और मित्र आदिकी परम्परा रचती रहती है। यद्यपि मैं धीर हूँ, तथापि भयानक काली रातके समान तृष्णा मुझे भयमीत-सा कर देती हैं। विवेकरूपी नेत्रसे सम्पन्न हूँ, तो भी वह मुझे अंधा-सा बना देती हैं और सिचदानन्दघनरूप होनेपर भी मुझे वह मानो खेदमें डाल देती हैं।

तृष्णाको काळी नागिनके समान समझना चाहिये। वह सहस्रों कुटिळताओंसे भरी हुई है। विषयभोग-स्रख ही उसका कोमल स्पर्श है। वह विषमतारूपी विपको ही उगळती है और तनिक-सा स्पर्श हो जानेपर भी डँस लेती है (अपने सम्पर्कमें आये हुए प्राणीका नारा कर देती है \*) | इतना ही नहीं, तृष्णा काली-कञ्चटी राक्षसीके समान भी बतायी गयी है। वह पुरुषोंके हृदयका भेदन करनेत्राली तथा मायामय जगतको रचनेत्राठी है। दुर्भाग्य प्रदान करनेत्राठी तथा दीनताकी प्रतिमूर्ति है। पर्वतकी गुफामें एक प्रकारकी ळता होती है, जो सर्य-किरणोंके न मिळनेसे सदा अत्यन्त मिलन रहती हैं। वह खानेमें कड़वी और परिणाममें उन्मादका रोग पैदा करनेवाली है। उसकी बेल बहुत लंबी होती है और उसमें रसकी मात्रा अधिक रहती है। यह तृष्णा भी उसी छताके समान निरन्तर अत्यन्त मिळन, परिणायमें दु:खसे पागल बना देनेत्राली, वासनारूपी विज्ञाल ताँतोंसे यक तथा विषयोंमें गहरा स्नेह पैदा करनेत्राठी है। जैसे ऊँचे वृक्षोंकी शाखाके अग्रभागमें स्थित सुखी हुई मञ्जरी पुष्पशून्य, निष्फल तथा कण्टकाकीर्ण होनेके कारण आनन्ददायिनी नहीं होती, उसी प्रकार तृष्णा सर्वथा सूनी, निष्फल, व्यर्थ त्रिस्तारको प्राप्त होनेत्राली, अमङ्गळकारिजी और अूर है। यह कभी सुखदायिनी नहीं होती । संसाररूपी विशाल वनमें तृज्यारूपिणी विषकी बेल फैली हुई हैं। जरा-पृत्य आहि ही इसके फुल तथा

क्ष नागिनकी भी चाल टेढ़ी और स्पर्श कोमल होता है तथा वह थोड़ा-चा छू जाय तो भी छूनेवालंको डॅसकर मार डालती है।

त्रिनिमात और उत्पात (अव:पतन और उपद्रव) ही फल हैं।

मुने ! चिन्ता ( तृष्णा ) चञ्चल मोरनीके समान है। नोरनी वर्षाकी बुँदें पड़नेपर वारंबार नृत्य करती है, शरद-ऋतका प्रकाश आ जानेपर शान्त हो जाती है और दुर्गम-स्थानोंमें भी पेर रखती है, इसी तरह तृष्णा भी कुहरेके ममान मोहके आवरणमें स्कृरित होती है--नाच उठती हैं, विवेकका प्रकाश छा जानेवर शान्त हो जाती है और असाध्य वस्तुओंमें भी पाँव रख देती हैं । केवळ वर्पा-कालमें इतराकर बहनेवाली छोटी नदी और तृष्णामें बहुत व्रह्म समानता है। वह नदी वर्षाके अतिरिक्त समयमें चिरकालतक जलहान्य पड़ी रहती है। वर्षा-ऋतुमें भी बीच-बीचमें जब बृष्टि रूक जाती है, वह जलसे खाली हो जाती है; परंतु पानी बरसनेपर उसमें क्षणभरमें बाढ़ आ जाती है और जलकी बहुत-सी उत्ताल तरकें उठने लगती हैं। इसी प्रकार तृष्णा भी चिरकालतक कलरात्य ही रहती है, कभी-कभी सफल होनेगर भी बीच-बीचमें फलराून्य हो जाती है । जड पदार्थेमि ही इसे अधिक आनन्द मिलता है और क्षणमर्में ही यह उल्लसित हो उठती है। चारेके लोभसे चञ्चल हुई चिड़िया जैसे फलरान्य छड़े हुए वृक्षको छोड़कर दूसरे-दूसरे फलयुक्त बुक्षपर चली जाती है, उसी प्रकार तृष्णा भी विवेकी एवं विरक्त पुरुपको छोड़कर विषयासक्त पुरुषके पास चली जाती है।

तृष्णा और चन्नल वँइरिया दोनोंका स्वभाव एक-नैसा हैं। वे अउङ्घश्यानमें भी पैर रख देती हैं, तुप्त हो जानेपर भी नये-नये फलकी इच्छा करती हैं और विवयक्त एक स्थान्तर अधिक कालक्तक नहीं उहरतीं। तृष्णा इत्यक्षी कपन्यें निवास करनेवाली अमरी है। यह क्षणभरमें पातालको चली जाती है, फिर दूसरे ही क्षण आकाशकी सैर करने लगती है और क्षण-मरमें ही दिगन्तक्सी निवुक्षमें महराती दिखायी देती

है। संसारमं जितने दोप हैं, उन सबमें एकमात्र तृष्णा ही ऐसी है, जो दीर्वकालतक दु:ख देती रहती है। वह अन्त:पुरमें रहनेवाले मनुष्यको भी भीवण संकटमें डाल देती हैं। तृष्णारूपिगी मेघमाटा मोहरूपी नीहार-पुञ्जसे घनीभूत होकर परम ज्ञानरूपी सुर्यके प्रकाशको ढँक देती है और जगत्को केवल जडता (जल अथवा अज्ञान ) ही प्रदान करती है । तृष्णा सांसारिक व्यवहारमें फँसे हुए समस्त प्राणियोंको बाँधनेके लिये एक मजबूत रस्सीके समान है। उसने सबके मनको बाँध रक्खा है। इन्द्र-धनुष जिन रुक्षणों अथवा धर्मोंसे युक्त दिखायी देता है, वे ही तृष्णाके भी लक्षण अथवा धर्म हैं । वह इन्द्र-धनुषकी ही भाँति बहुरंगी, मुंगहीन, विशाल, मलिन ( मेघ अथवा अग्रद्ध अन्त:करणवाले प्राणीके ) आधारपर स्थित, शून्यरूप और शून्यमें ही पैर रखनेवाली है। तृष्णा गुणरूपी हरी-भरी खेतीको नष्ट करनेके लिये वज्रवातके समान है । आपत्तियोंको बढ़ानेके लिये उस शरद्-ऋतुके तल्य है, जिसके आनेपर धान आदिकी खेती पकी हुई बालोंसे सम्पन्न हो जाती है। तत्त्व-ज्ञानरूपी कमलोंका विध्वंस करनेके लिये ओलेके सदश और अज्ञानकभी अन्यकारकी बृद्धिके लिये वह हेमन्तकी लंबी रातके समान है।

तृष्णा इस संसाररूपी नाटककी नटी है, प्रवृत्तिरूप नीडमें निवास करनेवाळी पक्षिणी है, मनोरथ-रूपी महान् वनमें विचरनेवाळी हरिणी है और कामरूपी संगीतको उद्युद्ध करनेवाळी बीणा है। वह व्यवहाररूपी समुद्रकी छहर है। मोहरूपी मतवाळे गजराजको बाँधे रखनेके ळिथे साँकळ हैं, सृष्टिरूपी वटवृक्षकी कुन्दर बरोह है और दु:वरूपी कुमुदोंको विकसित करनेवाळी चाँदनी है। इतना ही नहीं, तृष्णा जरा-मृख्युरूप दु:व्यम्य रह्नोंका संग्रह करनेके ळिथे एकमात्र रह्न-पेटिका है तथा आधि-व्याधिरूप विद्यासींका नित्य विस्तार करनेवाळी मदमत्त विळासिनी है। तृष्णाको व्योपवीर्था (आकाश)

१. इन्द्र-धनुषके पश्चमें गुणका अर्थ प्रत्यञ्चा है ।

के समान समझना चाहिये। जैसे आकाश कमी सूर्यके प्रकाशसे निर्मल हो जाता है, कमी मेथोंकी घटा धिर आनेसे वहाँ कुळ क्षणोंके लिये कुळ-कुळ कँघेरा छा जाता है और कमी वह बुहरेसे हक जाता है, उसी प्रकार एष्णा भी कमी किंचित् विवेकका प्रकाश पाकर निर्मल हो जाती है, विवेक न होनेगर अज्ञानसे मल्नि रहती है और कमी बुहरेके समान मोहसे आवृत हो जाती है। जबतक विष-विशेषके उद्भवसे प्रकट होनेवाले विस्विका (हैजा) नामक रोगके समान मृत्युकी हेतुमूता तृत्या पीछे लगी रहती है, तमीतक यह चञ्चल-चित्त मृह जनसमुदाय मोहको प्राप्त होता रहता है।

लोग विषयोंका चिन्तन त्याग देनेसे ही अपने सम्पूर्ण दुःखको दूर कर मकते हैं । विषय-चिन्तनका त्याग ही तृष्णारूपिणी विस्विकाक निवारणका मन्त्र कहा गया है । तृष्णा वेणुल्या (बाँस) वतायी जाती है । जैसे वाँस भीतरसे खोखला, वीच-वीचमं गोठोंसे युक्त और कोंपल्ल्यपी बड़े-बड़े काँटोंसे भरा होता है तथा उसमें सबको प्रिय लगनेवाले मोती उपलब्ध होते हैं, उसी प्रकार तृष्णा भी भीतरसे खोखली, कपट-दुराग्रह आदि गाँठोंसे मरी, चिन्ता और दुःखरूपी कप्टकोंसे परिपूर्ण तथा मोती-मणि आदि धन-

सम्पत्तिमें अधिक प्रेम रखनेत्राली है । फिर भी यह बड़े आश्चर्यकी बात है कि परम बुद्धिमान् ज्ञानीजन चिवेककी चमचमाती हुई तलत्रारसे उस दुश्छेद विन्ताको भी काट डालते हैं। ब्रह्मन् ! जीवोंके हृदयमें रहनेवाली यह तृष्णा जैसी तीखी है, वैसी तीखी न तो तळवारकी घार है, न वजाधिकी लपटें हैं और न आगमें तपाये हुए लोहकणोंकी चिनगारियाँ ही हैं। तृष्णा दीप-शिखाके समान कही गयी है । जैसे दीपककी शिखा बीचमें उज्जल, अन्तमें काली होती हैं, उसका अग्रमाग तीका होता है, उसमें तेल और ढंबी-सी बत्ती रहती है, वह प्रकाशमान होती है और दाहके कारण उसका स्पर्श दुस्सह होता है, उसी प्रकार तच्या भी बीचमें भोग-बैभवसे उज्ज्वल और अन्तमें द:प्य एवं मृत्य देनेवाली होनेके कारण काली होती है, उसका अग्रमाग या आरम्भ भी असहा होता है। वह श्री-पत्र आदिके रनेहर्ते प्रर्ण तथा बाल्य, यौवन, बढापा नामक अवस्था-विशेषरूपी बत्तियोंसे पुत्त होती है, इसका सबको प्रत्यक्ष अनुभव होता है तथा इए वस्तुके वियोग-जनित अन्तर्दाह उत्पन्न करनेके कारण यह सबके लिये असह्य हो उठती है । महर्षे ! मेरु पर्वतके समान परम उन्नत, बिद्वान्, शूर्त्वीर, सुस्थिर और श्रेष्ट मनुष्यको भी यह एकमात्र तृष्णा ही पटभरमें याचक वनाकर तिनकेके समान हल्का कर देती है। (सर्ग १७)

### शरीर-निन्दा

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—महामुन ! गीली आँतों (मल-मून आदिकी बैलियों ) और नाड़ियोंसे मरा हुआ, नाना प्रकारके विकारोंसे युक्त तथा अन्तमें पतनशील (मरणधर्मा ) जो शरीर संसारमें सबके सामने प्रकाशित हो रहा है, वह भी केवल दु:ख भोगनेके लिये ही है । यह थोड़े-से खान-पान आदिके द्वारा ही आनन्दित हो उठता है और थोड़े-से ही शीत, घाम आदिसे खिन हो जाता है; अत: इस शरीरके समान

गुणहीन, रोचनीय और अधम दूसरा कोई नहीं है । यह शरीर बृक्षके तुल्य है । दोनों सुजाएँ इसकी दो राखाएँ हैं, पिएपुष्ट कंधा तना है । दो नेत्र इसके बिल या खोडर हैं । मस्तकका स्थान इसका बड़ा भरी फल है । यह दाँतरूपी श्रेणीबद्ध पिक्षबोंके बैठनेके लिये स्तस्भके समान सुन्दर आधार है । दोनों कान शब्दरूपी कठफोरवा पिक्षवोंके क्षेग्र खोंखले हैं । हाथ और पैरोंकी अंग्रलियाँ करनेके लिये खोंखले हैं । हाथ और पैरोंकी अंग्रलियाँ

इसके सुन्दर पूछव हैं। गुल्म नामक (पेटका) रोग ही इसपर फैली हुई लताएँ अथवा झाडियाँ हैं। यह कर्म करनेके लिये पञ्चभूतोंके समूहसे संगठित हुआ है। जीव तथा ईश्वररूप पश्चियोंने इसपर अपने घोंसले बना रक्खे हैं। दाँतरूपी केसरोंसे सुशोभित, उत्पत्ति-विनाशशील तथा मन्द्र हासमय विकाससे युक्त हर्षरूपी फूलोंद्वारा यह शरीर-कृक्ष सदा अलंकृत होता रहता है । सुन्दर कान्ति ही इसकी छाया है । यह देहरूपी वृक्ष जीव-रूपी पथिकोंका विश्राम-स्थान है । इसे किसका आसीय कहा जाय और किसका पराया ? इसके ऊपर आस्था और अनास्था ही क्या हो सकती है 2 तात ! भवसागर तथा नदी आदिको पार करनेके लिये बारंबार अवनायी गयी देहलता एवं नौकामें कौन आत्मीयताकी भावना कर सकता है ? जहाँ रोमरूपी असंख्य बृक्ष उगे हुए हैं, जो इन्द्रियरूपी बहुसंख्यक गङ्गोंसे भरा हुआ है, उस देहरूपी निर्जन वनमें कौन विश्वस्त ( निर्भय ) होकर रह सकता है ?

जो संसाररूपी वनमं उगा और बड़ा है, जिसपर चित्तरूपी चञ्चल बानर उळ्ला-कूदता रहता है, जिसका प्रत्येक अवयव विषय-चित्तनरूपी मञ्जरीसे अलंकृत है, महान् दु:खरूपी छुनोंके लग जानेसे जिसमं सव ओर छेर या धाव हो गये हैं, जो तृष्णारूपिणी सर्पिणीका घर है, जिसपर कोपरूपी कौएने घोंसल्य बना रक्खा है, जिसमें मन्द सुसुकानरूपी पुण प्रकट होते और खिलते हैं, इसीलिये जिसकी बड़ी शोमा होती है, शुम और अशुम ( सुख और दु:ख) जिसके महान् फल हैं, सुन्दर कवे और वाँहें जिसकी शाखाएँ हैं, अङ्गुल्यिंसे युक्त हायरूपी पुण-गुल्छोंके कारण जो बड़ा सुन्दर जान पढ़ता है, प्राणवायुरूपी पवनके सन्दनसे जिसके सम्पूर्ण अवयवरूपी पछ्च हिलते रहते हैं, जो समस्त इन्दियरूपी पक्षियोंका आधार है, सुन्दर धुटनोंसे युक्त शरीएका निचला भाग जिसका तना है, जो वहत

ऊँचा है, योवनकी कान्तिरूपी छायासे युक्त होनेके कारण जो सरस प्रतीत होता है, कामरूपी पिषक जिसका सेवन करता है, मस्तकपर उगे हुए बहे-बहे केंद्रा-कलाप जिसपर जमे हुए तिनकोंके समुदाय हैं, अहंकाररूपी गीव जिसपर वोंसला बनाकर रहता है, जो भीतरसे खोखला ( छिद्रयुक्त ) है, नाना प्रकारकी वासनारूपिणी जटाओंके जालका उद्गम-स्थान होनेके कारण जिसे काटना अत्यन्त कठिन है तथा परिश्रमरूपी शाखा-विस्तारके कारण जो विरस ( रूखा ) दिखायी देता है, वह शरीररूपी शुक्ष मुझे सुखद नहीं प्रतीत होता ।

मुने ! शरीर अहंकाररूपी गृहस्थका विशाल गृह है। यह गिरकर सदाके लिये धरतीपर लोट जाय अथवा चिरकालतक स्थिर वना रहे, इससे मेरा क्या प्रयोजन है ? जहाँ इन्द्रियरूपी पश्च कतार वाँधकर खडे रहते हैं. तुष्णारूपिणी गृहस्वामिनी बारंबार ( घर-औंगनमें ) डोळती-फिरती है तथा जिसके समस्त अवयवोंको आसक्तिरूपी गेरु आदिके रंगसे रँगा गया है, वह शरीररूपी गृह मुझे अभीष्ट नहीं है। पीठकी हुन्नी (रीढ़) रूपी शहतीरोंके परस्पर मिळनेसे जिसके भीतर खाळी स्थान बहुत थोड़ा रह गया है तथा जो ऑतकी रस्प्तियोंसे बाँधकर खड़ा किया गया है, वह देहरूपी धर मुझे प्रिय नहीं हैं । जिसमें सब ओर नस-नाड़ी और ऑतोंकी रस्मियाँ फैली हुई हैं, जिसे रक्तरूपी जलसे बनाये गये गारेके द्वारा छीपा गया है तथा बुढ़ापा-रूपी चूनेसे जिलपर सफेदी की गयी है, वह देहरूपी घर मुझे अभीष्ट नहीं है । चित्तरूपी भृत्यने नाना प्रकारकी अनन्त चेष्टाओंद्वारा जिसकी स्थिति अत्यन्त सदृढ़ कर दी है तथा मिथ्या और मोह ( असत्य और अज्ञान )-ये दो जिसके बड़े-बड़े खंमें हैं, वह देहरूपी गृह मुझे प्रिय नहीं है। दु:खरूपी छोटे-छोटे बच्चोंने जहाँ रो-रोकर कोलाहल मचा रक्खा है,

गाढ़ निद्रारूपी सुख-शयाके कारण जो मनोरम प्रतीत होता है तथा जिसमें दुश्चेष्टारूपिणी दर्यं दासी निवास करती है, वह देहरूपी घर मुझे प्रिय नहीं हैं। मुनीश्वर! जो मह आदि दोषोंसे युक्त विषय-समूहरूपी वर्तनों तथा अन्यान्य उपकरणोंसे ठसाठस भरा हुआ है तथा जिसमें अज्ञानरूपी नोनछा लगा हुआ है, वह देहरूपी गेह मुझे अभीष्ट नहीं हैं। गुँत्मरूपी आधार-काष्ट्रपर स्थित जो पिंडलियों हैं, वे मानो खंभे हैं । युटना उनका मस्तक है, वह भी जिसके ऊरुस्तम्भका आधार है तथा दोनों वड़ी-बड़ी मुजाएँ दो आड़ी लक्काड़ियोंके समान जिसे हहतापूर्वक धारण करती हैं, वह देहरूपी घर मुझे इह नहीं है।

महान् ! जहाँ ज्ञानेन्द्रियरूपी झरोखोंके भीतर प्रज्ञारूपिणी गृहस्वामिनी क्रीडा कर रही है तथा चिन्ता-रूपिणी पुत्रियाँ खेल रही हैं, वह देह-गेह मुझे प्रिय नहीं है । जो सिरके केशरूपी छाजनसे छाया द्रुआ है, कानरूपी शोभाशाली चन्द्रशालाओंसे सुशोभित है तथा कुछ लंबी अङ्गलिख्य काष्ट-चित्रोंसे सुसजित है, वह शरीररूपी गृह मुझे प्रिय नहीं है। जिसके समस्त अङ्गरूपी भित्तियोंके समृहमें रोमरूपी घने जौके अङ्कर उगे हैं और जहाँ पेटका गड़ा कभी भरता नहीं, ऐसा देहरूपी गेह मुझे नहीं चाहिये । जिसमें नखरूपी मकड़ियोंका निवास है, जहाँ भूखरूपी कुतिया निरन्तर शोर मचाये रहती है तथा जिसमें भयानक शब्द करनेवाळी प्राणवायु सदा चळती रहती है, ऐसे देह-गेहकी प्राप्ति मुझे प्रिय नहीं है । जहाँ श्वास-प्रश्वासके रूपमें वायुके वेगका निरन्तर भीतर-बाहर आना-जाना लगा रहता है और जिसकी इन्द्रियरूपी खिड़कियाँ सदा खुठी रहती हैं, वह देहरूपी घर मुझे कभी इष्ट नहीं है। जिसके मुखरूपी दरवाजेपर जिह्वारूपिणी वानरी सदा

हटी रहती है, अतएव जो भयङ्कर दिखायी देता है तथा जिसके दाँतरूपी हिंडुयोंके टुकड़े स्पष्टतः दिखायों रत होते हैं, वह शरीररूपी घर मुझे नहीं चाहिये। यह देह-मेह त्वचारूपी चूनेके लेप ( या पल्स्तर ) से चिकता किया हुआ है। नाड़ीरूप यन्त्रोंके संचारसे यह चञ्चल बना रहता है और मनरूपी मुन्दर चूहेने इसमें सब ओर बिल खोद रक्खे हैं; इसिल्पिय यह मुझे प्रिय नहीं है। जो मन्द मुस्कानरूपी दीपककी प्रभासे क्षणभरके लिये उद्धासित हो उठता है, एक ही क्षणमें आनन्दोल्लाससे मुन्दर दिखायी देता है और फिर क्षणमात्रमें ही अज्ञानान्यकारसे व्याप्त हो जाता है, वह शरीररूपी घर मुझे प्रिय नहीं है। जो समस्त रोगोंका घर है, द्धिरीं तथा पके बालोंका नगर है और समस्त मानसिक चिन्ताओंका दर्गम वन है, वह देह-गेह मुझे प्रिय नहीं है।

यह शरीर एक मयानक वन है । इन्हियाँ ही इस जंगलके भाद्ध हैं, जो अपने रोपके कारण इसे दुर्गम बनाये हुए हैं । यह भीतरसे स्ना है तथा अनेकानेक निस्सार खोडरोंसे युक्त है । इसकी दिशारूपी कुंजें बोर अज्ञानान्थकारसे ज्यात होनेके कारण गहन जान पड़ती हैं; अत: यह मुझे कदापि प्रिय नहीं है । यहाँ धन-सम्पत्ति, राज्य, शरीर, नाना प्रकारकी चेष्टाओं और मनोरयोंसे क्या लेना-देना है; क्योंकि काल कुछ ही दिनोंमें इन सबको अपना प्रास बना लेता है । मुने ! यह शरीर केवल रक्त और मंसका ही बना हुआ है । इसका एक ही धर्म है—विनाश । फिर इसके बाहरी और भीतरी खरूपपर विचार करके बताइये, इसमें कीन-सी रमणीयता है ?

कोमळ पछवके समान है, जो तनिक-सी वायुका संचार

ती है, ऐसे देह-मेहकी इसका एक ही धर्म है—विनाश । फिर इसके बाहरी बास-प्रश्वासके रूपमें और भीतरी खरूपपर विचार करके बताइये, इसमें कीन-स्त आना-जाना लगा सी रमणीयता है ?
खिड़कियाँ सदा खुली तात ! जो शरीर मरनेके समय जीवका अनुसरण कमी इष्ट नहीं है । नहीं करते—उसका साथ छोड़ देते हैं, वे कितने कहे कृतन्न हैं । फिर आप ही कहिये, उनपर खुद्धिमान् पर्श्लोंकी क्या आस्था हो सकती है ? यह शरीर उस

१. दाह और घावसे पीड़ित ।

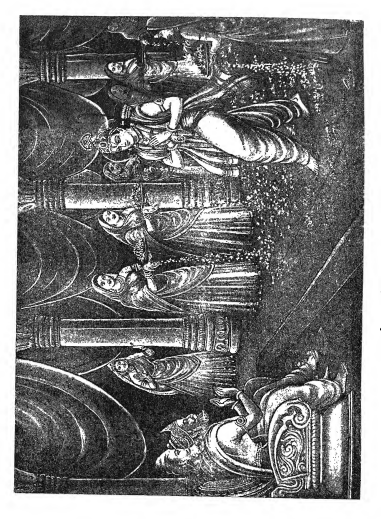
२. एड़ीके ऊपरकी गाँठ।

करता हुआ एक दु:खसे दूसरे दु:खको प्राप्त होता है । अपने चित्तरूपी बिलमें स्थित हो नाना प्रकारकी भ्रान्ति पैदा करनेवाळा कामरूपी पिशाच अपने वशमें हुए पुरुषका बळपूर्वक तिरस्कार करता है । मुने ! युवावस्थामें स्री, यत और कल्ह आदि दुर्व्यसनोंको उत्पन्न करनेत्राले वे राग-लोभ आदि प्रसिद्ध एवं दुष्ट दोष वैसे (काम, चिन्ता आदिके बशीभूत) अन्तःकरणवाले पुरुषको, जो काम आदिमें तन्मय हो रहा है, यौवनके ही सहारे नष्ट कर डालते हैं। जो महान नरकका बीज है और सदा भ्रान्ति पैदा करनेवाला है, उस यौवनके द्वारा जिनका नाश नहीं हुआ, वे मनुष्य दूसरे किसीसे नष्ट नहीं हो सकते । शृङ्कार आदि नाना प्रकारके रसोंसे पूर्ण और अनेक प्रकारके आश्चर्यजनक वृत्तान्तोंसे युक्त भीषण यौवनरूपा भूमिको जिसने पार कर लिया, वही पुरुष धीर कहलाता है । जो क्षणभरके लिये प्रकाशमान, चञ्चल मेघोंकी गम्भीर गर्जना (अभिमान-पूर्ण बचन ) से व्यास और बिजलीकी तरह चमककर लग हो जानेवाला है, वह अमङ्गलमय योवन मुझे अच्छा नहीं लगता । जो भोगके समय मध्र अतएव स्वादिष्ट ( मनोरम ) और अन्तमें दुःखदायी होनेके कारण तिक्त प्रतीत होता है, जिसमें दोष-ही-दोष भरे हैं, जो सब दोषोंका आभूषण तथा मदिराके मद-विलासके समान मोहक है, वह यौवन मझे कदापि अच्छा नहीं लगता । जो असत्य होकर भी सत्य-सा प्रतीत होता है, शीघ्र ही धोखा देनेवाला है तथा खप्नावस्थामें किये गये स्त्री-सह-वासके समान है, वह यौवन मुझे अच्छा नहीं लगता । यह क्षणमरके छिये सुन्दर प्रतीत होनेत्राळी सम्पूर्ण वस्तुओंमें अप्रगण्य हैं। सारी आयु बीत जानेपर दिखायी देनेत्राले गन्धर्वनगरके समान है । यह सब लोगोंको क्षणमात्रके लिये मनोहर प्रतीत होता है। अतः यह मुझे अच्छा नहीं लगता।

यह यौवन ऊपरसे तो रमणीय प्रतीत होता है, किंतु भीतरसे सद्भावशून्य है। अतः वेश्या स्त्रीके

समागमके समान घणित होनेके कारण मुझे रुचिकर नहीं जान पड़ता । जैसे प्रलयकालमें सबको दु:ख देनेवाले बड़े-बड़े उत्पात सब ओरसे उमड़ उठते हैं, उसी प्रकार युवावस्थामें सबको कष्ट प्रदान करनेवाले जो कोई भी आयोजन हैं, वे सब निकट आ जाते हैं। युवावस्थाका मोह मङ्गलमय आचारको भुला देनेवाले और बुद्धिको कुण्ठित कर देनेवाले भ्रमका अतिराय मात्रामें उत्पादन करता है। जैसे दात्राग्नि वृक्षको जला देती है, उसी प्रकार यबावस्थामें जीव प्रियतमाके वियोगजनित द्रस्तृह शोकाग्निसे मन-ही-मन जलता रहता है। जैसे अत्यन्त निर्मल, विस्तृत एवं पवित्र नदी भी वर्षा ऋतुमें मलिन हो जाती है, उसी प्रकार परम निर्मल, विशाल एवं शुद्ध बुद्धि भी युवावस्थामें कल्लपित हो जाती है। बहुत-सी उत्तालतरङ्गोंसे युक्त भयानक नदी लाँघी जा सकती है, परंत्र भोगत्रणाकी चपलतासे यक्त यवावस्था नहीं लाँघी जा सकती। वह प्राणवल्लभा. उसके वे मोटे-मोटे स्तन, वे मनोहर विलास और वह सुन्दर मुख कितना मनोरम है !' युवाबस्थामें इसी तरह-की चिन्ताओंसे मनुष्य जर्जर हो जाता है। रजोगुण और तमोगुणसे पूर्ण यह विषम यौषनरूप आँधी सम्पूर्ण सदगुणोंकी स्थिरताको नष्ट करनेमें दक्ष है। मनुष्योंके यौवनका उछास (विकास) दोष-समूहोंको जगाता और सद्गण-समुदायका मूळोच्छेद करता है। अतएव उसे पाप-वैभवका विळास कहा गया है। शरीररूपी उपवनमें उत्पन्न हुई यौत्रनकी बेठ बड़ी रमणीय है । वह ज्यों-ज्यों बढ़ती या ऊँचे चढ़ती है, त्यों-ही-त्यों अपनेसे सटे हुए मनरूपी भ्रमरको उन्मत्त बना देती है। शरीररूपी मरुभूमिमें कामरूपी घामके तापसे प्रकट हो भ्रान्तिरूपमें प्रतीत होनेवाली जो यौवनरूपिणी मृगतृष्णा है, उसकी ओर दौड़ते हुए मनरूपी मृग विषयोंके गड़ेमें गिर जाते हैं । यह युवावस्था देहरूपी जंगलमें कुछ दिनोंके लिये प्रकाशित होनेत्राली शरद्ऋतुके समान है।





लोगो ! तम इसपर विश्वास न करो ।

जब-जब यौवन अपनी चरम सीमापर शारू है। जाता हैं, तब-तब संतापयुक्त कामजाएँ केवल विनाशके लिये ही बढ़ने या चृत्य करने लगती हैं। ये राग-द्रेपरूपी पिशाच तभीतक विशेषरूपसे नाचते फिरते हैं, जबतक कि यह यौवनरूपिणी राजि पूर्णरूपसे नष्ट नहीं हो जाती! जो महामुम्य पुरुष मोहबश क्षणमङ्कुर यौवनसे हर्षको प्राप्त होता हैं, वह महुग्य होता हुआ भी निरा पशु ही माना गया हैं। जो मनुष्य अभिमान या अञ्चानके कारण मदोन्मत यौवनायस्थाकी अभिलापा करना है, उस दुर्जुद्धिको शीव ही पश्चाचापका भागी होना पहता हैं। साथो!

इस भूतल्यर वे ही पुरुष पूजनीय और महाला हैं, जो यौजनरूपी संकटसे सुख्यूर्वक पार हो गये हैं। वड़-बड़े मगरेंसे भरे हुए महासागरको सुख्यूर्वक पार किया जा सकता है, किंतु विषय-चिन्तन आदि महातरङ्कोंके कारण उमाइं हुए और दुर्गुण-दुराचारक्ष अनेक दोवोंसे भरे हुए इस निन्दनीय यौजनके पार जाना बहुत ही कठिन हैं। ब्रह्मन् ! विनयसे अलंकत, श्रेष्ठ पुरुगोंको आश्रय देनेवाला, करूणासे प्रकाशित तथा शम, दम, क्षमा, दया, शान्ति, मंतोष, सरलता आदि विविध गुणोंसे युक्त उत्तम यौजन इस संसारमें उसी तरह दुर्लम हैं, जैसे आकाशमें वन। (सर्ग २०)

#### स्त्री-शरीरकी रमणीयताका निराकरण

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं---मुनीश्वर ! इधर केश हैं, इवर रक्त और मांस है, यही तो युवती स्त्रीका शरीर हैं। जिसका हृदय विवेकसे विशाल हो गया है, उस ज्ञानी पुरुषको इस निन्दित नारी-शरीरसे दया काम ह आदरणीय मुने ! बहुमूल्य वस्त्र और केसर-करतूरी लेपसे जिन्हें बारंबार सजाकर दुलराया था, समस्त देहधारियोंके उन्हीं किसी समय गीघ और सियार आदि मांसाहारी जीव नोचते और घसीटते हैं । जिस स्तनमण्डलपर मेरु पर्वतके शिखरप्रान्तसे सोछास प्रवाहित होनेवाली गङ्गा-जीके जलकी धाराके समान मोतियोंके हारकी शोभा देखी गयी थी, मृत्युके पश्चात् सम्पूर्ण दिशाओंकी इमशान-भूमियोंमें नारीके उसी स्तनका कुत्ते अन्नके छोटे-से पिण्ड-की भाँति आखादन करते हैं। जैसे वनमें चरनेवाले गदहे या ऊँटके अङ्ग रक्त-मांस और हड्डियोंसे सम्पन्न हैं, उसी प्रकार कामिनियोंके अङ्ग भी उन्हीं उपकरणोंसे युक्त हैं। फिर नारीके प्रति ही लोगोंका इतना आग्रह या आकर्षण क्यों है ?

मुने ! होग केवल ख़ीके शरीरमें जिस आपात-रमणीयताकी कल्पना करते हैं, मेरी मान्यताके अनुसार वह भी उसमें हैं नहीं । उसमें जो रमणीयताकी प्रतीति होती है, उसका एकमात्र कारण मोह ही है। मनमें विकार उत्पन्न करनेवाली मदिरामें और युवती स्त्रीमें क्या अन्तर है ? एक जहाँ गद ( नशे )के द्वारा मनुष्यको प्रचर उछास प्रदान करती है, वहाँ दूसरी कामका भाव जगाकर पुरुपके लिये आनन्ददायिनी वनती है ( अतः अपना कल्याण चाहनेवाले पुरुपके लिये दोनों ही सामान्यरूपसे त्याज्य हैं ) । जैसे धूमको ही केशके रूप-में बारण करनेवाली प्रञ्चलित अग्निशिखा, जो देखनेमें सुन्दर किंतु छनेमें दुस्तह है, तिनकोंको जला डालती है, उसी प्रकार केश और काजल धारण करनेवाली तथा नेत्रोंको प्रिय लगनेवाली नारियाँ, जिनका स्पर्श परिणाम-में दुःख देनेवाला है, पुरुषको वासनाकी आगसे जलाती रहती हैं।

जैसे विषक्तीं ळता सुन्दर फूळोंसे मनोहर ळगती, नये-नये पछ्ठनोंसे सुशोभित होती, श्रमरोंकी क्रीडास्थळी वनती, पुष्प-गुच्छ धारण करती, फूलोंके केसरसे पीले रंगकी प्रतीत होती, अपना सेवन करनेवाले मनुष्यको मार डाळती या पागळ वना देती है, उसी प्रकार कमनीया कामिनी फुलोंका शृङ्खार धारण करनेके कारण मनोहारिणी लगती, करपछ्योंसे सुशोमित होती, श्रमरोंके समान चञ्चल नेत्रोंके कटाक्ष-विलासका प्रदर्शन करती, पुष्प-गुच्छोंके समान स्तनोंको वक्षपर धारण करती, फ्लोंके केसरकी भाँति सुनहरी गौर कान्तिसे प्रकाशित होती, मनुष्योंके विनाशके लिये तत्पर रहती और काम-भावसे अपना सेवन करनेवालोंको उन्माद एवं मृत्य आदिके अधीन कर देती है। मुनिश्रेष्ठ ! कामरूपी किरात ( बहेलिये ) ने मूढ़-चित्त मानवरूपी पक्षियोंको फँसानेके लिये खीरूपी जालको फैला स्वखा है। जन्म-स्थान-रूपी छोटे-छोटे जलाशयोंमें उत्पन्न हो धनरूपी पद्धमें विचरनेवाले पुरुषरूपी मत्स्योंको फँसानेके लिये नारी बंसीके काँटेमें लगी हुई आटेकी गोलीके समान है और दुर्वासना ही उस बंसीकी डोर है।

नारीके स्तनसे, नेत्रसे, नितम्बसे अथवा भौंहसे, जिसमें सार वस्तुके नामपर केवल गांस है, अतएव जो किसी कामकी वस्तु नहीं है, मेरा क्या प्रयोजन है ? मैं वह सब लेकर क्या करहँगा ? ब्रह्मन ! इधर मांस, इधर रक्त और इधर हिंडियाँ हैं; यही नारीका शरीर है, जो कुछ ही दिनोंमें जीर्ण-शीर्ण हो जाता है । संसारके मनुष्यो ! नारीके अझेंका थोडे ही समयमें होनेवाला यह परिणाम मेंने तम्हें बताया है, फिर तम क्यों भ्रमके पीछे दौड़ रहे हो ! पाँच भूतोंके सम्मिश्रणसे बना हुआ अङ्गोंका संगठन ही नारी नामसे प्रसिद्ध हो रहा है; अतः विवेक-बुद्धिसे सम्पन कोई भी पुरुष आसक्तिसे प्रेरित होकर क्यों उसकी ओर टूट पड़ेगा ? जैसे हथिनीके लिये चञ्चल हुआ हाथी विन्ध्याचल पर्वतपर उसे फँसानेके लिये वनाये हुए गड्ढेमें गिरकर बँध जाता और परम शोचनीय अवस्थाको पहुँच जाता है, यही दशा तरुणी स्त्रीके मोहमें फँसे हुए तरुण पुरुषकी होती है। (सर्ग २१) ·43.48

#### वृद्धावस्थाकी दुःस्वरूपता

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—महर्षे ! जैसे हिमरूपी वन्न कमल्को, आँधी ओसकणको और नदी तटनतीं वृक्षको नट कर देती है, उसी प्रकार चृद्धावस्था शरीर-का नाश कर डालती है । जैसे लेशमात्र विषका मक्षण शरीरको शीन्न ही कुरूप बना देता है, उसी प्रकार बुढ़िया जरावस्था मनुष्यके सारे अङ्गोंको जर्जर करके शीन्न ही कुरूप कर देती है । जिनके सारे अङ्ग शिष्ट होकर हुरियोंसे भर गये हैं और जरावस्था निनके सारे अङ्गेंको जर्जर बना दिया है, उन समस्त पुरुषोंको कामिनियाँ ऊँटके समान समझती हैं । वृद्धावस्थाके कारण जिसके अङ्ग काँपते रहते हैं, ऐसे मनुष्यको नौकर-चाकर, स्त्री-पुत्र, बन्धु-बान्स्य तथा सुहृद्यण भी उन्मत्तके समान समझकर उसकी हँसी उड़ाते हैं । जो दीनतारूपी दोषसे परिपूर्ण, हृदयमें

संताप पहुँचानेवाली तथा समस्त आपत्तियोंकी एकमात्र सहचरी है, वह विशाल तृष्णा बृद्धावस्थामें वृद्धती ही जाती है। 'हाय! बड़े खेदकी बात है, में परलोकमें क्या करूँगा ?' इस प्रकारका अत्यन्त दारूण भय, जो प्रतीकारके योग्य नहीं है, बृद्धावस्थामें बद्धता जाता है। बुद्धापेमें 'में बेचारा कीन हूँ ? मेरी हस्ती ही क्या है ? में किस प्रकार क्या करूँ ? अच्छा, में चुप ही रहता हूँ।' इस प्रकारकी दीनताका उदय होता है। 'मुझे किसी खजनसे कत्र, क्या और किस प्रकारका खादिष्ट भोजन प्राप्त हो सकता है ?' इस प्रकार खादिष्ट भोजन प्राप्त हो सकता है ?' इस प्रकार खादिष्ट भोजन प्राप्त हो सकता है ?' इस प्रकार खादिष्ट भोजन प्राप्त हो सकता है ?' इस प्रकार खादिष्ट भोजन प्राप्त हो सकता है शि इस प्रकार खादिष्ट भोजन प्राप्त हो सकता हो शि इस प्रकार खाति होनेपर प्यानेकी शक्त होनेपर प्यानेकी शक्त नहीं रहती और कभी प्यानेकी

शक्ति होनेपर खानेकी ही शक्ति नहीं रहती। इस प्रकार शक्तिहासके कारण मोगकी इच्छा तो बद्दी प्रकल हो उठती हैं, परंतु उपमोग किया नहीं जा सकता। उस दशामें निश्चय ही इदय जलता रहता है। मुने! शरीररूपी वृक्षके सिरेपर बैठी हुई जरावस्थारूपिणी बृद्धा बगुली, जो नाना प्रकारके क्लेशोंसे शरीरका अपकार करनेवाली है, रोगरूपी सर्पोंसे आकान्त होकर ज्यों ही चें-चें करने लगती है, त्यों ही मूर्छ्ररूपी गहरे अन्यकारकी इच्छा रखनेवाला मृत्युरूपी उल्लू कहींसे क्लटपट आया हुआ ही दिखायी देता है।

जैसे सायंकालकी संध्याके प्रकट होते ही अन्यकार दौड़ पड़ता है, उसी प्रकार शरीरमें जरावस्थाको देखते ही मृत्यु दौड़ी चली आती है। सूना नगर, जिसकी लताएँ कट गयी हों वह दृक्ष तथा जहाँ वर्षा न हुई हो, वह देश भी कुछ-कुछ शोभित होता है; किंतु जरासे जर्जर हुए शरीरकी तिनक भी शोभा नहीं होती। वृद्धावस्थाकी मार खाकर जर्जर हुआ शरीर हिमसमृहसे आकान्त हो मुरझाये हुए कमलकी-सी शोभाको धारण करता है।

मस्तकरूपी पर्वतके शिखरपर उगी हुई यह बृद्धावस्था-रूपिणी चाँदनी वातरोग और खाँसीरूपिणी कुमदिनी-को यत्तपूर्वक विकसित कर देती है। यह बुढ़ापारूपिणी वेगवती गङ्गा आयुके समाप्त होनेपर शरीररूपी तटवर्ती बक्षकी जडोंको तरंत ही काट गिराती है। तात ! जैसे श्वेत पत्रवाली और फूलोंसे लदी हुई पतली लता कुछ टेढ़ी हो जाती है, उसी प्रकार जिसके सारे अवयव सफेद हो गये हैं, मनुष्योंका वह दुबला-पतला शरीर बद्धावस्थासे टेढ़ा हो जाता है--कमानकी तरह झक जाता है । मुने ! जैसे कपूरसे सफेद हुए केलेके पेड्को हाथी क्षणभरमें उखाड़ फेंकता है, उसी प्रकार मृत्युरूपी गजराज वृद्धावस्थासे कपूरकी भाँति सफेद हुई देहको निश्चय ही क्षणभरमें उखाड़ फेंकता है। तात ! जो बृद्धावस्थाको प्राप्त होकर भी जीता है, उस दुष्ट जीवनके लिये दुराघह रखनेसे क्या लाभ १ भूतलपर किसीसे पराजित न होनेवाली यह जरावस्था मनुष्योंकी एषणाओंका तिरस्कार कर देती हैं---उनकी किसी भी इच्छाको सफल नहीं होने देती । (सर्ग २२)

## 

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—मुनीश्वर ! ध्यह मेरी
भोग्य वस्तु हैं । मैं इसका भोक्ता हूँ । ये भोगके
साधन हैं । इस साधनसे इस तरह भोग्य वस्तुको
प्राप्त करके मैं चिरकाल्तक इसका उपभोग करूँगा ।
आज यह वस्तु मैंने प्राप्त कर ली और अब इस
मनोरयको प्राप्त करूँगा' इत्यादि असंस्य मानसिक
संकल्प-विकल्पोंद्वारा जो अनन्त व्यावहारिक वचनोंका
प्रयोग करते हैं तथा अल्प ( तुच्छ ) शरीरमें महस्वबुद्धि (आसमाव ) रखते हैं, उन मृढ़ जनोंने हेयोपादेय,
शनु-नित्र तथा राग-देषादि भेदोंद्वारा इस संसाररूपी
गुफामें अमको अल्पन्त गौरवपूर्ण ( दुस्टेख ) बना दिया

है। जैसे बड़वाप्रि उमड़े हुए समुद्रको सोखती है, उसी प्रकार यह सर्वमध्री काल भी उत्पन्न हुए जगत्को अपना प्राप्त बना लेता है। मयंकर कालरूपी महेश्वर इस सम्पूर्ण दश्य-प्रपञ्चको निगल जानेके लिये सदा उच्चत रहते हैं; क्योंकि सारी वस्तुएँ उनके लिये सामान्यरूपसे प्राप्त बना लेनेके योग्य हैं। युग, वर्ष और कल्पके रूपमें काल ही प्रकट है। इसका वास्तविक रूप कोई देख नहीं सकता। वह सव संसारको अपने वशमें करके बैठा है। संसारमें जो समणीय, ग्रुभ कर्म करनेवाले तथा उच्चता या गौरवमें सुमेह पर्वतके भी गुरु थे, उन सक्को कालने उसी तरह

निगळ लिया है, जैसे गरुइ संपंक्ती निगळ जाते हैं।
यह काळ बड़ा निर्देय, कठोर, झूर, कर्करा, क्रपण
और अध्रम है। संसारमें अवतक ऐसी कोई वस्तु नहीं
हुई, जिसे यह काळ उदरस्थ न कर छे। इम काळका
विचार सदा सबको निगळ जानेका ही रहता है। यह
एकको निगळता हुआ भी दूसरेको चवा जाता है।
अवतक असंख्य लोग इसकी उदरस्यरीमें प्रवेश कर
चुके हैं, तो भी यह महाखाऊ काळ तृम नहीं होता।
यह रात्रिक्यां भौरोंसे भरी हुई और दिनक्यी
मन्नारियोंसे सुशोभित वर्ष, कर्ला और कळाक्पिणी
ळताओंकी निरन्तर सृष्टि करता रहता है, किंतु कभी

मुने ! यह काल धूर्तोंका शिरोपणि है। इसे कितना ही तोड़ा जाय, ट्रटता नहीं । जलानेपर भी जलता नहीं और दश्य होनेपर भी दीखता नहीं । यह मनोराज्यकी माँति फैला हुआ है । एक ही निमेवमें किसी वस्तुको उत्पन्न कर देता है और पलभरमें किसी भी वस्तुका पूर्णतः विनाश कर डालता है। काल केवल अपना ही पेट भरनेमें संलग्न रहनेके कारण तिनका, भूल, इन्द्र, सुमेरु, पत्ता और समुद्र-सबको अपने अधीन करने---निगल जानेके लिये उद्यत रहता है। केवल इस कालमें ही पर्याप्त करता भरी है, लोभ भी इसीके भीतर डेरा डाले हुए हैं। सारा-का-सारा दुर्भाग्य भी इसीमें निवास करता है तथा दुस्सह चपलता भी इसीमें उपलब्ध होती है । यह काल महाकल्प नामक बृक्षोंसे देवता, मनुष्य और असुर आदि प्राणिसमूहरूपी फलोंके भारोंको गिराता हुआ-सा खड़ा है। सैंकड़ों महाकल्प बीत जानेपर भी यह काल न तो खिन्न होता है न किसीके द्वारा समादत होता है, न कहीं आता है न जाता है, न अस्त होता है और न इसका उदय ही होता है। यौवनरूपी कमलिनीको

संकुचिन करनेके लिये यह चन्द्रमाके समान है, आयुक्त्पी गजराजका मस्तक विदीर्ण करनेके लिये मिंहके सहश है। इस संसारमें तुच्छ या महान् कोई ऐसी वस्तु नहीं हैं, जिसे यह कालहत्पी चोर चुरा न ले जाता हो; यह काल ही व्यावहारिक अवस्थामें संसारका कर्ता, मोक्ता, संहार करनेवाला और समरणकर्ता आदि सभी पर्दोपर प्रतिष्ठित होता है। किसीने भी खुद्धिकीशल्द्धारा इस कालके रहस्यका निश्चय नहीं किया है। पुण्य और पापके फल्मोगके अनुसार छुन्दर और कुरूप रूप धारण करनेवाले समस्त शरीरोंको काल ही उत्थन करता, काल ही उनकी रक्षा करता और काल ही सहसा उनका संहार कर देता हैं।

इस प्रकार इस जगत्में सर्वत्र काळका विळास देखा जाता है । मनुध्योंमें तो काळका वळ प्रसिद्ध ही है।

इस काळकी पत्नी है — चण्डी ( अत्यन्त कोपक्ती काळरात्रि ), जो बड़ी चतुराईसे चळती है । इसे काळने संसाररूपी कनमें विहार करनेके ळिये नियुक्त किया है, इसके साथ सारी मात्रिकाएँ ( डाकिनी, साकिनी आदि ) रहती हैं । यह काळरात्रि वाचिनके समान प्राणिसमृहका विनाश करनेवाळी है । काळके धनुषका नाम है — अभाव या संहार । वह निरन्तर उंकार करता रहता है, उससे दु:खरूपी बाणोंकी झड़ी ळगी ही रहती हैं । वह धनुप सब ओर स्फुरित होता रहता है । ब्रह्मन् ! यह काळस्पी राजकुमार संसारमें दौचते हुए प्राणियोंके पीळे दोड़ता है और उनको बाणोंसे विदीर्ण करता रहता है । इस काळसे बढ़कर शिकशाळी दूसरा कोई नहीं है । यही सबसे अधिक विळास करनेमें प्रयोग है और समस्त ळक्ष्यमेदियोंसे ऊपर उठकर अनुपम शोभा पाता है ।

यह जो कुछ भी विस्तृत जगन्मण्डल दिखायी देता है, वह उस कालको चृत्यशाला है। इसमें वह खूब जी भरकर चृत्य करता है। जैसे बालक गीली मिट्टीको आचार-विचारोंकी सृष्टि करता है। उन आचार-विचारों-लोकान्तर, जीव-समुदाय तथा उनके नाना प्रकारके कभी थकता नहीं ।

लेकर नाना प्रकारके खिलोने बनाते हैं, उसी प्रकार की प्रवृत्ति सत्ययुग और त्रेतामें अचल तथा द्वापर और काल भी बारंबार चौदह सुवन, विभिन्न वन, लोक- कलिमें चल होती हैं। इन सबकी सृष्टि करनेमें काल (सर्ग २३---२५)

#### कालका प्रभाव और मानव-जीवनकी अनित्यता

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं---महामुने ! जब जगत्में काल आदिके चरित्र ऐसे हैं, तब आप ही बताइये इस संसार-नामवारी प्रपञ्जमें मेरे-जैसे लोगोंकी क्या आस्था हो सकती है। मुने ! इन दैव ( प्रारम्थकर्म ) आदिके द्वारा की हुई सुख-दु:ख आदिरूप प्रपञ्च-रचनाओंसे मोहित हुए इमलोग किसीके हाथ विके हुए दासों तथा वनके मृगोंकी भाँति पराधीन हो रहे हैं। जैसे सर्प वायुको पीता है, उसी प्रकार यह क्रूर आचरण करनेवाला काल तरुण शरीरको बुढापेमें पहुँचाकर समस्त प्राणि-समुदायको निरन्तर अपना ग्रास बनाता रहता है। काल निर्दयोंका राजा है। वह किसी भी आर्त प्राणीके ऊपर दया नहीं करता । सम्पूर्ण भूतोंपर दया करनेवाला उदार पुरुष तो इस संसारमें दुर्छम हो गया है । मुने ! जगत्में जितनी भी प्राणियोंकी जातियाँ हैं, उन सबका वैभन अल्प एवं तुच्छ है तथा जितने भी भोगके स्थान हैं, वे सभी भयंकर और परिणाममें दुरन्त दु:खकी ही प्राप्ति करानेवाले हैं। प्राणियोंकी आयु अत्यन्त चपल ( अस्थिर ) है, मृत्यु बहुत ही निर्दय है। जवानी भी अधिक चञ्चल होती है और बाल्यावस्था मोहमें ही बीत जाती हैं। संसारी मनुष्य गाने-बजानेकी कलाके रस ( अथवा विषया-नुसंचान ) से कलङ्कित हैं । बन्धु-बान्धव संसारमें बाँधनेके लिये रस्तीके समान हैं। भोग इस जगत्के महान् रोग हैं तथा सुख आदिकी तृष्णाएँ मृगतृष्णाके समान हैं। बिना जीती हुई इन्द्रियाँ ही रात्र हैं। सत्यखरूल आत्मा असत्य-सा हो गया अर्थात् जीवात्मा अज्ञानके कारण देहको ही अपना खरूप मानने लग

गया । त्रिता जीता हुआ मन वन्धनका हेतु होनेसे आत्माका रात्रु है एवं अज्ञानवरा यह जीवात्मा खयं ही अपने-आपपर उस मनके द्वारा प्रहार करता है। अहंकार ही कलङ्कका कारण है। बुद्धियाँ अत्यन्त कोमल ( आत्म-निष्टासे रहित ) हैं । क्रियाएँ शास्त्रविरुद्ध होनेसे दु:खरूप फल देनेवाळी हैं और ळीळाएँ ( शरीर और मनकी चेष्टाएँ ) खीकी प्राप्तिमें ही केन्द्रित हैं, केवल खियाँ ही उनका विषय हो गयी हैं। इच्छाएँ विषयोंमें ही शोभा पाती हैं-वे भोगोंकी ओर ही दौडती हैं। परमात्म स्फूर्तिरूप चनत्कार नष्ट हो गये हैं ! स्त्रियाँ दोषोंकी सेनाएँ हैं तथा सम्पूर्ण विषय-रस वास्तवमें नीरस हैं।

महात्मन् ! दूषित बुद्धिने सबके अन्तःकरणको व्याकल कर रक्खा हैं । अज्ञानके कारण सभी संतप्त हो रहे हैं । रागरूपी रोग दिनोंदिन वढ रहा है और वैराग्य दुर्लभ हो रहा है। आत्मदर्शनकी शक्ति रजोगुणसे नष्ट हो गयी हैं। अतः सत्त्वगुण नहीं प्राप्त होता, केवल तमोगण वढ़ रहा हैं। इसिंठिये तत्त्व ( सिच्चिदानन्द्वन परमात्मा ) अत्यन्त दूर है । जीवन अस्थिर हो गया है । मृत्य जल्दी ही आनेके लिये उत्सुक हैं। धैर्य शिथिल हो गया है और तुच्छ विषय-भोगोंके प्रति लोगोंकी आसक्ति प्रतिदिन वढ़ रही है। बुद्धि मुद्रतासे मिलन हो गयी है। शरीरका अन्तिम परिणाम एकमात्र पतन ( विनाश ) ही है । देहमें जरावस्था प्रञ्वित हो उठी है और पापकी ही बारंबार स्फ़रणा होती है। जवानी यत्नपूर्वक भूगी जा रही है । सत्सङ्ग दुर्लभ हो गया है ।

वामी कोई उत्तम आश्रय नहीं मिळता और सत्यभावका उद्य तो कहीं हो ही नहीं रहा है। मन मोहसे आच्छन-सा हो रहा है। इसरेको सुखी देखकर होनेवाला आत्म-संतोष मानो दूर चळा गया है। उज्ज्वळ करुणाका उदय नहीं हो रहा है और नीचता दूरसे निकट चली आ रही है। धीरता अधीरतामें परिणत हो रही हैं। जीवोंका काम केवल आवागमन--जन्मना-मरना रह गया है। दृष्टोंका सङ्ग पद-पदपर सल्यम है; परंत्र सत्प्ररूपोंका सङ्ग अत्यन्त दुर्लभ हो गया है । सम्पूर्ण पदार्थ उत्पन्न और नष्ट होनेवाले हैं। वासना संसारमें बाँधनेवाली हैं और काल प्राणियोंकी परम्पराको नित्य कहीं अज्ञात स्थानमें जाता है। दिशाएँ भी नहीं दिखायी देतीं। देश भी विदेश-सा हो जाता है और पर्वत भी विखर-कर दह जाते हैं: फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतामें क्या विश्वास है। सत्तामात्र ही जिसका खरूप है, वह काल आकाशको भी खा जाता है। चौदहों भुवनोंको भी अपना भोजन बना लेता है। पृथ्वी भी विनाशको प्राप्त हो जाती है। फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास किया जा सकता है। कालवश समुद्र भी सूख जाते हैं, तारे भी टुटकर बिखर जाते हैं, सिद्ध भी नष्ट हो जाते हैं; फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या आस्था हो सकती है ! बड़े-बड़े दानव भी विदीर्ण हो जाते हैं। भ्रव भी अभ्रवजीवी बन जाते हैं और अमर भी मरणको प्राप्त होते हैं: फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास हो सकता है ? काल अपने अगणित मुखोंसे इन्द्रको भी चवा जाता है, यमराजको भी वशमें कर लेता है और उसीके प्रभावसे वायु भी अवायु हो जाता है-अपना अस्तित्व खो बैठता है; फिर मुझ-जैसे मनुप्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास हो सकता है 2

सोम (चन्द्रमा) भी कालवश व्योम (आकाश) में विलीन हो जाता है। मार्तण्ड (सूर्य) के भी खण्ड-खण्ड

हो जाते हैं और अधि भी भग्नता ( विनाश ) को प्राप्त हो जाती है; फिर मुझ-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या आस्था की जा सकती है ? जो काल ( मृत्यु ) को भी कवित कर लेता हैं, नियतिकों भी टाल देता है और अनन्त आकाशको भी अपने आपमें विलीन कर लेता है। उस महाकालके होते हुए मज्ञ-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या विक्वास किया जा सकता हैं ? जिसका कानोंसे श्रवण, वाणीसे वर्णन और नेत्रोंसे दर्शन नहीं होता, ऐसे अज्ञातस्वरूप एवं मायाके उत्पादक किसी सूक्ष्म तत्त्वके द्वारा चौदहों भुवन अपने-आपमें ही मायाद्वारा दिखाये जा रहे हैं । वह तस्व निर्गण-निराकार सचिदानन्दघन परब्रह्म परमात्मा ही है । समष्टि अहंकाररूप कलाको प्राप्त होकर सबके भीतर निवास करनेवाला वह कालका भी कालरूप परमात्मतत्त्व सबसे महान है । तीनों लोकोंमें ऐसा कोई पदार्थ नहीं, जो उसके द्वारा नष्ट न किया जा सके । खर्गमें देवता, भूतलपर मनुष्य और पातालमें सपींकी सृष्टि उसीने की है। वही अपने संकल्पमात्रसे इन सबको जर्जर दशामें पहुँचा देता है। अनुरागयुक्त कामिनियोंने अपने चन्नल लोचनोंद्वारा कटाक्षपूर्वक जिसकी ओर देखा है, उस पुरुषके मनको महान् विवेक भी खस्थ नहीं कर पाता। जो दूसरोंका उपकार करनेवाली है और दूसरोंकी पीड़ा देखकर संतप्त हो उठती है, अपनी आत्माको शान्ति प्रदान करनेवाली उस शीतल बुद्धिसे युक्त ज्ञानी महात्मा ही सुखी है-ऐसा मेरा विश्वास है । जैसे समुद्रमें उत्पन्न हो बडवामिके मुँहमें गिरकर नष्ट होनेवाली असंख्य लहरोंको कोई गिन नहीं सकता, उसी तरह संसारमें उत्पन्न हो कालके मुँहमें पड़नेवाले अनन्त प्राणियोंकी गणना कौन कर सकता है। जैसे झाड़ियोंमें बैठे हुए मृग या पक्षी अपनी जिह्नाकी लोलपताके कारण मोहवश जालमें पड़कर नष्ट हो जाते हैं, उसी तरह दुराशा-पाशमें बँधे हुए सभी मनुष्य दोषरूपी झाड़ियोंके मृग बने हुए हैं। वे सब-के-सब मोह-जालमें फँसकर पुनर्जन्मरूपी जंगलमें नष्ट हो जाते हैं।इस संसारमें लेगोंकी आयु विभिन्न जन्मोंमें किये गये कुक्तमोंसे नष्ट हो रही है। यदि आकाशमें वृक्ष हो, उस वृक्षमें लता हो और उस लतासे गलेमें फाँमी लगाकर मनुष्यको लटका दिया जाय तो उससे जो दुःख होगा, वैसा ही दुःखमय फल उन कुक्तमोंका भी बताया गया है। उस दुःखकी निवृत्तिके लिये उपाय करना तो दूरकी बात है, उस उपायका विचार करनेवाले लोग भी यहाँ हैं या नहीं,

हमें इसीका पता नहीं है । मुनीश्वर ! इस संसारमें लोगोंकी बुद्धि चश्चल और मृदु है । उसी बुद्धिसे युक्त मृदुष्य व्यर्थ ही अनेक संकल्प-विकल्पोंका जाल रचते हुए कहते हैं— 'आज उत्सव हैं।' यह बड़ी सुहावनी ऋतु है, इसमें यात्रा करनी चाहिये, वे लोग हमारे भाई-बन्धु हैं और यह सुख विशिष्ट भोगोंसे युक्त है, इन्हीं संकल्पोंमें पढ़े-पड़े वे सब लोग एक दिन कालके गालमें चले जाते हैं। (सर्ग २६)

### सांसारिक वस्तुओंकी निस्सारता, क्षणभङ्गरता और दुःखरूपताका तथा सन्पुरुपोंकी दुर्लभताका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं--तात ! मुनीश्वर ! इस जगत्का खरूप अत्यन्त अरमणीय ( अभद्र ) है, तो भी यह ऊपरसे मनोरम प्रतीत होता है। इसमें कोई ऐसा पदार्थ मेरी दृष्टिमें नहीं आता, जिसके प्राप्त होनेसे चित्त-को अत्यन्त विश्राम (परम सख) मिळ सके। बाल्यावस्था विविध प्रकारसे कल्पित क्रीडा-कौतकमें ही चपळता-पूर्वक बीत जाती है। युवावस्था आनेपर मनरूपी मूग स्त्रीरूपिणी गुफाओंमें ही रमता हुआ जीर्ण हो जाता है: फिर बद्धावस्था प्राप्त होनेपर जब यह शरीर जर्जर हो जाता है, उस समय जनसमुदाय केवल दु:ख-ही-दःख भोगता रहता है ( उसे कहीं कभी भी स़ख-शान्ति-का लेश भी प्राप्त नहीं होता ) । बुढ़ापारूपी हिमकी वर्षासे जब देहरूपिणी कमलिनी नष्ट हो जाती है, उस समय प्राणरूपी भ्रमर इसे छोड़कर दूर, बहुत दूर चला जाता है। उस दशामें उस मनुष्यके लिये यह संसार-रूपी सरोवर ग्रुव्क ( नष्ट ) हो जाता है । इस संसारमें तृष्णा नामकी नदी निरन्तर बहती रहती है, जिसने अपने प्रबल प्रवाहके वेगसे यहाँके समस्त अनन्त पटार्थी-को प्रस लिया है ( नष्ट कर दिया है )। यह संतोष-रूपी तटवर्ती बृक्षकी जड़ खोदनेमें बड़ी दक्ष है। संसाररूपी समुद्रमें चमड़ेसे मढ़ी हुई शरीररूपिणी नौका क्षुधा, पिपासा आदि विविध तरङ्गोंसे आहत हो हिलती-डोलती हुई इधर-उधर घूम रही है । पाँच इन्द्रिय

नामक माह इसे टकर मारकर डुवानेके लिये उचत रहते हैं। इस तरह यह नौका क्रमश: नीचे जा रही है-इवना चाहती है। इसमें धेर्य और वैराग्यसे सुशोभित होनेवाले विवेकी जीव नहीं बेठे हैं । जहाँ तृष्णारूपिणी ळताओंका ही प्राधान्य हैं, ऐसे संसाररूपी वनोंमें विचरनेवाले ये मनरूपी बंदर कामरूपी ब्रक्षोंकी सैकड़ों शाखाओंपर भटकते हुए अपनी आय नष्ट करते हैं. परंत कभी मनोवाञ्छित फल नहीं पाते । महर्षे ! आपत्तियोंकी प्राप्ति होनेपर भी दु:ख और मोह जिनसे दूर ही रहते हैं, खास्थ्य और सम्पत्तिमें भी जो अहंकार-शून्य मनसे सुशोभित होते हैं तथा सुन्दरी रगणियाँ जिनके अन्तःकरणमें चोट नहीं पहुँचातीं ( विकार नहीं उत्पन्न करतीं ), ऐसे महात्मा पुरुष इस समय अत्यन्त दर्लभ हैं। जो हाथियोंकी सेनारूपी तरङ्गोंसे उदवेलित होनेवाले समर-सागरको अपने बल-विक्रमके द्वारा पार कर जाते हैं, मेरी दृष्टिमें वे शूरवीर नहीं हैं। मैं तो उन्हींको शूरवीर मानता हूँ, जो मनरूपी उत्ताल तरङ्गोंसे पूर्ण इस देह और इन्द्रिय-रूपी समुद्रको विवेक, वैराग्य आदिके द्वारा ठाँघ जाते हैं।\* \* कुच्छेषु द्रास्त विषादमोहाः स्वास्थ्येषु नोत्सिक्त मनोऽभिरामाः। सुदुर्लभाः सम्प्रति सुन्दरीभिरनाहतान्तः करणा महान्तः ॥ तरन्ति मातङ्गधटातरङ्गं रणाम्बुधिं ये मित्र ते न शराः। श्रूरास्त एवेइ मनस्तरङ्गं देहेन्द्रियाम्भोधिमिमं तरन्ति॥ (वैराग्य० २७। ८-९)

जो कीर्तिसे जगतको, प्रतापसे सम्पूर्ण दिशाओंके प्रदेशोंको, सम्पत्तिसे याचकोंके वरोंको और सात्त्विक बल (क्षमा, विनय, उदारता आदि) से लक्ष्मीको परिपूर्णकरते हैं तथा जिनके धैर्यका बन्धन कभी ट्रटना नहीं, वे महापुरुप इस पृथ्वीपर सलम नहीं हैं (पर्म दुर्लभ हैं)।\* कोई पर्वतकी प्रस्तरमयी दीवारके भीतर ( गहन गुफामें) निवास करना हो या बज्रनिर्मिन अभेद्य दुर्गमें रहता हो, सभी मनुष्योंके पास प्रारव्यके अनुसार पुण्यके फल-खरूप सम्पत्तियाँ अंगिमा आदि सिद्धियोंको साथ लिये सदा वेगपूर्वक चली आती हैं और पापके फलखरूप आपत्तियाँ भी निरन्तर अपने-आप आ जाती हैं । तात ! पुत्र, स्त्री और धन-इन सुबको मुनुष्य भ्रमवर्श अपनी बुद्धिके द्वारा रसायनके समान सुखद मान लेता है: परंतु मृत्युकाल आनेपर वे सब-के सब कोई उपकार नहीं करते. अपित अत्यन्त रमणीय भोग भी उस समय विषपान करनेसे होनेवाली मुर्छाके समान दु:खदायी ही सिद्ध होते हैं। शरीरकी वाल्य और यवावस्थाओंके अन्तमें बढापेकी विषम अवस्थाको पहुँचा हुआ जराजीर्ण



भीत्मी नगिह्नहुरं प्रतायैः श्रिया ग्रहं सत्त्ववलेन लक्ष्मीम् ।
 ये पूरवन्त्यक्षतवैर्ववन्या न ते नगत्यां सुळमा महान्तः ॥
 ( वैराग्य ० २७ । ११ )

शरीरवाळा जीव विषादमग्न हो इस छोकमें अपने संचित किये हुए धर्मशून्य (पापपूर्ण) भावों ( कर्मी एवं विचारों )का स्मरण करके दुस्सह अन्तर्ज्वात्यसे जलता रहता है। जीवनके प्रारम्भमें देखल काम, अर्थ और सकाम धर्मकी प्राप्तिके लिये ही जिन्होंने हृदयमें स्थान वना रक्खा है, उन क्रियाओंद्वारा ही अपने दिन विताकर वृद्धावस्थाको पहुँचे हुए उन मनुष्योंका हिल्हते हुए मोरपंखके समान चञ्चल चित्त किस उपायसे विश्राम ( सुख-शान्ति ) लाम करे ? ( अर्थात् निष्काम धर्म या परमार्थ-साधनके बिना सुख-शान्तिका मिलना कठिन है )। इनको अभी करना है और उन्हें बादमें-इस प्रकार जिनके लिये चिन्ता की जाती है, वे आपात-रमणीय एवं परिणाममें अनर्थरूप सिद्ध होनेवाले कार्य क्षियों तथा अन्य लोगोंका मनोरञ्जनमात्र करते हुए बृद्धा-वस्थाके अन्ततक लोगोंके चित्तको वेगपूर्वक जीर्ण-शीर्ण ( विवेकभूष्ट ) करते रहते हैं । जैसे वृक्षोंके पत्ते उत्पन्न होकर थोडे ही दिनोंमें पीले पडकर झड जाते या नष्ट हो जाते हैं। उसी प्रकार आत्मविवेकसे रहित मनुष्य इस लोकमें जन्म ले एक दूसरेसे मिलकर

कुछ ही दिनोंमें साथ छोड़कर चल देते हैं।

भला, कौन समझदार मनुष्य दिनमें दूर-दूरतक व्यर्थ इधर-उधर वृमता हुआ झानी महापुरुषोंका सङ्ग एवं सत्कर्मका अनुष्ठान न करके सायंकाल घरमें लौटनेपर रातमें सुखकी नींद सो सकेगा ? समस्त रानुओंको मार भगानेपर जव चारों ओरसे धन-सम्पत्ति प्राप्त होने लगती हैं, उस समय पुरुष, जबतक इन विषयसुखोंके सेवनमें लगता है, तबतक ही मृस्यु कहींसे सहसा आ धमकती हैं। जो किसी कारणसे बृद्धिको प्राप्त होकर भी क्षणभरमें

ही नष्ट होते देखे गये हैं, उन अत्यन्त तुच्छ विषय-भोगोंद्वारा इधर-उधर भटकायी जाती हुई जनता इस भूतळपर अपने निकट आयी हुई मृत्युको नहीं जान

पाती, यह कितने आश्चर्यकी बात है । समुद्रकी क्षणभङ्गर व्हरोंके समान यह चपळ जनता इस भूतळपर निरन्तर कहींसे वेगपूर्वक आती और फिर सदा वेगसे ही चली जाती है। जैसे चन्नल भ्रमररूपी नेत्रों और लाल पळवरूपी अधरोंवाली तथा विष-ब्रक्षपर चढ़कर फैली हुई चञ्चल विष-लताएँ देखनेमें अति सुन्दर होनेके कारण पहले मनको हर लेती हैं, पीछे सेवन करनेपर प्राणोंका नाश कर देती हैं, उसी प्रकार ठाळ अधरों और भ्रमरतुल्य चञ्चल नेत्रोंसे सुशोभित होनेवाली सुन्दरी श्चियाँ मनोहारिणी होनेके कारण पहले तो मनुष्योंके चित्तको चुराती हैं, फिर सर्वथा उनके प्राणींका अपहरण करनेत्राळी बन जाती हैं । जैसे तीर्थयात्रा अथवा देवोत्सवमें बहुत-से मनुष्योंका मेला जुट जाता है, उसी प्रकार इस लोक और परलोकसे व्यर्थ ही आये हुए और अमुक स्थानपर हमलोगोंकी मेंट होगी, इस तरह आपस-के संकेतयुक्त अभिप्रायसे एकत्र हुए लोगोंका जो स्त्री, पुत्र और मित्र आदिके रूपमें यहाँ मिलन होता है, यह व्यवहार मायामय ही है । यह संसार वेगपूर्वक वृमनेवाले कुलार्लचक्रके समान है। यद्यपि यह वर्षा ऋतुके पानीके बुलबुलोंके समान क्षणभङ्गर है, तथापि असावधान मनुष्यों-की बुद्धिमें अपनी चिरस्थायिताकी ही प्रतीति कराता है।

जहाँ देववरा बारंवार जन्म लेकर अपने शरीरको धारण करके छाया, पत्र और पुष्प आदिके द्वारा निरन्तर प्राणियोंका उपकार करनेवाला वृक्ष भी कुल्हाईसे काट दिया जाता है, उस संसारमें मनुष्य-जैसा अपराथी और उपकारश्र्य प्राणी सदा जीवित ही रहेगा, ऐसा विश्वास करनेके लिये कौन-सा कारण है ? विषका वृक्ष और विषयासक्त मनुष्य दोनों ऊपरसे बड़े मनोहर लगते हैं, किंतु उनके भीतर बड़ा मारी दोष भरा रहता है । एक ( विषवृक्ष ) हृदयस्थित प्राणोंके विनाशके लिये खड़ा है तो दूसरा ( विषयासक्त मनुष्य )

**१. कुम्हारका चाक**।

आन्तरिक शान्तिके विद्यातके लिये तैयार रहता है। इनके सङ्गसे तत्काल मूर्छी या मूढ़ता ही प्राप्त होती है। संसारमें ऐसी कौन-सी दृष्टियाँ हैं, जिनमें दोप नहीं है ? वे कौन-सी दिशाएँ हैं, जहाँ दु:ख और दाह नहीं है ? वे कौन-से जीव-शरीर हैं, जो क्षणभङ्गर नहीं हैं ? और कौन-सी छौकिक क्रियाएँ हैं, जिनमें छल-कपट नहीं हैं ? बीते हुए और आनेवाले अनन्त कल्पोंकी संख्याका परिज्ञान नहीं होता । इसलिये जैसे क्षण अनन्त हैं, उसी प्रकार कल्प भी अनन्त हैं। भगवान् विष्णु और रुद्र आदिकी दृष्टिमें कल्प भी क्षण ही हैं। अत: ब्रह्मकोकको निवासी भी कल्प नामधारी एक क्षणतक ही र्जानेवाले हैं। इसलिये कलाओं (विभिन्न अंशों) से सुशोभित होनेवाले कालसमूहमें लघुत्व और दीर्धत्व---चिरजीवन और क्षणजीवनकी बुद्धि भी द्रष्टाकी कल्पनाके अधीन होनेके कारण असत्य ही है। सर्वत्र पत्थरके हीं पहाड़ हैं---उनमें पत्थरके सिवा दूसरी कोई वस्त नहीं हैं। इसी तरह सब जगह मिट्टीकी ही पृथ्वी है, काष्ट्रके ही वृक्ष हैं और हाड़-मांसके ही मनुष्य हैं। लोगोंके बनाये हुए संकेतके अनुसार ही उनके विशेष नाम आदि भाव नियत हो गये हैं । इस भोग्यवर्गमें कोई भी वस्त विकारसे हीन अथवा अपूर्व नहीं है । सब कुछ विकार-रूप होनेके कारण ही असत्य है। जल, अग्नि, वायु, आकारा और पृथ्वी—ये पाँच महाभूत ही परस्पर मिलकर घट-पट आदि नाना पदार्थींके रूपमें अविवेकी पुरुषोंको प्रतीत होते हैं। चेतनके सांनिध्यसे ही उन्हें पदार्थोंकी प्रतीति होती है। विवेक-दृष्टिसे पृथक्-पृथक विभाग-पूर्वक आलोचना करनेपर यह जगत् पाँच भूतोंसे अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु नहीं सिद्ध होता।

महात्मन् ! मिथ्या होनेपर भी इस पदार्थ-समृहके विषयमें व्यवहार-कुशव्यताके कारण विद्वान् पुरुयोंके भी मनमें भोगसम्बन्धी चमत्कार ( चेष्टा ) को उत्पन्न करनेबाळी जो व्यवहार-चमन्कृति या प्रवृत्ति देखी जाती है,

जाता है, उसी प्रकार श्रेष्ठ पुरुपोंके पद ( स्थान या धन-वह कोई आश्चर्यकी बात नहीं है; क्योंकि कभी-कभी वैभव आदि ) को हठात् छेनेकी इच्छा रखनेवाला पुरुष उस प्रकारकी चमत्कारपूर्ग प्रवृत्ति होती देखी जाती है । राग-छोम आदि दोषोंसे दृष्टित हुए अपने चित्तके द्वारा ही मारा जाकर अवश्य पतनके गर्नमें गिर जाता है। (सर्ग २७)

रबखे हुए दीपककी छौके समान चञ्चल ( शीत्र ही बुझ

जानेवाला ) है और तीनों लोकोंके सम्पूर्ण पदार्थोंकी शोभा

खप्तमें मिथ्याभूत विषयको छङ्य करके भी किन्हीं लोगोंकी जैसे पश् किसी हरी-हरी लताके फलको पानेकी

इच्छासे ही आगे बढनेपर निस्संदेह पर्वतशिखरसे गिर

## जागतिक पढार्थोंकी परिवर्तनशीलता एवं अध्वरताका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं---ब्रह्मन् ! यह जो कुछ भी स्थावर-जङ्गमरूप दृश्य जगत् दिखायी देता है, वह सब सपनेमें लगे हुए मेलेके समान अस्थिर है-चिरकालतक टिकनेगला नहीं । आज जिस शरीरको रेशमी वस्त्र, फूटोंके हार तथा भाँति-भाँतिके अनुलेपनींसे सजाया गया है, वहीं कल नंगा होकर ग्राम या नगरसे बहुत दूर किसी गड्डेमें पड़ा-पड़ा सड़ जायगा। जिस स्थानमें आज विचित्र आहार-व्यवहार और चहल-पहलसे भरा हुआ चन्नल-सा नगर देखा गया है, वहीं कुछ ही दिनोंमें मूने वनके धर्मका उदय हो जायगा-वह भूमि गहन वनके समान निर्जन एवं अगम्य हो जायगी । जो परुष आज तेजस्त्री है और अनेक मण्डलोंपर शासन करता है, वही कुछ दिनोंके अनन्तर राखका ढेर बन जाता है । आज जो आकाशमण्डलके समान नीला और महाभयंकर वन है, वही कुछ कालके पश्चात ध्वजा-पताकाओंसे आकाशको ढक देनेवाला विशाल नगर बन जाता है । आज जो लता-ब्रह्मरियोंसे आवेष्टित भयंकर बनश्रेणी दृष्टिगोचर होती है, वही कतिपय दिनोंमें ही मरुभूमि (रेगिस्तान ) का स्थान ग्रहण कर लेती है। जल स्थल हो जाता है और स्थल जल। काठ, जल और निनकोंसहित सारा जगत ही विपरीत अवस्थाको प्राप्त होता रहता है । जवानी, वचपन, शरीर और द्रव्यसंप्रह--ये सब-के-सब अनित्य हैं और तरइकी भाँति निरन्तर एक भावसे दूसरे भावको प्राप्त होते रहते हैं। इस संसारमें प्राणियोंका जीवन हवासे भरे स्थानमें

( चमक-दमक ) विजलीकी चमकके समान क्षणिक है। महर्षे ! वे उत्भव और वैभवसे सुशोगित होनेवाले दिन, वे महाप्रतापी परुष, वे प्रायर सम्पतियाँ तथा वे वडे-बडे कर्म----सब-के-सब द्विययसे दर हो केवल स्मरणके विषय रह गये हैं । इसी तरह हम भी क्षणभरमें अज्ञात स्थानको चले जायँगे और लोगोंके लिये केवल समरणीय बनकर रह जायँगे । यह संसार प्रतिदिन नष्ट होता है और प्रतिदिन पुन: उत्पन्न हो जाता है । अत: आजतक इस नष्टप्राय जले हुए संसारका नहीं हुआ । प्रभो ! मनुष्य पश्-यक्षियोंकी योनिको प्राप्त होते हैं। पश्-पन्नी मानवजन्म धारण करते हैं तथा देवता भी देवेतर योनियोंमें जन्म छेते हैं । फिर इस संसारमें कौन-सी वस्तु स्थिर है ? खर्ग, पृथ्वी, बायु, आकाश, पर्वत, नदियाँ और दिशाएँ --- ये सब-के-सब विनाशरूपी वड्बीनटके लिये सुखे ईंधनके समान हैं। धन, भाई-बन्ध, भृत्यवर्ग, मित्र तथा वैभव----पे सब-के-सब विनाशके भयसे डरे हुए पुरुषके छिपे नीरस ही हैं।

मुनीश्वर ! जगत्में मनुष्य क्षणभरमें ऐश्वर्य ( धन-वैभव )

प्राप्त कर लेता है और क्षणभरमें दुरिंद हो जाता है।

वह क्षणभरमें ही रोगी और क्षणभरमें नीरोग हो

जाता है । इस प्रकार प्रतिक्षण विपरीत अवस्था

प्रदान करनेवाले इस नक्षर जगत्रूपी भ्रमसे कौन १. यहाँ वडचानलका अर्थ अग्निमात्र समझना चाहिये।

बुद्धिमान् मृतुष्य मोहित नहीं हुए हैं ? ( इस भ्रमने सभी लोगोंको मोहमें डाल रक्खा है । )

आकारामण्डल क्षणभरमें ही अन्धकाररूपी कीचड्से दक जाता है, फिर क्षणभरमें ही सुवर्णद्रवके समान शीतल मृदुल चाँदनी आदिके उज्ज्वल प्रकाशसे उद्भासित हो परम सुन्दर दिखायी देने लगता है। दूसरे ही क्षण मेयरूपी नील कमलोंकी मालासे उसका अन्त:प्रदेश ( वक्ष एवं उदर ) ढक जाता है । क्षणभरमें ही वहाँ उच्चखरसे मेवोंकी गम्भीर गर्जना होने लगती है और क्षणमें ही वह मूककी भाँति नीरव हो जाता है। क्षणमें ही ताराओंकी हारावलीसे अलंकृत और क्षणमें ही सर्यरूपी मणिसे विभूपित हो जाता है। क्षणमें ही वहाँ चन्द्रमाकी चटकीली चाँदनीसे आह्नाद छा जाता है और क्षणभरमें ही वह सबसे सूना हो जाता है। इस तरह जैसे आकाशकी स्थिति क्षण-क्षणमें बदलती रहती है. उसी प्रकार संसारके सभी पदार्थ प्रतिक्षण परिवर्तनशील हैं। महर्षे! संसारमें कौन ऐसा पुरुष है, जो धीर होता हुआ भी क्षणभरमें स्थित और क्षणभरमें नष्ट होनेवाळी, आवागमनकी परम्परासे युक्त इस सांसारिक स्थितिसे भयभीत नहीं होता ? मुने ! यहाँ क्षणभरमें आपत्तियाँ आती हैं और क्षणभरमें

सम्पत्तियाँ । क्षणमें ही जन्म होता है और क्षणमें ही मृत्यु । इस जगत्में कौन-सी ऐसी वस्तु है, जो क्षणिक न हो ? भगवन् ! यहाँ उत्पन्न हुआ मनुष्य पहले कुछ और ही था और थोड़े दिनों बाद अन्य प्रकारका हो जाता है । यहाँ सदा एकरूप रहनेवाळी स्रस्थिर वस्त कोई नहीं हैं । यहाँ कायरके द्वारा शूरवीर मारा जाता है। एक ही व्यक्तिके हाथसे सैकड़ों मनुष्य मारे जाते हैं और साधारण लोग भी राजा बन बैठते हैं। इस प्रकार यह सारा जगत् विपरीत अवस्थामें परिवर्तित होता रहता है। बाल्यावस्था थोडे ही दिनोंमें चली जाती है। फिर यौवनकी शोभा छा जाती है और कुछ ही दिनोंमें वह भी समाप्त हो जाती है। तत्पश्चात, वृद्धावस्थाका पदार्पण होता है। जब हमारे शरीरमें भी एकरूपता ( स्थिरता ) नहीं है, तब वाह्य वस्तुओंमें एकरूपताका विश्वास क्या हो सकता है ? उत्पन्न और विनष्ट होनेत्राले संसारी पुरुषोंकी न तो आपत्तियाँ स्थिर रहती हैं और न सम्पत्तियाँ ही। यह काल चतुर मनुष्योंको भी अवहेलनापूर्वक विपरीत स्थितियोंमें परिवर्तित करनेके कार्यमें अत्यन्त कुशल है । प्राय: सब लोगोंको आपत्तिमें ढकेलकर यह कीडा करता है। (सर्ग २८)

श्रीरामकी प्रयल वैराग्यपूर्ण जिल्लासा तथा तत्त्वज्ञानके उपदेशके लिये प्रार्थना

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं — मुनीखर ! विषयभोग दुःख-रूप और अनित्य हैं, इस प्रकार विषयोंमें दोष-दर्शनरूपी दावानलके द्वारा मेरा चित्त दग्ध हो निर्मल एवं महान् हो गया है । अतः जैसे जलाशयोंमें मृगतृष्णाका उदय नहीं होता, उसी तरह मेरे उस चित्तमें भोगोंकी आशा अङ्कुरित नहीं होती । जैसे नीमके दृक्षपर फैली हुई रसहीन गिलोय काल पाकर उत्तरोत्तर कड़वी होती जाती है, उसी प्रकार यह सांसारिक स्थिति भी दिन-प्रति-दिन तीव वैराग्यके कारण मेरे लिये अधिकाधिक कार्द्रताको त्र तत्वज्ञानक उपद्शक िस्य प्राथना
प्राप्त हो रही है । मुनीश्वर ! विवित्र चिन्ताओंसे परिपूर्ण
भोग-समूहों एवं राज्योंकी अपेक्षा चिन्तारहित महात्मा
पुरुषोंद्वारा स्वीकृत एकान्त-सेवन ही मुझे अच्छा लगता है।
सुन्दर उचान मुझे आनन्द नहीं देता, खियोंसे मुझे सुख
नहीं मिल्रता और धनकी आशापूर्तिसे मुझे हर्ष नहीं होता।
मनके साथ-साथ शान्ति मैं पाना चाहता हूँ। मैं न तो
मृत्युक्ता अभिनन्दन और न जीवनका ही खागत करता हूँ।
जिस तरह संतापरहित होकर स्थित हूँ, उसी तरह रह
रहा हूँ; मुझे राज्यसे, भोगोंसे, धनसे और नाना प्रकारकी

चेष्टाओंसे भी क्या प्रयोजन है ? अहंकारवश ही मनुष्य इन राज्य आदिसे सम्बन्ध रखता है, किंतु मेरा वह अहंकार ही गल गया है (अत: मेरे लिये इनकी आवस्यकता नहीं रह गयी है ) । जैसे हाथी अपने ख़रोंके प्रहारसे कोमल कमलको कुचल डालता है, उसी प्रकार कामदेवने मानवती कामिनियोंके द्वारा मनुष्योंके मनको मथ डाला है। मुनीन्द्र ! यदि अभी निर्मल बुद्धिके द्वारा इस चित्तकी चिकित्सा नहीं की जाती तो फिर इसकी चिकित्साका अवसर ही कहाँ रह जायगा ? ( क्योंकि रोग बढ़ जानेपर उसकी चिकित्सा कठिन हो जाती है।) त्रिपयोंकी विषमता ही विष है। छोकप्रसिद्ध विषको बास्तवमें विष नहीं कहा जाता; क्योंकि विष एक ही शरीरका ( जिसके द्वारा उसका सेवन किया जाता है, उसीका ) नाश करता है, परंतु विषय (-विष) जन्म-जन्मान्तरोंतक जीवको मौतके मुँहमें डालते रहते हैं । स़ख-दु:ख, मित्र, भाई-बन्ध्, जीवन और मरण-ये सब (बन्धनके कारण होते हुए भी ) ज्ञानी पुरुषके चित्तको नहीं बाँधते (अज्ञानीका ही मन इससे बँधता है )।

महान् ! आए प्राचीन और अर्शाचीन वातोंके जाननेवाले महासाओंमें श्रेष्ठ हैं । इसिलये जिस प्रकार में शोक, भय और खेदसे मुक्त हो यथार्थ ज्ञानसे सम्पन्न हो जाऊँ, वैसा उपदेश मुझे शीव प्रदान कीजिये । अज्ञान एक भयंकर वनके समान है । जैसे वनमें मृगोंको फँसानेके लिये जाल विछे होते हैं, कॉटेदार झाड़-झंखाड़ फैले रहते हैं तथा जगह-जगह बहुत-से ऊँचे-नीचे स्थान रहते हैं, उसी प्रकार अज्ञानरूपी वन भी विषयवासनाके जाल्यसे आवेधित, दु:खरूपी कण्टकोंसे व्याप्त तथा सम्पत्ति-विपत्ति-स्पर्पी ऊँचे-नीचे स्थानोंसे युक्त है । महारमन् ! जैसे रातमें ऐसी अन्यकार-राशि नहीं होती, जो चन्द्रमाकी चाँदनीसे नष्ट न हो जाती हो, उसी प्रकार संसारमें ऐसी दुश्चिन्ताएँ नहीं हैं, जो उत्तम अन्त:करणवाले महारमा पुरुषोंके सङ्गसे स्वीण न हो जायँ । आयु वायुसे टकरायी हुई मेबोंकी

घटासे झरते हुए जळ-विन्दुओंके समान क्षणमङ्क्षर है। मोग मेघमालाके बीचमें चमकती हुई विजलीके समान चन्नल हैं तथा युवावस्थाके मनोरञ्जन जलके बेगके समान चपल हैं—ऐसा विचारकर मैंने इन सबको त्याग दिया और तुरंत ही चिरकालतक बनी रहनेवाली शान्तिको आजसे अपने चित्तपर शासन करनेके लिये सुदृढ़ अविकारमुद्रा समर्पित कर दी है।

जैसे मृग तुच्छ तृणोंके लोमसे ठगे जाकर गड्ढोंमें गिर पड़ते हैं, उसी प्रकार अन्तः करणकी वृत्तियाँ निस्सार विषयोंद्वारा ठगी जाती और विक्षेपरूपी दुः लोंको मोगनेके लिये उनके गहरे गर्तमें गिर जाती हैं। जैसे देवता विविव मोग-सामिष्रयोंसे परिपूर्ण तथा चतुर्दश भुवनोंके भीतर विचरण करनेवाले अपने शीव्रगामी विमानका परित्याग नहीं करते, उसी प्रकार विविध मोगवासनाओंसे विस्तारको प्राप्त हुआ और समस्त लोकोंमें वे रोक-टोक विचरनेवाला मनुष्योंका यह चब्रल चित्त भी कभी चपलताको नहीं छोड़ता।

अतः महास्मन् ! जन्म-मरण् आदि दुःशोंसे रहित, देह आदि उपाधियोंसे रह्न्य तथा भ्रान्ति-रहित वह महान् विश्रान्तिदायक परमपद कौन-सा है, जहाँ पहुँच जानेसे शोकका अभाव हो जाता है ! समस्त कमोंका सुचारुरूपसे अनुष्ठान करनेवाले तथा सदा लौकिक व्यवहारमें ही तत्पर रहनेवाले जनक आदि महापुरुष कैसे उत्तम पदको प्राप्त हुए ! दूसरोंको अधिक मान देनेवाले महामुने ! वह कौन-सा उपाय है, जिससे संसाररूपी पङ्गका अनेक अङ्गोंसे सम्पर्क हो जानेपर भी मनुष्य उससे लिस नहीं होता ! किस दृष्ट (बुद्धि) का

अधिकारियों से शासनका अधिकार छीनकर किसी गुणवानको उस पदपर प्रतिष्ठित करनेके लिये अधिकार-पत्र देता है। उसी प्रकार मैंने चित्तशृभिसे भोगवासना आदिका अधिकार इटाकर वहाँ शाश्वत शान्तिको प्रतिष्ठित किया है।

आश्रय लेकर आप-जैसे पापरहित महामना महापुरुष इस जगत्में जीवनमुक्त होकर विचरते हैं ? जिसे मोहरूपी मतवाले हाथीने मथ डाला है, जिसके भीतर काम आदि दोषोंकी कीचड़ भरी पड़ी है, वह प्रज्ञारूपी महान सरोवर किस उपायसे अत्यन्त निर्मळ हो जाता है ? जैसे कमळके पर्त्रेसे जळका ळगाव नहीं होता. उसी प्रकार प्रवाहरूपसे बने रहनेवाले इस संसारमें समस्त व्यवहारोंका निर्वाह करता हुआ भी मनुष्य बन्धनमें न पढ़े-इसका क्या उपाय है ? सम्प्रर्ण प्राणियोंको आत्माके समान तथा इस समस्त भोग-प्रपञ्चको तिनकेके समान समझनेवाला और मनकी कामादि वृत्तियोंका स्पर्श न करनेवाला मनुष्य कैसे श्रेष्ठ पदको प्राप्त हो सकता है ! जिसने संसाररूपी महासागरको पार कर लिया हो, ऐसा कौन-सा महापुरुष है, जिसके चरित्रका अनुसरण करके मनुष्य कभी दुखी नहीं होता ? वह प्राप्त करने योग्य कल्याण और फल क्या है ? इस विषय-संसारमें ( इसे पार करनेके लिये ) कैसे व्यवहार करना चाहिये ? प्रभो ! मझे तत्वका कुछ उपदेश दीजिये, जिससे मैं ब्रह्माजीके द्वारा रचित इस अव्यवस्थित जगत्का पूर्वापर ( आदि-अन्त ) समझ सकूँ। इस संसारमें प्रहण करने योग्य वस्त क्या है ! त्याज्य वस्त क्या है ? तथा इन दोनोंसे भिन्न अग्राह्य एवं अत्याज्य वस्त क्या है ? मनुष्योंका यह चञ्चल चित्त किस प्रकार पर्वतके समान स्थिरता एवं शान्तिको प्राप्त करे ह किस पावन मन्त्रसे सैकड़ों क्लेशोंकी सृष्टि करनेवाळा यह दोष-युक्त संसाररूपी विसूचिका (हैजा)का रोग अनायास शान्त हो सकता है ! महात्मन् ! जैसे वनमें कुत्ते विभिन्न जन्तुओंके अधमरे शरीरको पीड़ित करते रहते हैं. उसी तरह नाना प्रकारके संशय सर्वोत्कृष्ट आनन्दमय ब्रह्मपदमें आत्यन्तिक निष्ठासे रहित पुरुषको सदा कष्ट देते रहते हैं!

मुनीश्वर ! ऐसा कौन-सा उपाय है, क्या गति है, कौन-सा चिन्तन है, क्या आश्रय है तथा कौन-सा साधन है. जिसका अवलम्बन करनेसे यह जीवनकारी वन भविष्यमें अमङ्गलकारी न हो ? भगवन् ! इस प्रश्वीपर, स्वर्गमें अथवा देव-समाजमें कोई भी ऐसी वस्त नहीं है. जिसे तच्छ होनेपर भी आप-जैसे परम बुद्धिमान् महात्मा रमणीय न बना दें । यह नश्वर संसार निरन्तर दुःखोंसे परिपूर्ण और नीरस है । क्रपया यह बताइये कि यह किस उपायसे अज्ञानके निवारणपूर्वक परमानन्दरूप उत्तम खादसे यक्त हो जाता है। मने ! यह मनरूपी चन्द्रमा कामसे कलक्कित हो रहा है। इसे किस साधन एवं विधिसे धोया जाय कि उससे अत्यन्त निर्मेट एवं परम आह्रादमयी दिव्य चाँदनीका उदय हो । जिसे संसारकी गतिका अनुभव है और जिसने निष्कामभावके द्वारा दृष्ट एवं अदृष्ट कर्मफलोंका विनाश कर दिया है, ऐसे किस महापुरुवकी भाँति हमें इस संसाररूपी वनकी गलियोंमें विचरते समय व्यवहार करना चाहिये ! प्रभो ! किस उपायका आश्रय लिया जाय. जिससे संसाररूपी वनमें विचरनेवाले जीवको राग-देषरूपी बडे-बडे दोष तथा भोग-समृह एवं ऐश्वर्यरूपी हिंसक जन्त कष्ट न दे सकें ! मनिश्रेष्ठ ! तीनों लोकोंमें मनकी जो मननशालिनी सत्ता ( विषय-चिन्तनरूप अस्तित्व ) है, उसे किसी साधनरूप यक्तिके बिना नष्ट नहीं किया जा सकता। अतः आप उस उत्तम युक्तिका पूर्णरूपसे उपदेश कीजिये। अथवा जिसका अवलम्बन करनेसे लोकव्यवहारमें तत्पर रहनेपर भी मुझे द:ख प्राप्त न हो सके, उस व्यवहार-सम्बन्धिनी उत्तम यक्तिका प्रतिपादन कीजिये । किस उत्तम चित्तवाले महापुरुषने पहले युक्तिके द्वारा मोहका निवारण किया था ? उसने किस प्रकार और क्या किया था, जिससे उसका मन परम पवित्र होकर शान्तिको प्राप्त हो गया ? भगवन् ! मोहकी निवृत्तिके लिये आप-जैसा, जो कुछ भी जानते हैं, उसका उसी रूपमें मुझे उपदेश कीजिये। वह कौन-सा साधन है, जिसका आश्रय लेनेसे अनेक श्रेष्ठ पुरुष दु:खरहित स्थिति(कल्याण) को प्राप्त हो गये हैं ? श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं-भरद्वाज ! जैसे मोर महान्

चेष्टाओंसे भी क्या प्रयोजन है ? अहंकारवश ही मनुष्य इन राज्य आदिसे सम्बन्ध रखता है, किंतु मेरा वह अहंकार ही गल गया है (अत: मेरे लिये इनकी आवश्यकता नहीं रह गयी है ) | जैसे हाथी अपने ख़ुरोंके प्रहारसे कोमल कमलको कुचल डालता है, उसी प्रकार कामदेवने मानवती कामिनियोंके द्वारा मनुष्योंके मनको मथ डाला है। मुनीन्द्र ! यदि अभी निर्मल बुद्धिके द्वारा इस चित्तकी चिकित्सा नहीं की जाती तो फिर इसकी चिकित्साका अवसर ही कहाँ रह जायगा ? ( क्योंकि रोग बढ़ जानेपर उसकी चिकित्सा कठिन हो जाती है।) विषयोंकी विषमता ही विष है। लोकप्रसिद्ध विषको वास्तवमें विष नहीं कहा जाता: क्योंकि विष एक ही शरीरका ( जिसके द्वारा उसका सेवन किया जाता है, उसीका ) नाश करता है, परंत्र विषय (-विष) जन्म-जन्मान्तरींतक जीवको मौतके मुँहमें डालते रहते हैं । सुख-दु:ख, मित्र, भाई-बन्ध्, जीवन और मरण-ये सब (बन्धनके कारण होते हुए भी ) ज्ञानी पुरुषके चित्तको नहीं बाँधते (अज्ञानीका ही मन इससे बँधता है )।

ब्रह्मन् ! आप प्राचीन और अर्वाचीन वातोंके जाननेवाले महात्माओंमें श्रेष्ठ हैं । इसिल्ये जिस प्रकार में शोक, भय और खेदसे मुक्त हो यथार्थ ब्रानसे सम्पन्न हो जाऊँ, वैसा उपदेश मुझे शीष्ठ प्रदान कीजिये । अब्रान एक भयंकर वनके समान है । जैसे वनमें मुगोंको फँसानेके लिये जाल विक्रे होते हैं, कॉटेदार झाड़-झंखाड़ फँले रहते हैं तथा जगह-जगह बहुत-से ऊँचे-नीचे स्थान रहते हैं, उसी प्रकार अब्रानरूपी वन भी विषयवासनाके जालसे आवेष्टित, दु:खरूपी कण्टकोंसे व्याप्त तथा सम्पत्ति-विपत्ति-रूपी ऊँचे-नीचे स्थानोंसे युक्त है । महात्मन् ! जैसे रातमें ऐसी अन्यकार-राशि नहीं होती, जो चन्द्रमाकी चाँदनीसे नष्ट न हो जाती हो, उसी प्रकार संसारमें ऐसी दुश्चिन्ताएँ नहीं हैं, जो उत्तम अन्त:करणवाले महात्मा पुरुषेंके सङ्गसे क्षीण न हो जायँ । आयु वायुसे टकरायी हुई मेबोंकी

ź.

घटासे झरते हुए जल-बिन्दुओंके समान क्षणभङ्कर है। भोग मेघमालाके बीचमें चमकती हुई विजलीके समान चन्नल हैं तथा युवावस्थाके मनोरञ्जन जलके वेगके समान चपल हैं—ऐसा विचारकर मैंने इन सक्को त्याग दिया और तुरंत ही चिरकाल्तक बनी रहनेवाली शान्तिको आजसे अपने चित्तपर शासन करनेके लिये सुदृढ़ अधिकारमुद्धा समर्पित कर दी है।

जैसे मृग तुच्छ तृणोंके होमसे ठगे जाकर गड्ढोंमं
गिर पड़ते हैं, उसी प्रकार अन्तः करणकी वृत्तियाँ निस्सार
विश्वयोद्धारा ठगी जाती और विक्षेपरूपी दुःखोंको भोगनेके
लिये उनके महरे गर्तमें गिर जाती हैं। जैसे देवता
विविध्य भोग-सामिष्रयोंसे परिपूर्ण तथा चतुर्दश भुवनोंके
भीतर विचरण करनेवाले अपने शीव्रगामी विमानका
परित्याग नहीं करते, उसी प्रकार विविध्य भोगवासनाओंसे
विस्तारको प्राप्त हुआ और समस्त लोकोंमें वे रोक-टोक
विचरनेवाल मनुष्योंका यह चब्बल चित्त भी कभी चपलताको
नहीं छोड़ता।

अतः महात्मन् ! जन्म-मरण् आदि दुःखोंसे रहित, देह आदि उपाधियोंसे शून्य तथा भ्रान्ति-रहित वह महान् विश्रान्तिदायक परमपद कौन-सा है, जहाँ पहुँच जानेसे शोकका अभाव हो जाता है ! समस्त कर्मोंका सुचारुकपसे अनुष्ठान करनेवाले तथा सदा लौकिक व्यवहारमें ही तत्पर रहनेवाले जनक आदि महापुरुष कैसे उत्तम पदको प्राप्त हुए ! दूसरोंको अधिक मान देनेवाले महामुने ! वह कौन-सा उपाय है, जिससे संसारक्षी पङ्कका अनेक अङ्गोंसे सम्पर्क हो जानेपर भी मनुष्य उससे लिस नहीं होता ! किस दृष्ट ( हुद्धि ) का

<sup>#</sup> जैसे राजा दुष्ट अधिकारियोंसे शासनका अधिकार छीनकर किसी गुणवानको उस पदपर प्रतिष्ठित करनेके लिये अधिकार-पत्र देता है, उसी प्रकार मैंने चित्तभूमिसे भोगवासना आदिका अधिकार इटाकर वहाँ शाश्वत शान्तिको प्रतिष्ठित किया है।

आश्रय लेकर आप-जैसे पापरहित महामना महापरुष इस जगतमें जीवन्मक्त होकर विचरते हैं ? जिसे मोहरूपी मतवाले हाथीने मथ डाला है, जिसके भीतर काम आदि दोपोंकी कीचड़ भरी पड़ी है, वह प्रज्ञारूपी महान् सरोवर किस उपायसे अत्यन्त निर्मल हो जाता है ? जैसे कमलके पत्तेसे जलका लगाव नहीं होता, उसी प्रकार प्रवाहरूपसे बने रहनेवाले इस संसारमें समस्त व्यवहारोंका निर्वाह करता हुआ भी मनुष्य बन्धनमें न पड़े-इसका क्या उपाय है ? सम्पूर्ण प्राणियोंको आत्माके समान तथा इस समस्त भोग-प्रपञ्चको तिनकेके समान समझनेवाला और मनकी कामादि वृत्तियोंका स्पर्श न करनेवाला मनुष्य कैसे श्रेष्ठ पदको प्राप्त हो सकता है ! जिसने संसाररूपी महासागरको पार कर लिया हो, ऐसा कौन-सा महापुरुष है, जिसके चरित्रका अनुसरण करके मनुष्य कभी दुखी नहीं होता ? वह प्राप्त करने योग्य कल्याण और फल क्या है ? इस विषय-संसारमें ( इसे पार करनेके लिये ) कैसे व्यवहार करना चाहिये ? प्रभो ! मुझे तत्त्वका कुछ उपदेश दीजिये, जिससे मैं ब्रह्माजीके द्वारा रचित इस अव्यवस्थित जगत्का पूर्वापर ( आदि-अन्त ) समझ सकूँ। इस संसारमें प्रहण करने योग्य वस्त क्या है ! त्याज्य वस्त क्या है ? तथा इन दोनोंसे भिन्न अग्राह्य एवं अत्याज्य वस्त क्या है ? मनुष्योंका यह चञ्चल चित्त किस प्रकार पर्वतके समान स्थिरता एवं शान्तिको प्राप्त करे ? किस पावन मन्त्रसे सैकड़ों क्लेशोंकी साध करनेवाला यह दोष-युक्त संसाररूपी विसूचिका (हैजा)का रोग अनायास शान्त हो सकता है ? महात्मन् ! जैसे वनमें कुत्ते विभिन्न जन्तुओंके अधमरे शरीरको पीड़ित करते रहते हैं। उसी तरह नाना प्रकारके संशय सर्वेत्कृष्ट आनन्दमय ब्रह्मपदमें आत्यन्तिक निष्ठासे रहित पुरुषको सदा कष्ट देते रहते हैं !

मुनीश्वर ! ऐसा कौन-सा उपाय है, क्या गति है, कौन-सा चिन्तन है, क्या आश्रय है तथा कौन-सा साधन है, जिसका अवलम्बन करनेसे यह जीवनरूपी वन भविष्यमें अमङ्गलकारी न हो ? भगवन् ! इस पृथ्वीपर, स्वर्गमें अथवा देव-समाजमें कोई भी ऐसी वस्त नहीं है, जिसे तुच्छ होनेपर भी आप-जैसे परम बुद्धिमान महात्मा रमणीय न बना दें । यह नश्वर संसार निरन्तर दु:खोंसे परिपूर्ण और नीरस है । कृपया यह बताइये कि यह किस उपायसे अज्ञानके निवारणपूर्वक परमानन्दरूप उत्तम खादसे युक्त हो जाता है। मुने ! यह मनरूपी चन्द्रमा कामसे कलङ्कित हो रहा है। इसे किस साधन एवं विधिसे धोया जाय कि उससे अत्यन्त निर्मल एवं परम आह्नादमयी दिव्य चाँदनीका उदय हो । जिसे संसारकी गतिका अनुभव है और जिसने निष्कामभावके द्वारा दृष्ट एवं अदृष्ट कर्मफलोंका विनाश कर दिया है, ऐसे किस महापुरुषकी भाँति हमें इस संसाररूपी वनकी गल्यिंमें विचरते समय ब्यवहार करना चाहिये ! प्रभो ! किस उपायका आश्रय लिया जाय, जिससे संसाररूपी वनमें विचरनेवाले जीवको राग-द्रेषरूपी बडे-बडे दोष तथा भोग-समृह एवं ऐश्वर्यरूपी हिंसक जन्त कष्ट न दे सकें ! मुनिश्रेष्ठ ! तीनों छोकोंमें मनकी जो मननशाळिनी सत्ता ( विषय-चिन्तनरूप अस्तित्व ) है, उसे किसी साधनरूप युक्तिके बिना नष्ट नहीं किया जा सकता। अतः आप उस उत्तम युक्तिका पूर्णरूपसे उपदेश कीजिये। अथवा जिसका अवलम्बन करनेसे लोकव्यवहारमें तत्पर रहनेपर भी मुझे दु:ख प्राप्त न हो सके, उस व्यवहार-सम्बन्धिनी उत्तम युक्तिका प्रतिपादन कीजिये । किस उत्तम चित्तवाले महापुरुषने पहले युक्तिके द्वारा मोहका निवारण किया था ? उसने किस प्रकार और क्या किया था, जिससे उसका मन परम पवित्र होकर शान्तिको प्राप्त हो गया ? भगवन् ! मोहकी निवृत्तिके लिये आप-जैसा, जो कुछ भी जानते हैं, उसका उसी रूपमें मुझे उपदेश कीजिये। वह कौन-सा साधन है, जिसका आश्रय लेनेसे अनेक श्रेष्ठ पुरुष दु:खरहित स्थिति(कल्याण) को प्राप्त हो गये हैं ? श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं-भरद्वाज ! जैसे मोर महान् कारण चुप हो जाता है, उसी प्रकार निर्मल चन्द्रमाके समक्ष उपर्युक्त बातें कहकर चुप हो गये। समान मनोहर एवं महान् तत्त्रविचारसे विकसित

मेघोंकी घटाओंके सम्मुख केकौरव करके धक जानेके चित्तवाले श्रीरामचन्द्रजी वसिष्ठ आहि महान् गुरुजनोंके (सर्ग २९-३१)

श्रीरामचन्द्रजीका भाषण सुनकर सबका आश्चर्यचिकत होना, आकाशसे फुळोंकी वर्षा, सिद्ध पुरुषोंके उद्गार, राजसभामें सिद्धों और महर्षियांका आगमन तथा उन सबके द्वारा श्रीरामके वचनोंकी प्रशंसा

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं---भरद्वाज ! कमलनयन राजकमार श्रीराम जब इस प्रकार मनके मोहका निवारण करनेवाली बात कहने लगे, तब वहाँ बैठे हुए सब लोगोंके नेत्र आरचर्यसे खिल उठे। उनकी समस्त सांसारिक वासनाएँ वैराग्यकी वासनासे नष्ट हो गयीं और वे सब लोग दो घड़ीके लिये मानो अमृतमय समुद्रकी तरङ्गोंमें डूबने-उतराने लगे । श्रीरामचन्द्रजीकी वे बातें जिन लोगोंने सुनीं, वे निश्चलताके कारण चित्रलिखित-से प्रतीत होते थे । उनका हृदय आनन्दसे भर गया था । सभामें बैठकर जिन श्रवणसमर्थ पुरुषोंने श्रीरामकी बातें सुनीं, उनके नाम इस प्रकार हैं---वसिष्ठ-विश्वामित्र आदि मुनि, मन्त्रणाकुराल जयन्त और धृष्टि आदि मन्त्री, दशरथ आदि नरेश, पुरवासी, पारशव आदि संकर जातिके लोग, विभिन्न सामन्त, लक्ष्मण आदि राजकुमार, वेदवेत्ता ब्राह्मण, भृत्य और अमात्य । अपने महलकी खिड़कियोंमें बैठी हुई महारानी कौसल्या आदि वनिताएँ भी निश्चल होकर श्रीरामकी बातें सन रही थीं । उस समय उनके आभूषणोंकी खनखनाहटतक नहीं होती थी। आकाशचारी सिद्ध, गन्धर्व, किंतर, नारद, व्यास और पुलह आदि श्रेष्ठ मुनियोंने तथा देवता, देवराज इन्द्र, विद्याधरगण एवं महान् दिव्य नागोंने भी श्रीरामचन्द्रजीकी वे विचित्र अर्थसे परिपूर्ण और परम उदार बातें सनी थीं।

रघुकुलरूपी आकाशके चन्द्रमा तथा शशिसे भी

१. मोरकी बोलीको केका कहते हैं।

सुन्दर कमलनयन श्रीरामचन्द्रजी जब उपर्युक्त बातें कहकर चुप हो गये, तब 'साधुबाद'के गम्भीर घोषके साथ आकाशसे भिद्धसमृहोंद्वारा एंसी पुष्पवृष्टि की गयी, जिससे वहाँ चँदोत्रा-सा तन गया। फूटोंकी उस वर्षामें ढेर-के-ढेर केवड़ेके फुळ चकर काट रहे थे। कमलोंके गुच्छ अपनी अङ्कृत छटा दिखा रहे थे। कुन्दपुष्पोंकी राशि झड़ रही थी तया हवामें उड़ते हुए नील कमलोंके पुञ्ज विखर रहे थे। उस महलके ऑगनकी भूमि पट गयी। घर, छत और चब्रतरे आच्छादित हो गये तथा नगरके सभी श्री-पुरुष अपनी गर्दन ऊँची करके उस पुणवर्षाकी शोभा निहारने लगे । आकारामें खड़े हुए अदृश्य सिद्ध-समूहोंद्वारा की गयी वह पुष्पवृष्टि आधी घड़ीतक लगातार होती रही। सभा और उसमें बैठे हुए लोगोंको आच्छादित-सा करके जब वह पुप्पवर्षा वंद हुई, तब सभासदोंने सिद्धसमूहोंका यह वार्तालाप अपने कानोंसे सना-''सृष्टिके आरम्भसे लेकर अवतक सिद्धोंके समदायमें रहकर खर्गके सारे प्रदेशोंमें घृमते हुए हमलोगोंने आज ही वेदोंका सारभूत एवं कानोंके लिये अमृतके समान सुखद यह अपूर्व प्रवचन सुना है। वीतराग होनेके कारण इन रघुकुळचन्द्र श्रीरामने जो उदार बातें कही हैं, उन्हें सम्भवतः बृहस्पतिजी भी नहीं जानते होंगे । अहो ! यह बड़े सौभाग्यकी वात है कि आज हमलोगोंने श्रीरामचन्द्रजीके मुखारविन्दसे प्रकट हुआ यह परम पुष्पमय प्रवचन सुना है, जो अन्त:करणको

परम आह्नाद प्रदान करनेवाटा है। इन खुनन्दनने इस समय ाहरपूर्वक जो उचित भाषण किया है, वह शान्तिक्षी अष्टतसे भरा होनेके कारण परम मनोहर है। इस भाषणने श्रेष्टताका पर प्राप्त कर व्यि है—यह प्रवचन सर्वोत्तम सिद्ध हुआ है। इसके द्वारा हमें भी तन्काल यह ज्ञान हो गया कि स्वर्ग आदिके सुख भी निक्ष्यर हैं।

'खुकुल्यतित्वक शीरामके द्वारा उठाये गये इन पावन प्रक्रनमक्योंका महिनिजीग जो निर्णय करेंगे, उसे भी धुनना उचिन होगा। नारद्र, ज्यास और पुण्डह आदि मुनीश्वरो ! अप मभी महिने उस निर्णयको निर्विद्यरूपसे धुननेके लिये शीप्र यहाँ गआरें। जैसे केसरकी शोभासे परिपूर्ण हो मुनर्णकी भाँनि उद्दीत होनेवाली कमिलिनीपर अमर चारों ओरसे टूट पड़ते हैं, उसी प्रकार हम भी धन-वैभवसे पूर्ण तथा धुवर्णमयी सामग्रियोंसे प्रकाशित होनेवाली राजा दशरयकी इस पुण्यमयी समामें सब ओरसे प्रवेद करें।

श्रीवारनीकिजी कहते हैं—मरद्वाज ! सिद्धोंके ऐसा कहनेपर विमानोंमें निवास करनेवाले दिव्य महर्षियोंकी वह सारी मण्डली उस राजसभामें उतरी । उस मण्डलीमें सबसे आगे मुनीखर नारद थे, जो अपनी बजती हुई वीणाको उस समय भी छोड़ न सके थे और सबसे पीछे सजल जल्बरके सामान स्याम कान्तिवाले महर्पि व्यास थे । इन दोनोंके वीचमें रोप ऋषियोंकी मण्डली थी । भूगु, अङ्गिरा और पुलस्य आदि मुनीखर उस मण्डलीकी शोभा बज़ित थे । च्यवन, उद्दालक, उशीर तथा शरहोम आदि महर्पियोंने उसे सब औरसे घेर सक्खा था ।

एक हूमरेके शरीरकी रगड़से उन सबके मृगचर्म अपने स्थानसे विसककर अस्त-व्यस्त हो गये थे। उन महर्षियोंके हाथोंमें यठ पाकर स्द्राक्षमाला हिल रही थी तथा उन सबने ग्रुन्डर कमण्डल थारण कर रक्षे थे। आकाशमें अपने तेज:पुड़ाके प्रसारसे स्वेत

एवं रक्त प्रभा धारण करनेवाळी वह मुनिमण्डळी तारोंकी पङक्तिके समान प्रकाशित हो रही थी । परस्परके तेजसे उन सबके मुखमण्डल ऐसे उद्गासित हो रहे थे, मानो अनेक सूर्योंकी पङक्तियाँ प्रकट हो गयी हों । उस मण्डलीमें व्यासजी ऐसे सुशोभित हो रहे थे, मानो तारोंके समुदायमें ज्याम मेघ घिर आया हो और देवर्षि नारद तारिकाओंके समूहमें शीतरिंग चन्द्रमाकी-सी शोभा धारण करते थे । महर्षि पलस्य देवमण्डलीके बीच देवराज इन्द्रके समान विराज रहे थे। महर्षि अङ्गिरा ेसे प्रकाशित होते थे, मानो देवताओंके समृह्में साक्षात् सूर्य उपिशत हों । आकाशमण्डलसे वह निद्ध-सेना ज्यों ही भूतलपर उतरी त्यों ही मुनियोंसे भरी हुई दशरथ-सभाके सभी लोग उठकर खड़े हो गये। विशव और विश्वामित्रने अर्घ्य-पाद्य तथा मध्र वचनोंद्वारा क्रमश: उन सभी आकाशचारी सिद्धों तथा महर्षियोंकी पूजा की। आकाशचारी सिद्ध आदिके उस महान् समुदायने भी अर्घ-पाद्य एवं मधुर वचनोंद्वारा वसिष्ठ और विश्वामित्रका आदरपूर्वक पूजन किया। तत्पश्चात् भूपाल दशरथने सम्पूर्ण आदरभावके साथ उस सिद्ध-समुदायका पूजन किया । फिर उस सिद्ध-समुदायने भी कुशळ-प्रश्न-सम्बन्धी वार्ताळापद्वारा महाराज दशरथका सत्कार किया। उस समय प्रेमोचित दान, मान आदि कियाओंद्वारा एक दूसरेसे सत्कार पाकर सभी आकाशचारी तथा भूमण्डलमें विचरनेवाले महर्षि यथायोग्य आसनोंपर बैठे । उन लोगोंने सामने नत-मस्तक होकर बैठे हुए श्रीरामचन्द्रजीका चारों ओरसे मधुर माषण, फूळोंकी वर्षा और साधुवादके द्वारा पूर्ण सत्कार किया ।

श्रीरामचन्द्रजी राज्यलक्ष्मीसे छुशोभित होते हुए वहीं बैठे तथा विश्वामित्र, विसष्ठ, वामदेत्र, राजमन्त्रीगण, मझाके पुत्र नारदजी, मुनिवर व्यास, मरीचि, दुर्जासा, अङ्गिरा और उनके पुत्र आङ्गिरस मुनि, कतु, पुल्स्य, पुल्ह, मुनीश्वर शरलोमा, वास्यायन, भरद्वाज, मुनिवर वाल्मीकि, उदालक, ऋचीक, शर्याति और व्यवन— ये तथा और भी बहुत-से वेद-वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान् ये तथा और भी बहुत-से वेद-वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान्

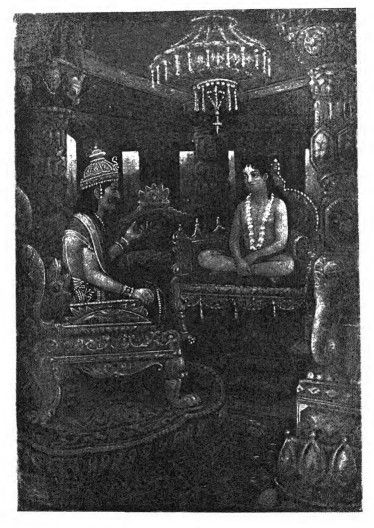
तत्त्वज्ञानी महात्मा, जो उन सबमें प्रचान थे, वहाँ विराजमान हुए । तत्पश्चात् वसिष्ठ और विश्वामित्रजीके साथ नारद आदि, जो साङ्गवेदोंका अध्ययन कर चुके थे, मस्तक झकाये हुए श्रीरामचन्द्रजीको लक्ष्य करके इस प्रकार बोले--- 'अहो ! बड़े आश्चर्यकी वात है कि राजकुमार श्रीरामने इस प्रकार अनेक कल्याणमय गुणोंसे सुशोभित. वराग्यरससे पूर्ण तथा परम उदारतासे यक्त बातें कही हैं। श्रीरामके भाषणमें क्तव्य अर्थ 'इदमित्यम्' रूपसे व्यवस्थापूर्वक निहित है । उसे ऐसी सुवोध भाषामें कहा गया है, जिसे सुनते ही श्रोता वास्तविक अभिप्रायको समझ ले । जो बात कही गयी है। वह सर्वथा उचित और स्पष्ट शब्दोंमें प्रतिपादित है। श्रीरामकी यह वाणी उदार है-इसके भीतर बहुत-से उत्कृष्ट अभिप्राय छिपे हर हैं । यह सननेमें प्रिय और श्रेष्ठ पुरुपोंके योग्य है। इसमें जो कुछ कहा गया है, वह चञ्चल चित्तसे नहीं, स्थिरबुद्धिसे विचारकर व्यक्त किया गया है । इसका भाव स्पष्टरूपसे समझमें आ जाता है। इस भाषणका प्रत्येक पद अभिव्यक्त ( व्याकरण-विशुद्ध ) तथा धुस्पय--प्रैस्त आदि दोषोंसे रहित है । यह वाणी इष्ट ( प्रिय एवं हितकर ) तथा आन्तरिक संतोष-की सूचक है। श्रीरघनाथजीके मुखसे निकला हुआ यह वचन किसको आश्चर्यमें नहीं डाल देता ! सैकड़ों में किसी एक पुरुषकी ही बाणी सम्पूर्णत: उत्कृष्ट, चमत्कारपूर्ण और अभीष्ट अर्थको प्रकट करनेमें समर्थ होती है ।

'राजकुमार ! आपके सिवा दूसरा कौन है, जिसकी बाणके समान सूक्ष्म अर्थका मेदन करनेवाळी कुशाप्र बुद्धिरूपिणी लता विवेकरूपी फल्से सुशोमित हो विचार-वैराम्यरूपी उत्तम विकासको प्राप्त हो रही हो। श्रीरामकी माँति जिसके हृदयमें अनुपम प्रकाश फैलानेवाळी प्रज्ञा-रूपिणी दीप-शिखा प्रज्वालित हो रही हो, वही श्रेष्ठ पुरुष कहा जाता है। जिनमें ऐसी प्रज्ञा नहीं है, वे मनुष्य रक्त, मांस और हाड्डियोंके यन्त्ररूपी देहमें आत्मबुद्धि रखनेके

कारण रक्त-मांसादिरूप ही बहत-से पदार्थीका उपभोग करते रहते हैं। ऐसा लगता है, उनके भीतर कोई चेतन पदार्थ है ही नहीं-ने जडके तुल्य हो गये हैं। जो छोग सर्वथा मोहाच्छन होनेके कारण संसारका विचार नहीं करते, वे निरे पशु हैं। वे ही बारंबार जन्म, मृत्य और जरा आदि रूपोंको प्राप्त होते हैं। जैसे लोकमें सर्वोत्तम मधुर फल और सुन्दर आकृतिवाले आमके वृक्ष विरले ही होते हैं, उसी प्रकार उत्कृष्ट चमत्कारसे पूर्ण तत्त्व-साक्षात्काररूप फलसे सम्पन्न एवं सुन्दर शरीरवाले भव्य पुरुष इने-गिने ही होते हैं। इन आदरणीय बुद्धिवाले श्रीराममें अभी इसी अवस्थामें अपने ही विवेकके कारण उस तत्त्वदर्शनरूप चमत्कारका उदय देखा जाता है, जिसके द्वारा जगतुके व्यवहारका सम्यक्ररूपसे समीक्षण हुआ है। जो देखनेमें सुन्दर हों, जिनपर सरलतासे चढा जा सके तथा जो उत्तम फलों और पछुर्वोसे सुशोभित हों, ऐसे बुक्ष प्राय: सभी देशोंमें उत्पन होते हैं; परंत चन्दनके वृक्ष सर्वत्र नहीं होते ( इसी तरह श्रीराम-जैसे पुरुष सर्वत्र दुर्लभ हैं )। फल और पछत्रोंसे भरे-पूरे बृक्ष प्रत्येक वनमें सदा सुलभ होते हैं। परंतु अपूर्व चमत्कारसे युक्त लौंगका बृक्ष सदा और सर्वत्र सुलभ नहीं है (इसी तरह श्रीराम-जैसे पुरुष सर्वत्र दुर्लभ हैं ) । जैसे चन्द्रमासे शीतल चाँदनी उत्पन्न होती है, सुन्दर वृक्षसे मञ्जरी प्रकट होती है और फूलसे सुगन्यका प्रवाह प्रादुर्भूत होता है, उसी प्रकार श्रीरामचन्द्रजीसे यह तत्त्वदर्शनक्ष्मी चमत्कारका आविर्भाव देखा गया है। जो लोग सदा तत्त्वचिन्तनमें तत्पर हो विवेकके द्वारा आत्मज्ञान या परव्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप सार पदार्थके लिये प्रयत्नशील रहते हैं, वे ही सुयराके भंडार, सत्परुषोंमें अग्रगण्य, धन्य एवं समस्त परषोंमें श्रेष्ठ हैं । तीनों लोकोंमें श्रीरामचन्द्रजीके समान विवेकशील और उदारचित्त पुरुष न तो अबतक कोई देखा गया है और न भविष्यमें ही कोई होगा, ऐसी हमारी मान्यता है।' (सर्ग ३२-३३)

वैराग्य-प्रकरण सम्पूर्ण

१. अर्द्धोब्हारित शब्द या वाक्यः जिल्ले पूरी बात इमझमें नहीं आती: मुख्तदोषसे युक्त माना गया है।



महाराजा जनक और मुनि शुकदेव ( मुमुक्षु-प्रकरण सर्ग १ )

#### मुमुक्षुव्यवहार-प्रकरण

#### विश्वामित्रजीका श्रीरामको तत्त्वज्ञानसम्पन्न बताते हुए उनके सामने शुकदेवजीका दृशन्त उपस्थित करना, शुकदेवजीका तत्त्वज्ञान प्राप्त करके परमात्मामें लीन होना

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—भरद्वाज ! इस प्रकार समामें आये हुए सिद्ध पुरुषोंने जब उच्चस्वरसे श्रीरामके भाषणकी भूरि-भूरि प्रशंसा की, तब विश्वामित्रजीने अपने सामने बैठे हुए श्रीरामसे श्रेमपूर्वक कहा—'ज्ञानियोंमें श्रेष्ठ रघुनन्दन ! तुम्हारे लिये और कुळ जानना शेष नहीं है । तुम अपनी ही सूक्ष्मबुद्धिसे सब वुळ जान चुके हो—सर्वखरूप सिचदानन्दघन परमात्माको तत्वसे जानते हो । तुम्हारी बुद्धि भगवान् व्यासके पुत्र शुक्तदेवजीकी-



सी है । उसे जाननेयोग्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त हो चुका है । श्रीराम ! मैं तुमसे व्यासपुत्र शुक्तदेवजीका यह वृत्तान्त कह यहा हूँ, जो तुम्हारे अपने ही धृतान्तके समान है, इसे सुनो । यह सुननेवाले मनुष्योंके जन्म- मरणरूप संसारके अन्त ( मोक्ष ) का कारण है । वे जो तम्हारे पिताके बगलमें अञ्चनगिरिके समान इयाम तथा सूर्यतुल्य तेजस्वी भगवान् व्यास बैठे हैं, इनके शुक्रदेव नामसे प्रसिद्ध एक महाज्ञानी पुत्र हुआ, जिसका मुख चन्द्रमाके समान सुन्दर था । शुक्रदेवजी सम्पूर्ण शास्त्रीके ज्ञाता थे। वे एक दिन मन-ही-मन इस लोकयात्रा ( जागतिक व्यवहार ) पर विचार कर रहे थे । उस समय उनके हृदयमें भी तुम्हारी ही तरह विवेकका उदय हुआ । उन महामना शुकदेवने अपने विवेकसे खय ही चिरकाळतक विचार करके जो परम मनोहर परमार्थ सत्य वस्त ( या परमार्थ--साधनकी उच्च स्थिति ) है, उसे प्राप्त कर लिया । उसे प्राप्त करके भी उनके हृदयमें 'यही परमार्थ वस्तु ( सिच्चदानन्दघन परमात्मा ) है' ऐसा पूर्ण विश्वास नहीं हुआ; इसलिये उस परम वस्तके खतः प्राप्त हो जानेपर भी उनके मनको शान्ति नहीं मिली। इतना अवस्य हुआ कि उनके चित्तकी चञ्चलता दूर हो गयी और जैसे चातक वर्गाकी जलधाराके अतिरिक्त अन्य जलधाराओंसे मुँह मोड लेता है, उसी प्रकार उनका मन अत्यन्त क्षणभङ्गर भोगोंसे विरत हो गया।

एक दिन निर्मल बुद्धिवाले ग्रुकदेवजीने मेरुगिरि-पर एकान्त स्थानमें बैठे हुए अपने पिता मुनिवर श्रीकृष्ण-द्वैपायन व्याससे भक्तिभावके साथ पूछा—'मुने ! यह संसाररूपी आडम्बर कैसे उत्पन्न हुआ है ? कैसे इसकी शान्ति या नाश होता है ? यह कितना बड़ा है ? किसका है ! और कवनक रहेगा ?' पुत्रके उम प्रकार ग्रस्न करने-पर आत्मज्ञानी मुनिवर व्यासने उन्हें जो कुछ बताने योग्य वात थी, वह सब यथावत् एवं विशुद्ध रूपसे बता दी । उनका उपदेश सुननेके अनन्तर शुक्तदेवजीने सीचा, यह तो मैं पहले ही जान गया था । ऐसा विचारकर उन्होंने पिताजीके उस उपदेश-वाक्यका अपनी शुम बुद्धिके द्वारा अधिक आदर नहीं किया । भगवान् व्यास भी अपने पुत्रके इस अभिप्रायको समझकर उससे बोले—'बेटा ! भृतलपर जनक नामसे प्रसिद्ध एक राजा हैं, जो जाननेयोग्य तत्व ( सिच्दानन्द्धन परमात्माको ) यथार्थरूपसे जानते हैं । उनसे तुम्हें सम्पूर्ण तत्वज्ञान प्राप्त हो जायगा ।'



पिताके ऐसा कहनेपर शुकदेवजी धुमेरु पर्वतसे उतरकर पृथ्वीपर आये और महाराज जनकके द्वारा पाळित विदेहपुरीमें जा पहुँचे । वहाँ छड़ीदार द्वारपाळींने महास्मा जनकको यह सूचना दी—'राजन्! राजद्वारपर व्यासजीके पुत्र शुक्तदेवजी सबे हैं ।' उन्होंने शुक्तदेवजीकी परीक्षा लेनेके लियं द्वारपाळींसे अबहेळनापूर्वेक कहा- शुक्तदेवजी आये हैं तो वहीं टहरें ।' ऐसा कहकर

राजा सात दिनोंतक चुपचाप बैठे रहे—उनकी कोई खोज-खबर नहीं छी । तत्पश्चात् राजा जनकने छुकदेवजीको राजमहलके आँगनमें बुल्लाया । वहाँ आनेपर मी शुकदेवजी पूरे सात दिनोंतक उसी प्रकार उपरत होकर बैठे रहे । इसके बाद जनकने शुकदेवजीको अन्तः पुरमें ले आनेकी आज्ञा दी, किंतु वहाँ भी राजाने सात दिनोंतक उन्हें दर्शन नहीं दिया । वे चन्द्रमाके समान मुख्याले शुकदेवजीका अन्तः पुरमें यौवनके मदसे उन्मत्त कमनीय कान्तिवाली सुन्दरियोंद्वारा भौतिनभौतिके भोजनों कुँतथा भोगसामिं प्रयोंसे लालन-पालन कराते रहे ।



परंतु जैसे मन्द गतिसे बहनेत्राली बायु दृहमूल अविचल वृक्षको नहीं उखाड़ सकती, उसी प्रकार वे भोग तथा अनादर एवं उपेक्षाजनित दृ:ख भी व्यासपुत्रके मनको अपनी ओर खींच न सके, उसमें विकार पैदा न कर सके । शुक्तदेन वहीं पूर्ण चन्द्रगाके समान निर्निकार, भोग और अनादरमें भी स्त्रभान ( हर्पनियाद से सहेत ), खस्थ, मीन तथा प्रसन्त-चित्त वने रहे ।

इस प्रकार परीक्षाद्वारा शुक्तदेवजीके खगाक्की जानकर राजा जनकते उन्हें सादर अपने पास बुळवाया और प्ररात्तचित्त देखकर प्रणाम किया । तत्पश्चात् शीष्ठतापूर्वक उनका खागत करके राजाने उनसे कहा—'श्रह्मन् ! जगत्में परम पुरुपार्थकी सिद्धिके लिये जो-जो आवश्यक कर्तव्य हैं, वे सब आपने पूर्ण कर लिये हैं । सारे मनोरथोंको प्राप्त कर लिया है ( इस तरह आप कृतकृत्य तथा आप्तकाम हो जुके हैं )। अब आपको किस बस्तव्ती इच्छा है ।'

श्रीगुकदेवजीने कहा—महाराज! मैं जानना चाहता हूँ कि यह संसाररूपी आडम्बर कैसे उत्पन हुआ है और इसकी शान्ति या विनाश कैसे होता है। आप शीव्र ही मुझसे इस विषयका यथावत् रूपसे प्रतिपादन कीजिये।

श्रीविश्वामित्रजी कहते हैं — महाराज ! इस प्रकार पूछे जानेपर राजा जनकने शुक्रदेवजीको उस समय बही बात बतायी, जो पहले उनके महास्मा पिता व्यासजीके द्वारा बतायी गयी थी।

तथ शुकदेवजीने कहा—चक्ताओं में श्रेष्ठ महाराज! मैंने पहले विवेकसे खयं ही यह वात जान ली थी। फिर जब पिताजीसे इसके विषयमें पूळा, तब उन्होंने भी मुझे यही बात बतायी और आज आपने भी यही बात कही है। शाकों में भी महावाक्योंका यही अर्थ दृष्टिगोचर होता है। वह इस प्रकार है—'यह विनाशशील संसार अपने संकल्पसे उत्पन्न हुआ है और संकल्पका आत्यन्तिक विनाश होनेसे नष्ट हो जाता है अत: सर्वथा निस्सार है। यही शाकोंका निश्चय है।' महावाहों! क्या यही अविचल सस्य है श्विर हाँ, तो इसका इस तरह उपदेश कीजिये, जिससे यह मेरे

हृदयमें अचल—-असंदिग्धरूपसे बैठ जाय । संसारके विषयोंमें भटकते हुए चित्तके द्वारा इवर-उवर भटकाया जाता हुआ में आज आपसे शान्ति लाभ करना चाहता हूँ।

राजा जनकने कहा — मुने ! इस ब्रह्माण्डमें एक अखण्ड चिन्मय परम पुरुष परमात्माके अतिरिक्त और कुळ भी नहीं है । आपने खयं विनेकके द्वारा इस तत्त्वको जाना है और फिर गुरुखरूप पिताके मुखसे इसको छुना है । इससे बढ़कर दूसरा कोई निश्चय ( जानने योग्य तत्त्व ) नहीं है । मुनिकुमार ! आप बाल्क होते हुए भी विषयमोगोंके त्यागमें शूरवीर होनेके कारण महान् वीर हैं । आपकी छुद्धि दीर्घ कालतक बने रहनेवाले रोगरूपी भोगोंसे पूर्णतः विरक्त हो गयी है । अब आप और क्या छुनना चाहते हैं ! ब्रह्मन् ! जो प्राप्त करने योग्य वस्तु है, उसे पूर्णरूपसे आपने पा ल्या है । आपका चित्त पूर्णकाम हो गया है । आप दस्य वस्तु ( बाह्य विषय ) की ओर दिष्टपात नहीं करते हैं, अत: मुक्त हैं । अभी और कुळ पाना या जानना शेष रह गया है, इस अमको त्याग दीजिये ।

( विश्वामित्रजी कहते हैं—श्रीराम!) महात्मा जनकके द्वारा इस प्रकार उपदेश पाकर शुक्रदेवजी अत्यन्त शुद्ध परम वस्तु परमात्मामें चुप्रचाप स्थित हो गये। उनके शोक, भय और श्रम—सभी नष्ट हो गये। वे सर्वथा निरीह एवं संशयरहित हो गये। तदनन्तर वे मेरुगिरिके प्रशस्त शिखरपर समाधि ळगानेके ळिये चले गये। वहाँ दस हजार वर्षोतक निर्विकल्प समाधिमें स्थित रहे और जैसे तेल समाप्त होनेपर दीपक बुझ जाता है, उसी प्रकार वे प्रारब्ध क्षीण हो जानेपर परमात्मामें लीन हो गये। (सर्ग १)

### विश्वामित्रजीका वसिष्ठजीसे श्रीरामको उपदेश करनेके लिये अनुरोध करना और वसिष्ठजीका उसे स्वीकार कर लेना

श्रीविश्वामित्रजी कहते हैं—सुनीश्वरो ! श्रीरामचन्द्रजीने इातव्य वस्तुको पूर्णतः जान ल्यिय है; क्योंकि इन छुद्ध-खुद्धिवाले श्रीरामको भोग अच्छे नहीं लगते । वे इन्हें रोगके समान प्रतीत होते हैं । जिसने क्लेय क्लुको जान ल्या है, उनके मनका अवस्य ही यही लक्षण है कि उसे सारे भोगसमृह फिर कभी रुचिकर नहीं जान पड़ते हैं । भोगोंके चिन्तनसे अज्ञान-जनित बन्धन दृढ़ होता है और भोग-वासनाके शान्त हो जानेपर संसार-वन्धन क्षीण हो जाता है । \*

श्रीराम ! विद्वान्लोग भोगवासनाके क्षयको ही मोक्ष कहते हैं और विषयोंमें होनेवाली सदद वासनाको ही बन्धन बताते हैं । जिसकी दृष्टि राग आदि दोशोंसे रहित है, वही तत्त्वज्ञ है । उसीने जाननेयोग्य वस्तुको जाना हैं और बही विद्वान हैं। उस महात्मा पुरुषको भोग हटात् अच्छे नहीं लगते । जैसे मरुभूमिमें लता नहीं उगती, उसी प्रकार जबतक जाननेयोग्य तत्त्वका कुछ भी ज्ञान नहीं होता, तवतक मनुष्यके हृदयमें विषयोंकी ओरसे वैराग्य नहीं होता । अतः मुनिवृन्द ! आपलोग यह निश्चितरूपसे समझ लें कि रचुकुलतिलक श्रीरामको ज्ञेय तत्त्वका ज्ञान हो गया है: क्योंकि इन्हें ये भोगोंके रमणीय स्थान आनन्दित नहीं कर रहे हैं। मुनीश्वरो ! श्रीरामचन्द्रजी जिस तत्त्वको बुद्धिके द्वारा जानते हैं, उसके विषयमें जब सद्गरुके मुखसे यह सुन छेंगे कि 'यही परमार्थ वस्त हैं तब इनके चित्तको अवस्य विश्राम प्राप्त होगा । जैसे शरकालकी शोभा मेघरहित निर्मल आकाशमात्रकी अपेक्षा रखती है, उसी तरह श्रीरामचन्द्रजीकी बुद्धिको केवल अद्वितीय सच्चिदानन्द्रधन परमात्माके तत्त्वमें विश्रामकी अपेक्षा है। अतः महात्मा श्रीरामचन्द्रजीके

भेगभावनया याति बन्धो दार्ढ्यमवस्तुजः।
 तयोपद्मान्तया बाति बन्धो जगति तानवम्॥

चित्तके विश्रामके लिये ये पूज्यपाद श्रीविस्मृष्ठजी ही यहाँ युक्तिका प्रतिपादन करें; क्योंकि ये समस्त रचुवंशियोंके ही (नहीं, समृचे इक्ष्वाकुवंशियोंके ) सदासे प्रभु (नियन्ता एवं शिक्षक) और कुळगुरु हैं। इसके सिवा ये सर्वेक्ष, सर्वेसाक्षी तथा तीनों कालोंमें मोह आदिसे रहित निर्मल दिखाले हैं।



पूज्यवाद वसिष्ठजी ! क्या वह पहलेकी बात आपको समरण है, जब कि हम दोनोंके वैरकी शान्ति तथा परम बुद्धिमान् मुनियोंके कल्याणके लिये देवदारुके दृक्षोंसे आवृत निषद पर्वतके शिखरपर साक्षात् पद्मयोनि भगवान् ब्रह्माने महत्त्वपूर्ण ज्ञानका उपदेश दिया था ! ब्रह्मन् ! उस युक्तियुक्त ज्ञानसे यह सांसारिक वासना अवश्य उसी तरह नष्ट हो जाती है, जैसे भगवान् भास्करके उदयसे अँदेरी रात । विप्रवर ! आप उसी युक्तियुक्त ज्ञेय वस्तुका

अपने शिष्य श्रीरामको शीव्र उपदेश दीजिये, जिससे ये विश्राम (शान्ति) को प्राप्त हों । इसमें आपको अधिक परिश्रम नहीं करना पड़ेगा; क्योंकि श्रीरामचन्द्रजी सर्वथा निप्पाप हैं । अतः जैसे निर्मन्न दर्पणमें बिना यत्नके ही मुँहका प्रतिविन्न दिखायी देने लगता है, उसी प्रकार श्रीरामचन्द्रजीको अनायास ही ज्ञेय वस्तुका बोध एवं विश्राम प्राप्त हो जायगा । महात्मन् ! वही ज्ञान, वही शाखार्य और वही पाण्डित्य सार्थक एवं प्रशंसित है, जिसका वैराग्यपुक्त उत्तम शिष्यके लिये उपदेश दिया जाता है । जिसमें वैराग्य नहीं है तथा जो शिष्यभावसे रहित है, उसे जो कुछ भी उपदेश दिया जाता है, वह कुत्तेके चमड़ेसे बने हुए कुप्पेमें रक्खे हुए गायके दूधकी भाँति अपवित्रताको प्राप्त हो जाता है । जहाँ आप-जैसे वीतराग, निर्मय, कोधशरून्य, अभिमानरहित तथा निष्गप महापुरुष

तत्त्वज्ञानका उपदेश देते हैं, वहाँ तत्काल बुद्धिको विश्राम प्राप्त होता है ।

and the same and t

गाधिनन्दन विधामित्रके ऐसा कहनेवर व्यास और नारद आदि उन सभी मुनियोंने साधु-साधु कहकर उनके उस कथनकी ही भूरि-भूरि प्रशंसा की । तत्पश्चात् राजा दशरथके कगळमें बैठे हुए ब्रह्माजीके पुत्र महातेजखी भगवान् त्रसिष्ठ मुनिने, जो ब्रह्माजीके समान ही ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न थे, कहा ।

श्रीविसिष्ठजी बोले—मुने। आप जिस कार्यके लिये मुझे आज्ञा दे रहे हैं, उसे मैं विना किसी विन्न-बाधाके आरम्भ कर रहा हूँ। शक्तिशाली होकर भी संतोंकी आज्ञाका उल्लिखन करनेमें कौन समर्थ हो सकता है ! पूर्वकालमें निपद पर्वतपर पूजनीय पद्मयोनि ब्रह्माजीने संसाररूपी भ्रमको दूर करनेके लिये जिस ज्ञानका उपदेश किया था, वह सब अविकल्रूपसे मुझे याद है। (सर्ग र)

#### जगत्की अमरूपता एवं मिध्यात्वका निरूपण, सदेह और विदेह ग्रुक्तिकी समानता तथा शास्त्रनियन्त्रित शैरुपकी महत्ताका वर्णन

श्रीविसष्टजीने कहा—पूर्वकालमें सृष्टिके प्ररम्भके समय मगवान् ब्रह्माने संसाररूपी श्रमके निवारणके लिये जिस ज्ञानका उपवेश दिया था, उसीका में यहाँ वर्णन करता हूँ । यह जगत् संकल्पके निर्माण, मनोराज्यके विलास, इन्द्रजाल्द्वारा रचित पुष्पहार, कथा-कहानीके अर्थके प्रतिमास, वातरोगके कारण प्रतीत होनेवाले भूकम्प, बालकको उरानेके लिये कल्पित पिशाच, निर्मल आकाशमें कल्पित मोतियोंके देर, नःवके चलनेसे तथा प्रतीत होनेवाली इश्लोंके ससरणसे आकाशमें कल्पित हुए पुष्पकी माँति श्रमहारा निर्मल हुण हैं । मृत्युकालमें पुरुष खयं अपने हृत्यमें इसका अनुभव करता है ।

इस प्रकार जगत् मिथ्या होनेपर भी चिरकालतक

अत्यन्त परिचयमें आनेके कारण धनीमाव ( दृढ़ता ) को प्राप्त होकर जीवके हृदयाकाशमें प्रकाशित हो बढ़ने लगता है । यही 'इहलोक' कहलाता है । जन्मसे लेकर पृरयुतककी चेछाओं तथा मरण आदिका अनुभव करनेवाला जीव वहीं ( दृदयाकाशमें ही ) इहलोककी कल्पना करता है, जैसा कि ऊपर कहा गया है । फिर मरनेके अनन्तर वह वहीं परलोककी कल्पना करता है । वासनाके भीतर अन्य अनेक शरीर और उनके भीतर भी दूसरे-दूसरे शरीर—ये इस संसारमें केलेके वृक्ष-की वच्चा ( छिल्लके वा वल्कल ) के समान एकके पीछे एक प्रतीत होते हैं ( वस्तुत: इस संसारमें कोई सार नहीं है ) । न तो पृथिवी आदि पञ्च महाभूतोंके समुदाय हैं और न जगत्की सृष्टिका कोई कम ही है । ये सब-के-सब मिथ्या हैं । तथापि मृत और जीवित जीवोंको

इनमें संसारका अम होता है। यह अविद्यारूपिणी नदी ही है, जिसका कहीं अन्त नहीं है। यह विभिन्न धाराओं के रूपमें फैळती हुई शोभापाती है। मृह पुरुषों के लिये यह इतनी विशाल है कि वे इसे पार नहीं कर सकते। सृष्टिरूपी चन्नल तरङ्गोंसे ही यह तरङ्गनती जान पड़ती है।

श्रीराम ! परमार्थ सत्य ( परमात्मा ) रूपी विशाल महासागरमें बारंबार वे परानी और नयी सृष्टिरूप असंख्य तरङ्गें उठती और विलीन होती रहती हैं। इस समय ब्रह्मकल्पका अवयवभूत बहत्तरवाँ त्रेतायुग चल रहा है। यह पहले भी अनेक बार हो चुका है और आगे भी होता रहेगा । यह वहीं पहलेवाला त्रेतायुग है और उससे विलक्षण भी । ये जितने लोक हैं, वे भी पूर्ववत हुए हैं और उनकी अपेक्षा नवीन भी हैं। इसी प्रकार तुम श्रीराम भी अनेक बार त्रेतायुगमें अवतार ले चुके हो और भविष्यमें भी लोगे। मैं भी कितनी ही बार वसिष्ठ-रूपमें उत्पन्न हो चुका हूँ और आगे भी होऊँगा। हमारे ये सभी रूप पूर्वके तुल्य होंगे और उनसे भिन्न भी। इस बातको मैं अच्छी तरह जानता हूँ । सभी प्राणी कभी धन-वैभव, बन्धु-बान्धव, अवस्था, कर्म, विद्या, विज्ञान और चेष्टाओंमें पूर्वकल्पोंके समान होते हैं और कभी नहीं भी होते । जो अविद्यारूपी आवरणसे रहित है, जिसका अन्तः करण एकाग्र हो चुका है, जिसके सभी संकल्प-विकल्प शान्त हो चुके हैं तथा जो खरूपभूत सारतत्व ( सिचदानन्द्धन )-मय हो गया हैं, वह विद्वान् पुरुष परम शान्तिरूपी अमृतसे तम रहता है।

सौम्य श्रीराम ! समुद्रकी जलराशि शान्त हो या उचाल तरङ्गोंसे युक्त, दोनों दशाओंमें उसकी जलरूपता समान ही हैं—उसमें किसी प्रकारका अन्तर नहीं है । उसी तरह देहके रहते हुए और उसके न रहनेपर भी मुक्त महारमा मुनिकी स्थिति एक-सी ही होती है, उसमें कोई मेद नहीं होता है। सदेह भुक्ति हो या विदेहभुक्ति, उसका विवयोंसे कोई सम्वन्य नहीं है। जिसने सल्य मानकर मोगोंका आखादन ही नहीं किया, उस पुरुपमें मोगोंकी अनुभूति कहाँसे होगी? जीवन्मुक्त और विदेहमुक्त दोनों ही प्रकारके महात्मा बोथखरूप हैं। उनमें क्या मेद हैं? (इन दोनोंमें मेद करानेवाला है अज्ञान। उसके नष्ट हो जानेपर जब केवल ज्ञान ही अवशिष्ट रह जाता है, तब उन दोनोंमें मेद कौन हो सकता हैं?) जैसे समुदक्षी तरङ्गवस्थामें जो जल है, वही उसकी प्रशान्ता-क्खामें भी है—उसमें कोई अन्तर नहीं हैं। सदेह और विदेह मुक्तमें थोड़ा-सा भी मेद नहीं हैं। पवन सस्पन्द (वेगवान्) हो या निष्यन्द (शान्त अथवा वेगहीन), दोनों ही दशाओंमें वह वायु ही हैं।

अतः अव मैं जिसका प्रकरण चल रहा है, उस उत्तम ज्ञानका ही उपदेश कर रहा हूँ, तुम इसका निरूपण सुनो । यह ज्ञान कानोंका आभूषण है और अज्ञानरूपी अन्वकारका नाश करनेवाला है । रघुनन्दन ! इस संसारमें सदा अच्छी तरह पुरुषार्थ (प्रयत ) करनेसे सबको सब कुछ मिल जाता हैं। (जहाँ कहीं किसीको असफल देखा जाता है, वहाँ उसके सम्यक् प्रयत्नका अभाव ही कारण हैं।) साधनके परिपक्व होनेपर हृदयमें, जैसे चन्द्रमासे शीतलतायुक्त आह्वाद प्राप्त होता हैं, उसी प्रकार सचिदानन्द्धन परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप अतिशय शीतल आनन्दका उदय होता है। यह आत्यन्तिक आनन्द पुरुषके प्रयत्नसे ही प्राप्त हो सकता है, अन्य हेत् ( प्रारब्ध ) से नहीं । ( इसलिये पुरुषको प्रयत्नपर ही निर्भर रहना चाहिये।) शास्त्रज्ञ सत्परुषोंके बताये हुए मार्गसे चलकर अपने कल्याणके लिये जो मानसिक. वाचिक और कायिक चेष्टा की जाती है, वही पुरुषार्थ है और वहीं सफल चेटा हैं। उससे भिन्न जो शास्त्र-विपरीत मनमाना आचरण है, वह पागलोंकी-सी चेष्टा हैं। जो मनुष्य जिस पदार्थको पाना चाहता है, उसकी

प्राप्तिके लिये यदि वह क्रमशः यन्त करता है और बीचमें ही उससे मुँह नहीं मोड़ लेता तो अवस्य उसे प्राप्त कर लेता है । कोई एक विशेष प्राणी ही पुरुषोचित प्रयन्तके हारा तीनों लोकोंके ऐश्वयंसे युक्त होनेके कारण परम सुन्दर प्रतीत होनेवाली इन्द्रपदवीको प्राप्त हो गया है । निरन्तर यक्षमें लगे रहकर सुदृद अभ्यासमें तत्पर हुए बुद्धिमान् और साहसी पुरुष मेरुपर्वतको भी निगलजानेकी शक्ति प्राप्त कर लेते हैं । श्रुति-स्पृति आदि शाससे नियन्तित पुरुषांभिके सम्पादनमें तत्पर जो पुरुषका पोरुष ( उद्योग ) है, वहीं मनोवाञ्चित फलकी सिद्धिका

कारण होता है। शास्त्रके विपरीत किया हुआ प्रयत्न अनर्थकी ही प्राप्ति करानेवाला होता है। कोई पुरुष जब शास्त्रीय प्रयत्नको शिथिल कर देता है, तब स्वयं दरिद्रता, रोग और बन्धन आदि अपनी दुर्दशाके कारण वह ऐसी अवस्थामें पहुँच जाता है, जहाँ उसके लिये पानीकी एक बूँद भी बहुत समझी जाती है (दुर्लभ हो जाती है); परंतु किसीको शास्त्रानुसार आचरणके प्रभावसे ऐसी उत्तम अवस्था प्राप्त होती है, जहाँ समुद्र, पर्वत, नगर और द्वीपोंसे व्याप्त विशाल भूमण्डलका साम्राज्य भी अधिक नहीं समझा जाता (वह अनायास सुलभ हो जाता है)।

#### शास्त्रके अनुसार सत्कर्म करनेकी प्रेरणा, पुरुषार्थसे भिन्न प्रारव्धवादका खण्डन तथा पौरुषकी प्रधानताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—स्वनन्दन! जैसे नीले, पीले आदि भिन्न-भिन्न रंगोंकी अभिन्यक्तिमें प्रकाश ही मुख्य कारण है, उसी प्रकार शास्त्रके अनुसार मन, वाणी और शरीरद्वारा व्यवहार करनेवाले अधिकारी पुरुषोंके समस्त पुरुषार्थोंकी सिद्धिमें उत्साहपूर्वक प्रवृत्ति ही प्रवान साधन है। मनुष्य केवल मनसे किसी वस्तुकी इच्छा करता है, शास्त्रानुसार कर्मसे नहीं, वह पागलेंकी-सी चेटा करता है । उसकी वह चेष्टा केवल मोहमें डालनेवाली है, पुरुषार्थको सिद्ध करनेवाली नहीं । जो मनुष्य जैसा प्रयतन (कर्म) करता है, वह वैसा ही फल भोगता है, (जो यह कहते हैं कि दैववश फलमें विपरीतता भी आ जाती है तो उनका कथन ठीक नहीं; क्योंकि ) अपना पूर्वकृत कर्म ही फल देनेके लिये उन्मुख होनेपर दैव कहलाता है। उससे अतिरिक्त दैव नामकी कोई वस्त नहीं दिखायी देती । प्रत्यार्थ दो प्रकारका है---एक शास्त्रानुमोदित ( पुण्य-कर्म ) और दूसरा शास्त्रविरुद्ध (पाप-कर्ष )। इन दोनीमें जो शाखनिरुद्ध पुरुषार्थ है, वह अनर्थका कारण होता है और शास्त्रानमोदित पौरुष

परमार्थ वस्तकी प्राप्तिमें कारण है। इसलिये पुरुषको शास्त्रीय प्रयत्नसे तथा साधु पुरुषोंके सङ्गसे ऐसा उद्योग करना चाहिये कि इस जन्मका पौरुष पूर्वजन्मके पौरुष ( प्रारच्य ) को शीव्र जीत ले। अपने उत्तम पुरुषार्थका आश्रय लेकर दाँतोंसे दाँतोंको पीसते हुए ( तत्परता-पूर्वक प्रयत्नमें लगे हुए ) पुरुषको अपने ग्रुभ पौरुषके द्वारा विन्न करनेके लिये उद्यत पूर्वजन्मके अञ्चम पौरूषको जीत लेना चाहिये । 'यह पूर्व जन्मका प्ररूपार्थ ( प्रारच्य ) मुझे प्रेरित करके विशेष परिस्थितिमें डाल देता है' इस प्रकारकी बुद्धिको बलपूर्वक कुचल डालना चाहिये: क्योंकि वह प्रत्यक्ष प्रयत्नसे अधिक प्रवल नहीं है । तबतक प्रयत्नपूर्वक उत्तम पुरुषार्थके लिये सचेष्ट रहना चाहिये, जबतक कि पूर्वजन्मका अशुभ पौरुष खयं पूर्णतः शान्त न हो जाय । अर्थात् जबतकः पहले जन्मोंका किया हुआ अञ्चम कर्म समूल नष्ट न हो जाय, तवतक तत्परतासे उत्साहपूर्वक साधन करते रहना चाहिये।

जैसे अपने द्वारा कल घटित हुए दोषका आज

प्रायश्वित्त कर लेनेपर नाश हो जाता है, उसी प्रकार इस जन्मके गुणोंसे ( ग्रुम पौरूषसे ) पूर्व-जन्मका दोष ( अग्रम पौरुष ) अवस्य नष्ट हो जाता है, इसमें कोई संशय नहीं है। प्रवंजन्मके अग्रुप या द्र:खदायक प्रारब्यको इस जन्मके शुभ कर्मीसे विश्रद्ध एवं पृष्ट हुई बुद्धिके द्वारा तिरस्कृत करके संसार-सागरसे पार होनेके उद्देश्यकी सिद्धिके लिये अपने भीतर दैवी सम्पत्तिके संग्रहके निमित्त सदा यह करना चाहिये। उद्योगशून्य आलसी मनुष्य गदहोंके समान गये-बीते हैं । अत: खयं भी उद्योग छोडकर उन्हींकी श्रेणी या तुलनामें नहीं जाना चाहिये। शास्त्रके अनुसार किया हुआ उद्योग इहलोक और परलोक दोनोंकी सिद्धिमें कारण है । मनुष्यको पुरुषार्थरूपी प्रयत्नका आश्रय लेकर इस संसाररूपी गङ्केसे खयं बलपूर्वक निकल जाना चाहिये। अपने शरीरको प्रतिदिन नाश होता हुआ समझे । पशुओं-के समान आचरणका त्याग करे और सत्परुषोंके योग्य आचार-व्यवहारका आश्रय ले । जैसे कीड़ा घावमें पीब आदिका आखादन करके ही अपना जीवन समाप्त कर देता है, उसी तरह मनष्यको घरमें स्त्री, अस, पान आदि द्रवयक्त एवं कोमल तुच्छ पदार्थोंका किंचित आखाद लेकर सम्पूर्ण पुरुषार्थींके साधनभूत आयुको भस्म नहीं कर देना चाहिये (मानव-जीवनको व्यर्थ नहीं गवाँ देना चाहिये)। ग्रम पुरुषार्थसे शीघ्र ही ग्रुम फलकी प्राप्ति होती है और अग्रम पुरुषार्थसे सदा अग्रम फल ही मिलता है । इन ग्रुम-अग्रुम पुरुषार्थोंके सिवा दैव नामकी दूसरी कोई वस्त नहीं है (इन्हींका नाम दैव या प्रारव्ध है)। इसलिये पहले परुषार्थके द्वारा विवेकका आश्रय लेकर आत्मज्ञानरूपी महान प्रयोजनवाले शास्त्रोंका विचार करना चाहिये। जो शास्त्रके अनुसार अपनी श्रवण, मनन आदि चेष्टाओंद्वारा साधन नहीं करते और चित्तमें विषयोंका ही चिन्तन करते रहते हैं, उन मृह पुरुपोंकी

अत्यन्त द्वित भोनेच्छाको विकार है । प्रवीक्त पुरुपप्रयत यदि सत्-शासके अनुकूल तथा सत्सङ्ग और सदाचारसे युक्त होता हैं तो वह परमात्मसाक्षात्कार रूप अपने फलको देता है । यह उसका खभाव है । अन्यया ( सत्-शास्त्रके प्रतिकृत तथा सत्सङ्घ और सदाचारसे रहित होनेपर ) उससे परमात्म-साक्षात्काररूप परम फलकी सिद्धि नहीं होती। यही पौरुपका खरूप है। इस प्रकार व्यवहार करनेवाले किसी भी पुरुषका प्रयत्न कभी विकल नहीं होता। बाल्यावस्था-से लेकर मलीभाँति अभ्यासमें लाये हुए सत्त-शास्त्रानशीलन और सत्पुरुषोंके सङ्ग आदि सदगुणोद्वारा पुरुषार्थ करनेसे परम खार्थरूप परमात्मसाक्षात्कार प्राप्त होता है। इस प्रकार प्रत्यक्ष देखी हुई, अनुभवमें आयी हुई, सुनी हुई और साधनोंद्वारा प्राप्त की हुई परमार्थ वस्तुको जो लोग दैवके अधीन मानते हैं, उनकी बुद्धि कुत्मित है और वे साधनसे नष्ट-भ्रष्ट हो गये हैं । निरन्तर कल्पित कीडाओं ( खेल-कुद ) के कारण अत्यन्त चञ्चलतापूर्ण बाल्यात्रस्थाके व्यतीत हो जानेपर जब ( दुखी और गुरुजनोंकी सेवामें समर्थ ) बाहुदण्डसे अलंकृत यौवन-अवस्थाका आरम्भ हो जाय, तभीसे मनुष्यको पद-पदार्थके ज्ञानसे विशुद्ध-बुद्धि होकर सत्पुरुषोंके सङ्गसे अपने गणों और दोषोंका विचार करना चाहिये । तालर्घ यह कि विचारपूर्वक दोषोंको त्याग करके गुणोंको प्रहण करना चाहिये ।

श्रीवारमीिकजी कहते हैं—भरद्वाज! मुनिवर वसिष्ठजीके इस प्रकार प्रवचन करनेपर वह दिन व्यतीत हो गया। सूर्यदेव अस्ताचलको चले गये तथा उस सभाके लोग वसिष्ठजीको नमस्कार करके सायंकालिक कृत्य (संघ्योपासना और अग्निहोत्र आदि ) करनेके लिये चले गये और रात्रि व्यतीत होनेपर पुन: सूर्यदेवकी किरणोंके साथ ही उस सभाभवनमें आ गये। (सर्ग ५)

## ऐहिक पुरुपार्थकी श्रेष्ठता और दैववादका निराकरण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-श्रीराम ! पूर्वजन्मक पौरुपसे भिन्न देव कोई वस्त नहीं है ( पूर्वजन्मोंका प्रस्पार्थ ही दैन है )। इसलिये भी दैनके अधीन हैं, कर्म करनेमें खतन्त्र नहीं हुँ ऐसी वृद्धि या विचारपाराको सत्सङ्ग तथा सद्-शास्त्रके अभ्यासद्वारा मनसे दर करके जीत्रत्माका इस संसार-सागरसे बल्प्रवेक उद्धार करे (आल्स्यवश सत्कर्म अथवा सावन कभी नहीं छोड़े ) । कैसे-कैसे प्रयत होगा, वंसे-ही-वैसे शीव्रतापूर्वक फल प्राप्त होगा । इसीका नाम पौरुप हैं । पूर्वजन्मके उस पौरुपको ही कोई दैक्की संज्ञा देना चाहे तो दे सकता है । जो तुच्छ विषय-सखोंके क्षणिक लोभमें फँसकर उस प्रवेद्धत पौरूष या दैवको वर्तमान जन्मके प्ररूपार्यद्वारा जीतनेका प्रयत नहीं करते और सदा दैवके भरोसे बैठे रहते हैं, वे दीन, पामर और मृद्ध हैं (क्योंकि पुरुषार्थके बिना आत्म-कल्याण सिद्ध नहीं होता ) । प्रविजन्मके तथा इस जन्मके पुरुपार्थ (कर्म) दो मेड़ोंकी तरह आपसमें लड़ते हैं। उनमें जो भी बलवान होता है, वही दूसरेको क्षणभरमें पछाड़ देता हैं \*। इस जन्ममें किया गया प्रबल पुरुपार्थ अपने बलसे पूर्वजन्मके पौरुप या दैवको नष्ट कर देता है और पूर्वजनमका प्रवल पौरुष इस जन्मके पुरुषार्थको अपने बलसे दबा देता है। प्रवृद्धत कर्मीके फलक्य प्रारूथ

# जैसे पूर्वजन्मके किसी प्रतियन्धक कर्मके कारण किसी मनुष्यको पुत्रकी प्राप्ति नहीं होनेवाली है। परंतु यदि वह पुत्र-प्राप्तिके लिये धाष्ट्रीय विधानके साथ पुत्रेष्टि-यक अथवा उभी कोटिके दूसरे किसी सत्कर्मका अनुष्ठान करता है तो उसे पुत्रकी प्राप्ति हो जाती है। यहीं पूर्वजन्मके प्रतिवन्धक कर्ममें इन जन्मका पुरुषार्थ आधक बल्यान, होनेके कारण नवीन प्रारच्धका निर्माण करके विजयी हो जाता है। इसी प्रकार पूर्वजन्मके कर्मानुसार यदि किसीकी मृत्यु अवस्यन्मायी है तो उसके प्रतीकारके लिये अनेक अकारके उपाय करनेपर भी मनुष्य उसे टाल नहीं पाता। अतः यहाँ पृत्रकृत कर्म (दैव या प्रारच्य) ही प्रवल होनेके कारण विजयी होना है। और वर्तमान जन्मके पुरुपार्थ—इन दोनोंमें वर्तमान जन्मका पुरुपार्थ ही प्रत्यक्षतः बल्यान् हें, इसल्यिं अधिकारी मनुष्यको पुरुपार्थका सहारा लेकर सन्-साक्षेके अध्यास और सरसङ्ग्रहारा बुद्धिको निर्मल बनाकर संसार-सागरसे अपना उद्धार कर लेना चाहिये। इस जन्मके और पूर्व-जन्मके दोनों पुरुपार्थ पुरुपरूपी जनमें उत्पन्न हुए पल्ल देनेवाले बुक्ष हैं। उन दोनोंमें जो अधिक बल्यान् होता है, वही विजयी होता है (अर्थात् वर्माचरण और मुक्तिके विजयमें तो इस जन्मका पुरुपार्थ बल्यान् है और अर्थ एवं कामके विषयमें पूर्वजन्मका फल्टानोन्मुख कर्म या देव प्रबल्ल है।)

जो परुष उदार खभावसे यक्त एवं सत्कर्मके लिये प्रयत करनेमें कुशल है, सदाचार ही जिसका छीला-विहार है, वह जगतके मोहरूपी फंदेसे उसी प्रकार निकल जाता है, जैसे सिंह पिंजड़ेसे । जो मनुष्य दृष्ट ( परुषार्थ या परम कल्याणके लिये प्रयत्न ) का त्याग करके 'मझे तो कोई ऐसा करनेके लिये प्रेरित कर रहा हैं ऐसी अनर्थकारिणी कुस्सित कल्पनामें स्थित है, उसे दुरसे ही त्याग देना चाहिये; क्योंकि वह मनुष्योंमें अवम है। संसारमें सहस्रों व्यवहार हैं, जो आते-जाते रहते हैं। उनमें सुख और द:ख-बुद्धि (अनुकूळता तथा प्रतिकूळताजनित राग-द्वेष ) का त्याग करके शासके अनुसार आचरण करना चाहिये। शास्त्रके अनुकूठ और सभी उच्छित्र न होनेत्राठी अपनी मर्यादाका जो त्याग नहीं करता, उस पुरुषको सारी अभीष्ट वस्तुएँ उसी प्रकार प्राप्त होती हैं, जैसे सागरमें गोता लगानेवालेको रत्न । सुरुक्ता प्राप्ति और दु:छर्का निवृत्ति—यही मन्यका सार्थ है । उस स्वार्थकी प्राप्ति करानेत्राले जो आक्स्यक कर्तव्य या साधन हैं, एकमात्र उन्होंमें तरपर रहनेको ही विद्वान लोग पौरुष कहते हैं। वह तरपरता यदि शास्त्रसे नियन्त्रित हो तो परम परुवार्थकी प्राप्ति करानेवाळी होती हैं । कर्तव्यपाळनके लिये जो शरीर आदिका संचाळन होता है, वही जिसका धर्म है, उस किया (श्रवण-मनन ादि माधन ) से, मन्सङ्गसे और सत्-शाक्षोंके खाध्यायसे शुद्ध एवं तेज की हुई अपनी बुद्धिके हारा जो खर्य ही आत्माका उद्धार किया जाता है, वही परम खार्थकी सिद्धि हैं । विद्वान्त्रेग अन्तरहित, समतारूप परमानन्दसे पूर्ण परमार्थ वस्तु (परम्ब ) को जानते हैं । जिन साज्नोंसे उसकी प्राप्ति होती है, उनका नित्य-निरन्तर सेवन करना चाहिये । वे साधन हैं शाक्षोंका खाध्याय और सत्सङ्ग आदि । जो मगुष्य प्रयत्नपूर्वक आत्मक्त्याणके साधनमें संल्या होता है, उसे अपने पुरुषार्थसे हो हायपर क्वेत हुए आँवलेकी मौति वह अमीष्ट फल प्रत्यक्ष दिखायी देता है । जो इस प्रत्यक्ष पुरुषार्थको छोडकर दैवहर्यी मोहमें निमग्न होता है, वह मृद्ध है ।

अतः शुमाशय श्रीराम ! अपनी कोरी कल्पनाके बळसे उरपन्न, मिथ्याभूत तथा सम्पूर्ण कारण और कार्यसे रहित दैवकी अपेक्षा न रखकर आत्मकल्याणके ळिये अपने उत्तम पुरुषार्यका आश्रय ळो । शाखोंद्वारा तथा महापुरुषोंके सदाचारसे विस्तारको प्राप्त हुए विविध देश-धर्मोद्वारा समर्थित जो परमात्माकी प्राप्तिरूप अतिशय प्रसिद्ध पळ है, उसके ळिये हृदयमें अत्यन्त उत्कट अभिळाषा होनेपर उसकी प्राप्तिके ळिये चित्तमें स्पन्दन या चेष्टा

होती है । तत्पश्चात इन्द्रियों और हाय-पैर आदि अझोंमें किया होती है--इनके द्वारा श्रवण-मनन आदि एवं यम-नियमादि मावनोंका आरम्भ होता है, इसीकी उत्तम पुरुषार्थ कहते हैं । अधिकारी पुरुषका जन्म पुरुपार्थके सिद्ध होनेपर हो सफल होता है, अन्यथा नहीं-ऐसा जानकर सदा आत्मकल्याणके प्रयत्नमें ही संख्य रहना चाहिये । तत्पश्चात् साधनविषयक उस तत्परताको सत्-शास्त्रोंके अभ्यास एवं संत-महात्माओं तथा ज्ञानी पुरुषोंके सेवनद्वारा आत्मज्ञानरूप फलकी प्राप्तिसे सफल बनाना चाहिये । आत्मकल्याणके विषयमें यदि परम परुषार्थका आश्रय विया जाय तो यह अवश्य दैवको जीत लेता है। ऐसी धारणा रखकर देव और पौरुपके बळावळका विचार करनेके कारण जो परम सन्दर प्रतीत होते हैं तथा जिनमें राम, दम आदि साधन भी विद्यमान हैं एवं श्रेष्ट पुरुषोंकी सेवासे जिनका अन्त:करण सदा भावित रहता है, ऐसे अधिकारी परुपोंको तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिके लिये अवस्य उद्यम करना चाहिये। इस जन्ममें सम्पादन करनेयोग्य स्वाभाविक प्रयत्न ही परम पुरुषार्थकी सिद्धिका हेत है, ऐसा निश्चितरूपसे जानकर यह अधिकारी जीव नित्य संतृष्ट एवं उत्तम ज्ञानीजनोंकी सेवारूप अमोध, मधर और उत्क्रप्ट औषधसे जन्म-भरणकी परम्पराख्य भवरोगको शान्त करे। (सर्ग६)

# विविध युक्तियोंद्वारा दैवकी दुर्वेलता और पुरुषार्थकी प्रधानताका समर्थन

जो लोग उद्योगका त्याग करके केवल दैवके मरोसे बैठे रहते हैं, वे आलसी मनुष्य खयं ही अपने रात्रु हैं। वे अपने धर्म, अर्थ, काम और मोक्स—चारों पुरुषार्थोंका नारा कर डालते हैं। अ बुद्धि, मन और कर्मेन्द्रियोंके द्वारा की जानेवाली चेष्टाएँ पौरुषके रूप हैं। इन्हाँसे अमीष्ट फलकी प्राप्ति होती है। साक्षी चेतनमें पहले जैसी

च समुद्र्याममुख्युज्य स्थिता दैवपरायणाः ।
 ते धममर्थे कामं च नादायस्त्यात्मविद्विषः ॥
 ( समुद्र्यु० ७ । ३ )

विषयकी अनुभूति होती है, मन वेसी ही चेष्टा करता है। मनके व्यापारके अनुसार हारीर चळता है——हारिरिक क्रिया होती है और उसके अनुसार ही फल्क्सी सिद्धि होती है। छोकमें जहाँ-जहाँ जैसे-जैसे पुरुषार्थकी आवस्पकता होती है,वहाँ-वहाँ वैसे-ही-वैसे पौरुषके उपयोगसे तदनुरूप छोकिक या वैदिक फल्की सिद्धि होती है। पुरुषार्थसे ही बृहस्पति देवताओंके गुरु बने हुए हैं और पुरुषार्थसे शुक्राचार्यने दैस्यराओंके गुरुका पट प्राप्त किया

है। जो नाना प्रकारके आश्चर्यजनक वैभवके आश्रय ( अविपति ) थे और वैभवभोगकी दृष्टिसे महान् समझे जाते थे, ऐसे पुरुष भी अपने दोषयुक्त पौरुष (पापाचरण) से ही नरकोंके अतिथि हुए हैं--- उच पदवीसे भ्रष्ट हो गये हैं । सहस्रों सम्पदाओं और हजारों विपत्तियोंसे पूर्ण नाना प्रकारकी अनुकूल-प्रतिकृल दशाओंमें पड़े हुए विभिन्न जातियोंके प्राणी अपने पुरुषार्थसे ही उन्हें ठाँघकर कल्याणके मार्गपर अग्रसर होते हैं। शास्त्रोंके अभ्यास, गुरुके उपदेश और अपने प्रयत्न—इन तीनोंसे ही सर्वत्र पुरुषार्थकी सिद्धि देखी जाती है । कल्याणकामी पुरुष अग्रुभ कर्मोमें लगे हुए मनको बहाँसे हटाकर प्रयत्न-पूर्वक शुभ कर्मोंमें ही लगाये। यही सम्पूर्ण शास्त्रोंके सारांशका संग्रह है। ऋस ! जो वस्तु कल्याणकारी है, जो तुच्छ नहीं ( सबसे उत्कृष्ट ) है तथा जिसका कभी विनाश नहीं होता, उसीका यसपूर्वक आचरण करो । यही सब गुरुजन उपदेश देते हैं । पौरुषसे ही अभीट वस्तुकी सिद्धि होती देखी जाती है । पौरुषसे ही बुद्धिमानोंकी कल्याणमार्गमें प्रगति होती है। दैव तो दःख-सागरमें डूबे हुए कोयल एवं दुईल चित्तवाले लोगोंके लिये आश्वामनमात्र है ।

लोकमें प्रत्यक्ष आहि प्रमाणोंद्वारा पुरुषका प्रयत्न सदा सफल होता देखा जाता है । पुरुष अपने पौरुवसे ही देशान्तरमें आता-जाता है । उत्तम बुद्धिवाले मनुष्य पौरुवसे ही उन भीषण संकटोंसे अनायास पार हो जाते हैं, जिनसे पार पाना अस्यन्त कठिन होता है । यह जो व्यर्थ दैवकी करुपना की गयी हैं, उसके मरोसे वे संकटोंसे पार नहीं होते । जो मनुष्य जैसा प्रयत्न करता हैं, उसे बैसा ही फल प्राप्त होता है । इस जगत्में चुपचाप बैठे रहनेवाले किसी भी मनुष्यको अभीष्ट फलकी

प्राप्ति नहीं होती। श्रीराम ! ग्रुम पुरुषार्थसे ग्रुम फल प्राप्त होता है और अञ्जभ पुरुषार्थसे अञ्जभ । अतः तुम्हारी जैसी इच्छा हो, बैसा करो । अपने परम अभीष्ट बस्तुको प्राप्त करानेवाले एकमात्र कार्यके प्रयत्नमें जो तत्पर हो जाना है, उसीको विद्वान् पुरुष पौरुष कहते हैं। उस तत्परतासे ही सब कुछ प्राप्त किया जाता है। अपने पैरोंद्रारा एक स्थानसे दूसरे स्थानमें जाना, हाथका किसी द्रव्यको धारण करना तथा दूसरे-दूसरे अङ्गोंका तदनुकूल व्यापारमें प्रवृत्त होना-यह सब पुरुषार्थसे ही सम्भव होता है, देवसे नहीं । अनर्यकी प्राप्ति करानेवाले एकमात्र कार्यके प्रयत्नमें जो तत्पर होना है, उसे विद्वानोंने पागळोंकी-सी चेष्टा बतायी हैं। उससे कोई भी ग्रुभ फल नहीं प्राप्त होता ( अग्रुभ फलकी ही प्राप्ति होती है )। कर्तव्य-पालनके लिये जो शरीर आदिका संचालन होता है, वही जिसका धर्म है, उस क्रियासे, सत्सङ्गसे और सत्-शास्त्रोंके खाध्यायसे शुद्ध एवं तेज की हुई अपनी बुद्धिके द्वारा जो खयं ही आत्माका उद्धार किया जाता है, बही परम खार्थकी सिद्धि है। विद्वान्लोग अनन्त, समताम्हप परमानन्दसे पूर्ण अपने परम प्राप्य अर्थ (परब्रह्म परमात्मा ) को जानते हैं। जिन साधनोंसे उसकी प्राप्ति होती है, उन्हींका नित्य-निरन्तर सेवन करना चाहिये। वे साधन हैं शास्त्रोंके खाध्याय और सत्सङ्ग आदि । जैसे शरत्कालमें सरोवर और कमल एक दूसरेकी शोमा बढ़ाते हैं, उसी प्रकार सद्बुद्धिसे सत्-शास्त्रोंका अम्यास और सत्सङ्गरूपी गुण विकसित होता है तथा सत्-शास्त्रोंके खाध्याय और सत्सङ्ग-रूपी गुणसे सद्बुद्धिकी वृद्धि होती है। चिरकालके अम्याससे ये दोनों एक दूसरेके वर्धक और पोषक होते हैं। बाल्यावस्थासे ही पूर्णत: अभ्यासमें छाये गये शास्त्र और सत्सङ्ग आदि गुणोंसे पौरुषद्वारा अपना हितकारी खार्थ सिद्ध होता है । (सर्ग ७)

#### पुरुपार्थकी प्रवलता बताते हुए दैवके खरूपका विवेचन तथा शुभ वासनासे युक्त होकर सत्कर्भ करनेकी प्रेरणा

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! वनाओ तो सही, इस लोकमें जो श्रूजीर, पराक्रमी, बुद्धिमान् और पण्डित हैं, वे किस देक्की प्रतीक्षा करते हैं ? इन महामुनि विश्वामित्रजीने देक्की दूरसे ही त्यामकर पौरुपसे ही ब्राह्मणत्र प्राप्त किया है, और किसी साधनसे नहीं । हमने तथा दूमरे-दूसरे पुरुगोंने, जो इस समय मुनि-पदवीको प्राप्त हैं, चिरकाळतक किये गये पौरुपसे ही आकाशमें विचरण करनेकी शक्ति प्राप्त की हैं । हिरण्यकशिषु आदि दानकेन्द्रोंने पुरुगोंजित प्रयत्नसे ही देक्समुद्रायको दूर मगाकर जिल्लोकीका साम्राज्य प्राप्त किया था । फिर इन्द्र शादि देक्सरोंने पुरुगोचित प्रयत्नसे ही शत्रुमेनाको छिन्न-भिन्न एवं जर्जर करके दानवोंसे बळ्पूर्यक इस विशाल बगत्रका राज्य छीन लिया था ।

श्रीरामने पूछा—भगवन् ! आप सब धर्मोंके ज्ञाता हैं। ब्रह्मन् ! लोकमें जो बड़ी प्रतिष्टा प्राप्त कर चुका है, बह दैव क्या है ! किसे दैव कहते हैं, यह बताइये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रचुनन्दन ! अवश्यम्भात्री फलसे छुशोभित होनेवाले पुरुषार्थिक द्वारा प्राप्त हुए फलका जो शुभ और अशुभ भोग है, उसीको 'दैव' शब्दसे कहा जाता है । अथवा पौरुपद्वारा इष्ट और अनिष्ट कर्मका जो प्रिय और अप्रियरूप फल प्राप्त होता है, उसीको 'दैव' नाम दिया गया है । एकमात्र पुरुषार्थसे सिद्ध होनेवाल जो अवश्यम्भात्री फल है, वही इस जनसमुदायमें 'दैव' शब्दसे प्रतिपादित होता है । सिद्ध पुरुषार्थके शुभ और अशुभ फलका उदय होनेपर जो यह कहा जाता है कि 'यह इसी रूपमें मिलनेवाल था—यही होनहार थी,' इसीको 'दैव' कहते हैं । कर्मफलकी प्राप्ति होनेपर जो यह कहा जाता है कि 'ऐसी ही मेरी सुद्धि हुई थी, ऐसा ही गेरा निश्चय था,' इसीका नाम 'दैव' है । इष्ट

और अनिए फलके प्राप्त होनेपर जो आश्वासनमात्रके लिये यह कहा जाता है कि 'मेरा पूर्वजन्मका कर्म ही ऐसा था' इस तरहकी भावनाको व्यक्त करनेवाला वचन ही 'दैंच' कहलाता है ।

श्रीराम ! मनुष्योंके मनमें पहले जो अनेक प्रकारकी वासनाएँ थीं, वे ही इस समय कायिक, वाचिक, कर्म-रूपमें परिगत हुई हैं। जीवमें जिस प्रकारकी वासना होती है, वह शीघ्र वैसा ही कर्म करता है। मनमें वासना और हो और वह कर्म किसी और ही प्रकारका करे, यह सम्भव नहीं । जो गाँवमें जानेकी इच्छा रखता है, वह गाँवमें और जो नगरमें जाना चाहता है, वह नगरमें पहुँचता है । जो-जो मनुष्य जिस-जिस बासनासे युक्त होता है, वह-वह उसी-उसीके लिये सदा प्रयत्न करता है । पूर्वजन्ममें फलकी उत्कट अभिलाषा होनेसे जो कर्म प्रवल प्रयक्षके द्वारा किया जाता है. वही इस जन्ममें 'देंब' शब्दसे कहा जाता है। पूर्वजन्मके उस कर्मका पर्यायगुची शब्द 'दैय' है । कर्म करनेवालोंके सभी कर्म इसी रीतिसे होते हैं। अपनी प्रबल बासना ही कर्म है। वासना मनसे भिन्न नहीं है और मन ही पुरुष हैं, अर्थात् पुरुपका संकल्प होनेसे वह पुरुपरूप ही है। मन आदि भावको प्राप्त हुआ यह प्राणी ही अपने हितके लिये जो-जो प्रयन्न करता है, 'दैव' नामसे प्रसिद्ध अपने उस कर्मसे ही वह तदनुरूप फल पाता है। श्रीराम ! मन, चित्त, वासना, कर्म, देव और निश्चय-ये सब कठिनतासे समझमें आनेवाले मनकी ( मनोरूपताको प्राप्त द्वर पुरुषकी ) संज्ञाएँ हैं, ऐसा सरक्षायोंका कथन है।

श्रीराम ! इस प्रकार पूर्वेक्त संज्ञाएँ धारण करनेत्राला पुरुष अपनी सुदृढ़ वासनाके द्वारा प्रतिदिन जैसा प्रयत्न करता है, उसके अनुसार ही उसे पर्याप्त फल मिलता

है। रघनन्दन ! इस प्रकार पौरुषसे मनुष्य इस जगत्में सभी कुछ प्राप्त कर सकता है, दैवसे नहीं । अतः वह पुरुषार्थ तुम्हारे लिये शुभफल देनेवाला हो । तुम अपने प्रयत्नसे प्राप्त परम पुरुषार्थद्वारा ही सदा बने रहनेवाले परम कल्याणको प्राप्त होओगे, अन्यथा नहीं । श्रुतिमें जो चैतन्यमात्रखरूप प्राज्ञ पुरुष बताया गया है, वही तुम हो, जड शरीर नहीं हो । तम खयंप्रकाशरूप चेतन हो । अन्य चेतनसे प्रकाशित होनेकी योग्यता तुममें कहाँ है ! यदि तुम्हें दूसरा कोई चेतन प्रकाशित करता है, ऐसा मान ळिया जाय तो फिर उसे दूसरा कौन प्रकाशित करता है, यह प्रश्न खड़ा हो जायगा । यदि उसका भी कोई अन्य चेतन प्रकाशक हो तो फिर इसको कौन प्रकाशित करेगा ! इस प्रकार अनवस्था-दोप प्राप्त होता है, जो बस्तुका साधक नहीं है। इसलिये मनुष्यको चाहिये कि वह शुभ और अशुभ मार्गोंसे बहती हुई बासनारूपिणी नदीको पुरुषोचित प्रयत्नके द्वारा अञ्चम मार्गसे हटाकर शुभ मार्गमें ही लगाये।

मनुष्यका चित्त शिद्धके समान चञ्चल होता परव्रहा है, उसे अञ्चल मार्ग (पाप ) से हटा दिया

जाय तो ग्रुम मार्ग (पुण्य) में जाता है और यदि शुभ मार्गसे हटाया जाय तो अशुभ मार्गमें चला जाता है । इसलिये उसे बलपूर्वक पापमार्गसे हटाकर पुण्यके मार्गमें लगाना चाहिये। इस प्रकार मनुष्यके लिये उचित है कि वह पूर्वोक्त क्रमसे चित्तरूपी बाळकको शीघ ही समतारूप सान्त्रना देकर पुरुपोचित प्रयत्नके द्वारा धीरे-शीरे आत्मखरूपमें लगाये. हठपूर्वक एकाएक उसका निरोध न करे। यही उसका लालन-पालन है। लोकमें मनुष्य जिस-जिस विषयका अभ्यास करता है, निस्तंदेह उभीमें तन्मय हां जाता हैं । यह बात बालकोंसे लेकर बड़े-बड़े विद्यानीतकमें देखी गयी हैं ! अत: श्रीराम ! तम परम कल्याणकी प्राप्तिके लिये उत्तम पुरुपार्थका आश्रय ले पाँचों इन्द्रियोंको जीतकर यहाँ ग्रुभ वासनासे यक्त हो जाओ । तुम श्रेष्ठतम पुरुषों द्वारा सेवित और अत्यन्त सुन्दर ग्रुभ वासनाका अनुसरण करके मनोरम भावयक्त बुद्धिसे परम पुरुषार्थद्वारा सदा शोकरहित पदको प्राप्त करो । तत्पश्चात उम श्राम शामनाका भी परित्याम करके परब्रह्म परमात्मामें भलीआँति स्थित हो जाओ ।

( सर्ग ८-९ )

श्रीयसिष्टजीद्वारा त्रवाजीके और अपने जन्मका वर्णन, ज्ञानप्राप्तिका विकार, श्रीममानीके वैग्रम्यकी प्रशंसा, वक्ता और प्रश्नकर्ताके लक्षण आदिका विशेषकर्ते वर्णन

श्रीचिसष्टजी कहते हैं —श्रीराम ! जो सर्वत्र नित्य समतारूपसे स्थित सिच्दानन्दमय ब्रह्मतत्त्व है, उससे सम्बन्ध रखनेवाळी सत्ताको नियिति कहते हैं । बही नियन्ताको नियन्त्रण-दाक्ति हैं तथा नियन्त्रणमें रहनेवाळे पदार्थीमें जो नियन्त्रित होनेकी योग्यता है, वह भी सत्ता ही है । अब भें उस सारगर्भित संहिताका वर्णन करूँगा, जो इह्लोक तथा परलोककी सिद्धिके लिय परभपुरुधार्य-रूप फल प्रदान करनेवाली और मेक्क्षक उपायभूत साधनोंसे सम्पन्न है । उसे तुम साववानतया श्रवण करों । प्राचीन काल्की बात है —सृष्टिके आदिमें परभेक्ष

ब्रह्मानेहस मोक्षकपाका वर्गन किया था। यह सम्पूर्ण दुःखों-का विनाश वरनेवाली हैं और बुद्धिको परम शान्ति प्रदान करनी है। सारे विवेकशील पुरुपोंके साथ इस मोक्ष-कपाको सुगकर हुम उस दुःखरहित सच्चिशनन्दमय परमपदको प्राप्त कर लोगे, जहाँ पहुँच जानेपर पुनः विनाशका मय नहीं रह जाता।

श्रीरागन पृद्धा—अञ्चन् ! धूर्वकाळमें ब्रह्माजीने किस लियं इस कथाका वर्गन किया था ? और आपको इसकी प्राप्ति केंसे हुई ! प्रभो ! यह इत्तान्त मुझे बताइये । श्रीविष्यक्षीन कहा—श्रीराम ! परब्रह्म परमाक्षा सर्वव्यापक, सवका आश्रय-स्थान, नित्य चेतन,अविनाशी, समस्त प्राणियोंमें प्रकाशकरूपसे वर्तमान और अनन्त विलासोंका एकमात्र अधिष्ठान है । प्रकृतिकी साम्यावस्था तथा विषमावस्थामें भी वह निर्विकाररूपसे स्थित रहता है । उसी परमात्मासे विष्युका प्राकट्य हुआ, ठीक उसी तरह जैसे प्रवहणशील जलसे परिपूर्ण सागरसे तरङ्ग उत्पन्न होती है । उन विष्णुके हृदयकमलसे ब्रह्मा प्रकट हुए, जो वेद तथा वेदार्थके तत्त्वज्ञ हैं । उन्होंने देवताओं और मुनियोंके समुदायोंसे संयुक्त होकर अनेकविध विकल्पोंकी सृष्टि करनेवाले मनकी भाँति विभिन्न प्रकार-की सृष्टि-रचना की । जम्बूद्वीपके इस भागमें, जो भारतवर्ष नामसे प्रसिद्ध है, ब्रह्माजीद्वारा रचित सारा प्राणिसमुद्राय आधि-व्याधिसे संयुक्त, लाभ-हानिसे पीड़ित और जन्म-मरणशील था । प्राणियोंकी इस सृष्टिमें सारे जनसमुदायको नाना प्रकारके व्यसनजन्य कष्टोंसे पीडित देख सर्वलोकस्रष्टा भगवान् ब्रह्माका हृदय उसी प्रकार दयाई हो गया, जैसे पत्रको दुखी देखकर पिताको दया आ जाती है। फिर तो वे उनके कल्याणके लिये क्षणभर एकाग्रचित्त हो यों विचार करने लगे कि इन हताश तथा अल्पाय जीवोंके दु:खका अन्त किरा प्रकार होगा । ऐसा विचारकर सामर्थ्यशाली खयं भगवान् ब्रह्माने उनके कष्टापहरणके लिये तप, धर्म, दान, सत्य और तीर्थ-सेवन आदि साधनोंका निर्माण किया । इन्हें उत्पन्न करके सृष्टिकर्ता ब्रह्माने पुन: खयं विचार किया कि इन साधनोंसे छोगोंके सांसारिक दु:खका समूल विनाश नहीं हो सकता; बल्कि परम निर्वाणरूप मोक्ष ही परम सुख है। जिसकी प्राप्ति हो जानेपर जीव जन्म-मृत्युके चक्रसे छूट जाता है । उस मोक्षकी प्राप्ति ज्ञानसे ही होती है । इसलिये जीवके लिये संसार-सागरसे पार होनेका एकमात्र उपाय ज्ञान ही है। तप, दान और तीर्थसेवन आदि भव-तरणके लिये सीधे उपाय नहीं कहे गये हैं । अतः मैं इस हताश जनसमुदायके दृ:खकी निवृत्तिके लिये संसारसे उद्घार पानेका एक नूतन उपाय शीव्र ही प्रकट करूँगा ।

यों विचारकर कमछपर विराजमान भगवान् ब्रह्माने अपने मानसिक संकल्पद्वारा तुम्हारे सामने बैठे हुए मुझको उत्पन्न किया । निष्पाप श्रीराम! जैसे एक तरङ्गसे शीघ्र ही दूसरी तरङ्ग प्रकट हो जाती है, उसी प्रकार में भी अनिर्वचनीय मायासे उत्पन्न हुआ और फिर तुरंत ही अपने उन पितृदेवके समीप जा पहुँचा, जिनके हाथमें कमण्डलु और रुद्राक्षकी माला शोभा या रही थी। मैंने नम्रतापूर्वक उनको प्रणाम किया। उस समय मैं भी कमण्डलु और रुद्राक्षकी मालासे संयुक्त था। तव 'बेटा! यहाँ आओ' मुझसे यों कहकर उन्होंने अपने आसनभूत कमलके अपरी पत्तेपर श्वेत बादल्पर बैठे हुए चन्द्रमाकी माँति मुझे अपने हाथसे पकड़कर बैठा लिया। फिर सुगचर्म ही जिसका परिधान था, ऐसे मुझसे सुगचर्मआरी



मरे पितृदेव ब्रह्माजीने कहा—'वेटा ! जैसे चन्द्रमामें कलक्क प्रविष्ट होता है, उसी प्रकार वानरके समान

चञ्चल अज्ञान दो घड़ीके लियेतुम्हारे चित्तमें प्रवेश करे।'

यों पिताद्वारा अभिशत हुआ मैं उनके संकल्पके अनन्तर अपने सम्पूर्ण श्रद्ध खरूपको भूळ गया । फिर तो मेरी बुद्धि तत्त्वज्ञानसे रहित हो गयी और मैं दःख-शोकसे संतप्त हो दीनताको प्राप्त हो गया । उस समय मैं 'हाय ! बड़े कष्टकी वात हुई । यह संसार नामक दोष मुझे कहाँसे प्राप्त हो गया ?' यों हृदयमें विचार करके चपचाप बैठा रहता था। मेरी यह दशा देखकर मेरे पिताजीने मझसे कहा-- 'बेटा! तम क्यों दुखी हो रहे हो ? अपने इस दु:खके नाशका उपाय मुझसे पूछो । उसे जानकर तुम नित्य प्रमात्माको प्राप्त दु:खमय संसार सुझ प्राणीको कहाँसे प्राप्त हो गया ? और इसका विनाश किस प्रकार होता है ?' मेरे यों प्रश्न करनेपर उन्होंने मुझे ऐसे प्रचर ज्ञानका उपदेश दिया, जिस परम पावन ज्ञानको प्राप्तकर मैं पिताजीके अभिप्रायके अनुरूप अधिक ज्ञानसम्पन्न हो गया । इस प्रकार जब मुझे ज्ञातव्य तत्त्वकी जानकारी हो गयी और मैं अपनी प्रकृतिमें स्थित हो गया, तब जगत्-स्रष्टा तथा सबकी उत्पत्तिके कारणखरूप और उपदेश ब्रह्माजीने मुझसे कहा- 'पुत्र ! मैंने प्रथमतः तुम्हें शापद्वारा ज्ञान-हीन करके पनः समस्त अधिकारी जनोंकी ज्ञान-सिद्धिके लिये इस सारभूत ज्ञानका पिपास बनाया है । अब तुम्हारा शाप शान्त हो। गया है और तुम्हें परमोत्क्रष्ट ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है, जिससे तुम मेरे ही सहश अद्वितीय आत्मखरूप हो गये हो । साबो ! अब तम प्राणियोंपर अनुप्रह करनेके लिये भूलोकमें जम्बुद्वीपके मध्यभागमें स्थित भारतवर्षमें जाओ । परोपकारनिष्ठ पुत्र ! तुम तो बड़े बुद्धिमान् हो; अतः वहाँ जो लोग कर्मकाण्ड-परायण हों, उन्हें कर्मकाण्डके क्रमसे शिक्षा देना और जो लोग विवेकशील, विरक्तचित्त तथा महाबुद्धिमान हों, उन्हें परमानन्दरायक बानका उपदेश करना ।'

रघुकुळभूषण राम! इस प्रकार में अपने पिता ब्रह्माजीद्वारा नियुक्त होकर इस लोकमें निवास कर रहा हूँ और जबतक यह सृष्टिपरम्परा रहेगी, तवतक यहाँ रहूँगा । जिस प्रकार भगवान् ब्रह्माने सुसे यहाँ आनेका आदेश दिया, उसी प्रकार उन्होंने सनक, सनन्दन, सनातन, सनस्कुमार तथा नारद आदि अन्यान्य बहुत-से महर्षियोंको



भी यह कहकर प्रेरित किया कि तुमलोग भारतवर्षमें जाकर पत्रित्र कर्मकाण्ड तथा ज्ञानकाण्डके उपदेशद्वारा बहाँके निवासियोंका, जो अन्तःकरणके अज्ञानरूपी रोगके – वशीभूत होकर महान् कष्ट भोग रहे हैं, उद्धार करो।

प्राचीन कालमें सत्ययुगके समाप्त होनेपर जब भूतलपर कालक्रमसे पवित्र कर्मकाण्डका हास हो गया, तब उन महर्षियोंने कर्मकाण्डकी स्थापना तथा मर्यादाकी रक्षाके लिये पृथक्-पृथक् देशोंका विभाजन किया और उन देशोंपर भूपालोंकी स्थापना की । तदनन्तर उन्होंने भूतलपर वर्ष, अर्थ और कामकी सिद्धिके लिये उन-उन कर्मोंक उपयक्त बहुत-से स्मृति-प्रन्थों तथा यज्ञविज्ञायक शास्त्रोंका निर्माण किया । तत्पश्चात इस कालचक्रके चलते रहनेपर जब सम क्रमका विनाश हो। भया तथा होग प्रतिदिन भोजनमात्रपरायण और बाद्य पदार्थींक उपार्जनमें तत्पर हो गये, तब हमलोगोंने उनकी दीनताका विनाश करने तथा लोकमें आत्मतत्त्वज्ञानके प्रचारके लिये बड़े-बड़े ज्ञानोत्पादक शास्त्रांका उपदेश किया । यह अध्यात्मत्रिद्या प्रथमतः राजसमाजमें उपिष्ट हुई। तरनन्तर इसका प्रसार लोकमें हुआ। इसी कारण इसे 'राजिवद्या' कहा गया है। रघनन्दन ! राजियेबा एवं राजगृह्य नामसे जिसकी प्रसिद्धि है, उस उत्तम अध्यात्मज्ञानको पाकर राजालोग दःखरहित हो परमानन्दको प्राप्त हो गये। श्रीराम ! कालकमानुसार निर्मल कीर्तित्राले बहुसंख्यक राजाओंके खर्गवासी हो जानेपर इस समय तम इस भूतलपर इन महाराज दशरथके यहाँ प्रकट हुए हो । शत्रओंका मर्दन करनेवाले राम ! तुम्हारा मन अत्यन्त निर्मल है, इसीलिये किसी निमित्तके बिना खामाविक ही तम्हारे मनमें यह परम पात्रन तथा उत्तम वैराग्य जाग उठा है; क्योंकि समस्त विवेकशील परुपोंमें जिसकी स्वाति है. उस श्रेष्ठ प्रस्थका भी वराग्य किसी निमित्तको लेकर होता है. इसिळिये वह राजस कहलाता है, परंत तुम्हारे मनमें उत्पन्न हुआ यह वैराग्य अपूर्व है । यह किसी निमित्तकी अपेक्षा न रखकर स्वतः अपने विवेकसे उत्पन्न हुआ है और सत्परवींको आश्चर्यमें डालनेत्राला है, अनः सान्त्रिक है। जिन्हें निमित्तके जिना ही वैराग्य हो जाता है, वे ही महापुरुप तथा ज्ञानवान हैं और उन्हींका अन्त:करण श्रद्ध है । \* जो लोग ज्ञानद्वारा इस सृष्टिपरम्पराका विचार करके वैराग्यको प्राप्त होते हैं, वे ही उत्तम पुरुष हैं।

श्रीराम ! जो लोग इस संसारकी असारता एवं

(मुमुक्षु०११।२४)

द:खरूपताको देखकर अपनी सांसारिक परित्याग कर देते हैं, वे साँकलसे छटे हुए गजराजोंकी माँति संसार-बन्धनसे मक्त होकर परब्रह्मको प्राप्त हो जाते हैं । यह जगत्-परम्परा त्रिपम और अनन्त है । इसमें पड़ा हुआ महान् जीत्र देहाध्याससे युक्त रहता है, अतएव ज्ञानके विना उसे परमपदकी प्राप्तिका मार्ग नहीं सझता । परंत रचनन्दन ! जिनकी बुद्धि अगाध हैं—ऐसे विवेकशील पुरुष इस दुस्तर भवसागरको ज्ञानरूपी नौकादारा क्षणमात्रमें ही पार कर जाते हैं। संसार सागरसे उनारनेवाले उस ज्ञानरूप उपायको तम अपनी बुद्धिसे, जो नित्य विवेक-वैराग्य आदिसे समन्त्रित है, एकाम्रचित्त होकर श्रवग करो; क्योंकि इस निर्दोष ज्ञानयुक्तिके बिना अनन्त विक्षेपोंसे परिपूर्ण ये सांसारिक दु:ख और भय चिरकाळतक हृदयको संतप्त करते रहते हैं । राघव ! श्रेष्ठ पुरुषोंमें शीत, उष्ण, वात आदि द्दन्द्वजनित दुःखोंको सहन करनेकी क्षमता ज्ञानके बलपर ही आती है, अन्यथा ज्ञानयुक्तिके अतिरिक्त वे किसी प्रकार सहा नहीं हो सकते । दु:खकी चिन्ताएँ अज्ञानी मनुष्यको पद-पदपर आ घेरती हैं और समयानसार उसे उसी प्रकार संतप्त करती रहती हैं, जैसे अग्निकी लपटें तुणको जलाकर भरम कर डालती हैं: परंत जिस प्रकार वर्षाके जलसे अभिषिक्त हर वनपर उन अग्नि-ज्वालाओंका प्रभाव नहीं पड़ता, उसी तरह जिसे जाननेयोग्य अप्यात्मशास्त्रका ह्यान प्राप्त हो गया है तथा जिसने भडीसौति इन तलका साक्षात्कार कर किया है, ऐसे डानी पुरुषको मानसिक न्यथाएँ संताप नहीं पहेँचा मकतीं । इस मंसाररूपी बहनेबाळी बाय शारीरिक तथा मानसिक कहरूपी आवर्तीसे परिपूर्ण है । यह क्ष्मूब्य होकर भी तत्त्वज्ञानीकी वैसे ही पीड़ित नहीं कर सकती, जैसे प्रचण्ड आँधी कल्पवृक्षका कुछ नहीं त्रिगाड सकती।

इसलिये बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि वह तत्त्वज्ञानकी

ते महान्तो महाप्र.शा निमित्तेन विनैय हि । वैराग्यं जायते येपां तेषां ह्यमलमानसम्॥

प्राप्तिके लिये, जो श्रति आदिका प्रमाण देनेमें कुशल और आत्मतत्त्वका यथार्थ ज्ञाता हो, ऐसे ज्ञानी प्ररूपके पास जाकर प्रयत्नपूर्वक विनयभावसे प्रश्न करे । फिर जैसे केसरसे रँगा हुआ वस्त्र उसके रंगको पकड़ लेता है, उसी प्रकार जिससे प्रश्न किया गया है, उस प्रमाणकुराल तथा विद्युद्ध चित्तवाले उपदेशको वचनको प्रयत्नपूर्वक ग्रहण करना चाहिये । किंत्र वाग्वेत्ताओंमें श्रेष्ठ राम ! जो तत्त्वका ज्ञाता नहीं है, अतएव जिसके वचन अग्राह्य हैं, ऐसे पुरुषसे जो तत्त्वविषयक प्रश्न करता है, उससे बढ़कर मूर्ख दूसरा कोई नहीं है। इसी प्रकार जिससे पूछा गया है, उस प्रमाणकुराल तथा तत्त्वज्ञानी वक्ताके उपदेशका जो पुरुष यहपूर्वक अनुसरण नहीं करता, उससे बढ़कर दूसरा कोई नराधम नहीं है । अतः वक्ताके व्यवहार आदि कार्योंसे उसकी अज्ञता तथा तत्त्वज्ञताका पहले निर्णय करके जो पुरुष उससे प्रश्न करता है, वह प्रश्नकर्ता उत्कृष्ट बुद्धिवाला माना जाता है; परंत जो मूर्ख जिज्ञास उत्तम वक्ताका निर्णय किये विना ही उससे प्रश्न करता है, वह अधम कहलाता है और उसे तत्त्वज्ञानरूप महान् अर्थकी प्राप्ति भी नहीं होती । ज्ञानीको भी चाहिये कि पूर्वापरका विवेचन करके उसका निश्चय करनेमें जिसकी बुद्धि समर्थ हो और जो निन्दनीय न हो, ऐसे पुरुषको उसके पूछे हुए तत्त्वका उपदेश दे; परंत जो आहार-निदा-भय-मैथन आदि पशुधर्मसे संयक्त है. ऐसे अधमको तत्त्वका उपदेश न दे । क्योंकि प्रश्नकर्ताकी श्रति आदि प्रमाणोंद्वारा निर्णीत पदार्थके प्रहणकी योग्यताका विचार किये विना ही जो वक्ता उसे उपदेश देता है, उस पुरुषको ज्ञानीजन इस लोकमें महान् मूर्ख बतलाते हैं । रवनन्दन ! तुम प्रशंसनीय गुणोंसे यक्त अत्यन्त श्रेष्ठ प्रश्नकर्ता हो और मैं उपदेश देना जानता हूँ, अत: हम दोनोंका यह समागम उचित ही है । शब्दार्थके ज्ञाता राम! जनसमाजमें तम महापुरुष माने जाते हो । तुममें रागका लेशमात्र भी नहीं है । तुम तत्वके ज्ञाता हो । इसीलिये तुम्हारे प्रति किया हुआ उपदेश तुम्हारे अन्तर्हदंयमें चिपक जाता है, ठीक उसी तरह जैसे घोला हुआ रंग वश्वमें लग जाता है । तुम्हारी तीव्ण बुद्धि उक्त पदार्थके प्रहण करनेमें निपुण और परमार्थका विवेचन करनेवाली है । वह परमार्थ-विषयमें उसी प्रकार प्रवेश करती है, जैसे सूर्यकी किरणें जलके भीतर घुस जाती हैं । इसलिये में जिस पदार्थका उपदेश करके, उसे तुम पह तत्व-वस्तु हैं। यों निश्चय करके यत्वपूर्वक अपने हृदयमें पूर्णतया धारण कर लो ।

मनुष्यको चाहिये कि वह विवेकहीन, अज्ञानी और दुर्जनोंसे प्रेम करनेशले मनुष्यका दूरसे ही परित्याग करके साध-महात्माओंकी सेवा करे: क्योंकि सदा मज्जनोंके सम्पर्कमें रहनेसे विवेककी उत्पत्ति होती है। यह विवेक एक वृक्षके समान है और भोग तथा मोक्ष उसके फल कहे गये हैं। उस मोक्षके द्वारपर निवास करनेवाले बतलाये जाते हैं, जिनके चार द्वारपाल हैं---राम, विचार, संतोष और चौथा साधसंगम। मनुष्यको इन चारोंका ही प्रयत्नपूर्वक सेवन करना चाहिये: क्योंकि इनका भलीभाँति सेवन होनेपर ये मोक्षरूपी राजमहलके द्वारको खोल देते हैं। यदि चारोंका सेवन न हो सके तो तीनका या दोका सेवन अवश्य करना चाहिये । दोका भी सेवन न हो सके तो सभी उपायोंद्वारा प्राणोंकी बाजी लगाकर भी एकका आश्रय तो अवश्य ही ग्रहण करना चाहिये; क्योंकि जब एक वशमें आ जाता है, तब शेष तीनों भी अधीन हो जाते हैं। \* विवेकी पुरुष तप, ज्ञान और

मोखद्वारे द्वारपालाश्चलारः परिकीर्तिताः ।
 शमो विचारः संतोषश्चतुर्थः साधुसंगमः ॥
 एते सेल्याः प्रयत्नेन चलारो द्वौ त्रयोडथवा ।
 द्वारमुद्द्षाटयन्त्येते मोखराजग्रहे तथा ॥

शास्त्रके श्रवण-मनन आदिका उत्तम है। जैसे तेजिस्त्योंमें सूर्य सर्वश्रेष्ठ हैं, उसी प्रकार वह लोगोंमें आभूषणके समान आदरणीय होता है। जैसे शीतकी अधिकताके कारण जल जमकर पत्थरके सददा हो जाता है, उसी प्रकार अविवेकियोंकी बुद्धि मन्दता-धनताको प्राप्त होकर अत्यन्त जड हो जाती है । रघुकुलभूषण राम ! तुम्हारा अन्तःकरण तो सर्योदय होनेपर खिले हुए कमल्की भाँति सौजन्य आदि गुण एवं शास्त्रार्थकी दृष्टियोंसे विकसित हो गया है। मनुष्यको उचित है कि वह पहले आत्रागमनके चक्रसे छटनेके लिये शास्त्राभ्यास और सत्संगतिपूर्वक तपस्या एवं इन्द्रियनिमहद्वारा अपनी बुद्धिका ही संबर्द्धन करे। यह संसार विषवृक्षके समान है। यह विपत्तियोंका एकमात्र स्थान है, जो अज्ञानी मनुष्यको मोहित करता रहता है: इसलिये यत्नद्रारा

अज्ञानका विनाश कर डालना ही उचित है । \* जैसे मेघरहित आकाशमें निर्मल एवं पूर्ण मण्डलवाले चन्द्रमान्त्रो देखकर दृष्टि प्रसन्न होती है, उसी प्रकार यह पूर्वोक्त परमार्थ-वस्तुदृष्टि ज्ञानीमें यथार्थ वस्तुके साथ एक-रसताको प्राप्त होकर प्रसन्न हो जाती है । जिसकी बुद्धि पूर्वापरके विचारसे सूक्ष्मतम अर्थको ग्रहण करनेमें निपुण और चतुरतासे शोमित होकर पूर्ण विकसित हो गयी है, वही 'पुमान' अर्थात् पुरुष कहा जाता है । श्रीराम ! तुम्हारा हृदय अज्ञानसे रहित अतएव विशुद्ध शान्ति आदि गुणोंसे विकसित एवं उत्तम विचारकी शीतल चाँदनीसे प्रकाशित है । उस हृदयसे युक्त होकर तुम उसी प्रकार सुशोमित हो रहे हो, जैसे निर्मल चन्द्रमासे आकाशकी शोमा होती है ।

( सर्ग १०-११ )

# संसारप्राप्तिकी अनर्थरूपता, ज्ञानका उत्तम माहात्म्य, श्रीराममें प्रश्नकर्ताके गुणोंकी अधिकताका वर्णन, जीवनमुक्तिरूप फलके हेतुभृत वैशम्य आदि गुणोंका तथा शमका विशेषरूपसे निरूपण

श्रीविसंप्रजी कहते हैं—राघव ! तुम्हारा मन उत्तम गुणोंसे परिपूर्ण है । तुम हमारे योग्य शिष्य हो और प्रश्न करनेका ढंग भी तुम्हें मलीमाँति ज्ञात है । तुम कही हुई बातको विशेषरूपसे समझ लेते हो, इसीलिये में आदरपूर्वक तुम्हें उपदेश देनेको उद्यत हुआ हूँ । अब तुम अपनी बुद्धिको, जो रजोगुण और तमोगुणसे रहित और गुद्ध सच्चगुणका अनुसरण करनेको लिये तैयार हो जाओ । प्रश्नकर्तामें जितने गुण होने चाहिये, वे सभी गुण तुममें बर्तमान हैं और जैसे समुद्रमें रहा आदि सम्पत्तियाँ भरी रहती हैं, उसी तरह वक्ताके सभी गुण सुमों विद्यान हैं। वस्त ! जैसे न्वन्द्रमाकी किरणोंके

सम्पर्कसे चन्द्रकान्तमिणमें आर्द्रता आ जाती है, उसी तरह तुम भी ज्ञानके संसर्गसे उत्पन्न हुए वैराग्यको प्राप्त हुए हो । तुम तो सर्वथा ग्रुद्ध हो । तुम्हारा बाल्यावस्था- से ही श्रुद्ध, विस्तृत तथा अविष्ठिन्न सद्गुणोंके साथ सम्बन्ध चला आ रहा है—ठीक उसी तरह जैसे कमलका अपने विस्तारवाले, निर्मल एवं दीर्घ तन्तुओंसे लगाव रहता है । इसलिये तुम्हीं इस कथाको सुननेके योग्य अधिकारी हो । अब मैं इस मोक्षकथाका वर्णन करूँगा, तुम सावधान होकर इसे सुनो । यह कथा उस परमपदसे सम्बन्ध रखनेवाली है, जिसका साक्षात्कार हो जानेपर जितने लौकिक कार्य तथा जितनी लौकिक दृष्टियाँ हैं, वे सब-के-सब पूर्णतया शान्त हो जाते हैं ।

एकं वा सर्वयत्नेन प्राणांस्त्यक्त्वा समाश्रयेत्। एकस्मिन् वरागे यान्ति चत्वारोऽपि वरां यतः॥

\*\* संसारविषवृक्षोऽयमेकमास्पदमापदाम्

( ग्रुमुख ० ११ । ५९–६१ ) |अज्ञं सम्मोहयेन्नित्यं मौख्यें यत्नेन नाशयेत् ॥ ( ग्रुमुख ० ११ । ६९ ) श्रोराम ! संसाररूपी वित्रके आवेदासे उत्पन्न हुई विधूचिका वड़ी दुस्सह होती है । विषनिवारक गारुडमन्त्रसे ही उसका समूल नाश होता है । जीव और ब्रह्मका एकात्मबोध ही वह गारुडमन्त्र है । वही परमार्थज्ञानका भी मूलमन्त्र है । सत्युरुषोंके साथ शास्त्रानुशीलन करनेसे निस्संदेह उस योगकी प्राप्ति होती है ।

शास्त्रचिन्तःन करनेपर इसी जन्ममें अवस्य ही सम्पूर्ण दु:होंका समूल विनाश होता है-ऐसा मानना चाहिये: इसलिये उन विवेकशील सत्प्रुषोंको अवहेलनाकी दृष्टिसे नहीं देखना चाहिये। जिस विवेकी परुषको सम्पर्दिष्टकी उपलब्धि हो चुकी है, वह पुरानी केंचुलका त्याग करके संतापरहित हुए सर्पकी भाँति मानसिक व्यथाओंसे परिपूर्ण इस संसारके अनुरागका परित्याग करके संतापरहित हो जाता है। उसका अन्त:करण शीतल हो जाता है। वह सम्पूर्ण जगत्को विनोदपूर्वक इन्द्रजालकी तरह सुखरूप देखता है; परंतु जो उस सम्यादृष्टिसे रहित है, उसके लिये यह संसार परम दु:खदायी ही है । यह संसारानुराग बड़ा ही कप्टदायक है । यह अनर्थकी आराङ्का किये बिना ही मोहवरा विषयोंमें फँसे हुए पुरुषोंको सर्पकी तरह डँस लेता है. खड़की भाँति काट डालता है, भालेके समान बेथ देता है, रस्सीकी तरह आवेष्टित कर लेता है, आगके सदश जला देता हैं। रात्रिकी तरह अंधा बना देता है, सिरपर गिरे हुए पत्थरके समान मुर्च्छित कर देता है, विचार-शक्तिको हर लेता है, मर्यादाका विनाश कर देता है और मोहरूपी अन्धकूपमें गिरा देता है। तृष्णा उन्हें जर्जर कर देती है। अधिक क्या, संसारमें ऐसा कोई द:ख नहीं है, जो संसारी मनुष्यको तृष्णासे न प्राप्त होता हो । यह विषयभोगरूपिणी विषुचिका दृष्परिणाम-वाली है। यह नरक-नगररूप शरीर-समुदायके साथ अनुराग उत्पन्न करनेवाली है। यदि इसकी चिकित्सा न की जाय तो यह अवश्य ही उन-उन हजारों नारकीय दुर्गतियोंको प्राप्त कराती है, जहाँ नरकोंमें पात्राणमक्षण, खङ्गद्वारा अङ्गोंका छेदन, पर्वतशिखरसे निपातन, पत्थरद्वारा उत्पीडन और अग्निराहको हिमाभिषेककी गाँति, अङ्गोंके कुतरनेको चन्दनके लेपकी तरह, असिपत्रवाले वक्षोंके वनमें दौड़ने, कीड़ोंके द्वारा शरीरमें छिद्र किये जाने और लोहेकी गरम जंजीरोंद्वारा देहके लपेटनेको शरीर-संस्कारके समान, युद्धमें काम आनेवाले अग्नि-बुझे बाणोंकी धारावाहिक वृष्टिको ग्रीमऋतमें विनोदके लिये किये गये जलयन्त्रोंके फव्चारोंकी बूँद-वर्शके सहरा, सिरके काटे जानेको सुखनिदाके तुल्य, मुख बंद करके बलपूर्वक किये गये मुकीभावको स्वाभाविक मुखमुद्राके समान अकिंचित्करताको महती सम्पदवृद्धिकी तरह सहन करना पड़ता है । राघव ! इस प्रकार सहस्रों कष्टप्रद चेष्टाओंसे परिपूर्ण इस दारुण संसारचक्रमें उपर्वक्त उपदेशकी अवहेलना नहीं करनी चाहिये; बल्कि ऐसा विचार और निश्चय अवस्य करना चाहिये कि शास्त्रानुशीलनसे निश्चय ही कल्याण होता है। सत्पुरुषोंके साथ शास्त्रचिन्तन करनेसे जिसका देहाभिमान नष्ट हो गया है, उसे तत्त्वका ज्ञान हो जानेसे सर्वव्यापक आत्माका खरूप विदित हो जाता है। वह शुद्ध बुद्धिद्वारा परब्रह्मका साक्षात्कार कर लेता है और अज्ञानरूपी घने बादलके विलीन हो जानेपर उसके मोहका विनाश हो जाता है। फिर तो उसके लिये यह जगतमें विचरण करना रमणीय हो जाता है।

श्रीराम ! जिन्हें आत्मखरूपका ज्ञान हो गया है, ऐसे उत्तम बुद्धिसम्पन्न महापुरुष इस पूर्वोक्त दृष्टिका अवलम्बन करके इस संसारमें विचरते हैं । उन्हें न शोक होता है, न कामना होती है और न वे ग्रुमाग्रुमकी याचना ही करते हैं । वे इस संसारमें सब कुछ करते हुए भी अकर्ताक समान रहते हैं । वे हेय और उपादेयके पक्षपातसे रहित होकर अपने आत्मामें स्थित रहते हैं, पवित्रतासे रहते हैं और सत्-शाखोंमें प्रतिपादित खच्छ कर्म करते हुए सन्मार्गपर चलते हैं । अन्य लोगोंकी दृष्टिसे वे आते हैं,

जाते हैं, कर्म करते हैं और बोल्ते हैं; परंनु वास्तवमं वे न आते हैं न जाते हैं, न कर्म करते हैं और न बोल्रेत ही हैं । क्योंकि परमानन्दस्बरूप परमात्माको प्राप्त हुआ पुरुष न तो इन्द्रजाल्रूप मायिक कार्य करता है और न सांसारिक वासनाओंके पीछे ही दौड़ता है । वह बाल्र्कोंकी-सी भ्रममुल्क चपल्रताका परित्याग करके पूर्वकियत परमात्माके स्वरूपमें ही सदा विराजमान रहता है । इस प्रकारकी स्थितियाँ आत्मतत्त्रवके साक्षात्कारके अतिरिक्त अन्य उपायसे नहीं उपल्य्य होतीं । इसिल्ये पुरुषको चाहिये कि वह जीवनपर्यन्त आत्माकी ही खोज करे, उसीकी उपासना करे और उसीका यथार्थ ज्ञान प्राप्त करे । इसके अतिरिक्त उसके लिये और कोई कर्तव्य नहीं है ।

जिस पुरुषको अपने अनुभव, शास्त्रवचन और गुरुके उपदेशकी एकवाक्यताका निश्चय हो गया है, वह निरन्तर किये गये उपर्युक्त अभ्यासके द्वारा परमात्माका साक्षात्कार कर लेता है। चाहे भारी-से-भारी आपत्ति क्यों न आ पड़े, परंतु जो शास्त्र और उसके अर्थकी अवहेळना करनेवाले तथा तत्त्वज्ञानी महापुरुषोंकी अवज्ञा करनेवाले हैं---ऐसे मूर्खींका अनुकरण कभी नहीं करना चाहिये । क्योंकि भूतळपर मनुष्योंको जितना कष्ट अपने शरीरमें स्थित अकेळी मूर्खतासे प्राप्त होता है, उतना दु:ख शारीरिक क्वेश, विष, आपत्ति और मानसिक व्यथाएँ नहीं दे सकतीं । जिनकी बुद्धि कुछ भी उत्तम संस्कारोंसे संस्कृत हो चुकी है, उनकी मूर्खताका विनाश करनेमें जैसा यह शास्त्र समर्थ है, वैसा अन्य कोई शास्त्र नहीं है । जैसे खैरसे काँटे उत्पन्न होते हैं, उसी तरह जितनी दुस्तर आपत्तियाँ और अधम कुत्सित योनियाँ हैं, वे सभी मूर्खतासे पैदा होती हैं। जिस संसारी पुरुषको मोक्षके उपायभूत इस शास्त्ररूप प्रकाशकी प्राप्ति हो गयी है, वह मोहान्यकारमें भी पुनः अन्धताको नहा प्राप्त होता । तृष्णा मानवरूपी कमलको तभीतक संकृचित करती है, जबतक विवेकरूपी सूर्यकी निर्मेल प्रभाका

उदय नहीं होता । रघुनन्दन ! जैसे इस संसारमें भगवान् विश्म एवं शंकर आदि तथा अन्यान्य महर्षिगण जीवनमुक्त हो विचरते रहते हैं, उसी प्रकार तुम भी सांसारिक दुःखसे छुटकारा पानेके लिये मेरे-जैसे आत्मीयजनोंके साथ बैठकर गुरूपदेश एवं शाखप्रमाणद्वारा अपने खरूप-को जानकर जगत्में विहार करों । इस जगत्में सुख तो तुष्छ-से-तुष्छ तिनकेके सदश है, परंतु दुःखोंका तो अन्त ही नहीं है; इसलिये जो दुःखरूप परिणामसे परिपूर्ण हैं, उन लौकिक सुखोंमें आस्था नहीं करनी चाहिये ।

ज्ञानी पुरुषको चाहिये कि वह परम पुरुषार्थकी सिद्धिके लिये जो अनन्त और आयासरहित है, उस परम पदको प्रयक्षपूर्वक प्राप्त करें; क्योंकि जिनका मन संतापरहित होकर सर्वोत्कृष्ट परम पदरूप परमालामें लीन हो गया है, वे ही पुरुषोंमें श्रेष्ठ हैं और उन्हींको परम पुरुषार्थकी प्राप्त होती है । जो दुराला पुरुष राज्य आदि जागतिक सुखोंके उपलब्ध होनेपर उनके उत्तम भोगोंके आखादनमात्रसे ही तृप्त बने रहते हैं, उन्हों तो तुम अंधे मेढक समझो । अजनकी बुद्धि अज्ञानके कारण मन्द पड़ गयी है, वे मूर्ख बञ्चकों, प्रबल दुराचारियों, लौकिक भोगोंमें रचे-पचे रहनेवालों और मित्रका-सा व्यवहार करनेवाले शत्रुओंमें आसिक्त करने लगते हैं, जिससे उन्हें एक संकटसे दूसरे संकटकी, एक दुःखसे दूसरे दुःखकी, एक मयसे दूसरे मयकी और एक नरकसे दूसरे नरककी प्राप्ति होती रहती है । † इसल्लिये उत्तम विवेकका आश्रय

सम्भोगाशनमात्रेण राज्यादिपु सुखेषु च ।
 संव्रधा बुधमनतो विद्धि तानन्थदर्वुरान् ॥
 (सुसुख् ० १३ । २६ )

† ये राठेषु हुरन्तेषु हुष्कृतारम्भशालिषु। द्विपसु मित्ररूपेषु भक्ता वै भोगभोगिषु॥ तेथान्ति दुर्गमाद् दुर्गे दुःखाद् दुःखं भयाद्वयम्। नरकान्नरकं मृद्धा मोहमन्थरसुद्धयः॥ (सुपुश्च० १३। २७-२८) लेकर अभ्यास और वैराग्यके सहयोगसे दु:खखरूपिणी इस भयंकर संसार-नदीको पार करना चाहिये । जिसे प्राप्त कर लेनेपर पुनर्जन्म नहीं होता और जहाँ पहुँच जानेपर शोकका अस्तित्व मिट जाता है, वह परम पद ज्ञानद्वारा ही प्राप्त किया जा सकता है-इसमें कुछ भी संदेह नहीं है । इस संसारमें जब पुरुषकी शीघ्र मोक्ष-प्राप्तिके उपायके चिन्तनमें प्रवृत्ति होती है, तब वह मोक्षप्रातिका पात्र कहा जाता है। उस प्रवृत्तिके प्राप्त हो जानेपर उत्तम कैवल्य-पदकी प्राप्तिमें कष्ट नहीं उठाना पड़ता । उस केवलरूप परमात्माकी प्राप्तिमें धन-सम्पत्ति, मित्र, भाई-बन्धु, हाथ-पैरका संचालन, देशान्तरगमन, शारीरिक कष्ट-सहन और तीर्थसेवन आदि उपकारी नहीं हो सकते। वह तो एकमात्र पुरुषार्थसे साध्य केवल परमात्माकी प्राप्तिकी वासनारूप कर्मसे एवं मनोजयसे प्राप्त किया जा सकता है । सुखपूर्वक संवन करनेयोग्य आसनपर बैठकर उस परब्रह्मका चिन्तन करनेवाले पुरुषको उपर्युक्त परमपदकी प्राप्ति हो जाती है। फिर तो उसे न शोक करना पड़ता है और न संशारमें उन्नका पुनर्जन्म ही होता है। जैसे मृगतृष्णामें जलाभास दीखता है, वास्तवमें वहाँ जल नहीं रहता, उसी तरह खर्गलोक और मनुष्य-लोकके सम्पूर्ण भावोंके विनाशी होनेके कारण इन दोनों लोकोंमें वास्तविक सख नहीं है।

इसल्थिं जो शम और संतोषका साधन है, उस मनोजयकी प्राप्तिके ल्यि उपाय सोचना चाहिये । उससे वह आनन्द उपलब्ध होता है, जो परमात्माके साथ ऐकात्म्य-सम्बन्धसे मिलता है । अतः देवता, दानव, राक्षस और मनुष्यको बैठते, चलते, गिरते-पड्ते अथवा घूमते हुए सदा ही मनोजय-जनित उस परम सुख्का अवस्य प्राप्त करना चाहिये; क्योंकि वह शान्तिरूप विकसित पुण्पोसे लदे हुए विवेकरूप महान् वृक्षका फल है । पूर्णरूपसे शान्त मन अत्यन्त निर्मल और भ्रमरहित हो जाता है । उस विश्रान्त मनमें किसी प्रकारकी स्पृहा नहीं रह जाती । उसके सभी मनोरथ पूर्ण हो जाते हैं । उस समय वह न तो किसी वस्तुकी अभिकाया करता है और न किसीका त्याग ही करता है ।

राघव ! अब मोक्षद्वारपर स्थित रहनेवाले इन द्वारपालोंको क्रमशः सुनो, जिनमेंसे एकके प्रति भी प्रीति हो जानेसे मोक्षद्वारमें प्रविष्ट होनेका अधिकार प्राप्त हो जाता है । शम मङ्गलमय, शान्तिदायक तथा भ्रमका निराकरण करनेवाळा है । शमसे परम कल्याण-की प्राप्ति होती है और राम ही परम पद है । रामकी प्राप्तिसे पूर्णतया तृप्त हुए जिस पुरुषका चित्त रामविभूषित होनेके कारण शीतळ एवं निर्मळ हो गया है, उसका शत्रु भी मित्र बन जाता है । जैसे चन्द्रोदय होनेसे क्षीरसागरकी ग्रुप्रता बढ़ जाती है, उसी प्रकार जिनका चित्त शमरूपी चन्द्रमासे भलीभाँति शोभित हो गया है, उनकी परम ग्रुद्धताकी अभिवृद्धि होती है। जिनके कल्ङ्करहित मुखचन्द्रमें शमश्री शोमित होती है, वे अपने गुणरूप सौन्दर्यसे दूसरेकी इन्द्रियोंको क्शमें कर लेते हैं तथा वे ही कुलीनशिरोमणि एवं वन्दनीय हैं । त्रिलोकीकी राज्यलक्ष्मी भी वैसा आनन्द नहीं प्रदान कर सकती, जैसी आनन्ददायिनी साम्राज्य-सम्पत्तिके सदश शम-विभूतियाँ होती हैं। लोकमें जितने दु:ख, जितनी दुस्तह तृष्णाएँ और जितनी दु:खदायिनी मानसिक व्यथाएँ हैं, वे सब शान्तचित्तवाले पुरुषोंके निकट जाकर वैसे ही विलीन हो जाती हैं, जैसे सूर्यकी किरणोंके सम्पर्कसे अन्धकारका विनाश हो जाता है । शमपरायण पुरुषके दर्शनसे समस्त प्राणियोंका मन जैसा आह्लादपूर्ण एवं प्रसन्न होता है, वैसा चन्द्रमाके दर्शनसे नहीं होता । इस जगत्में जैसे अपनी मातापर समीका विश्वास रहता है, उसी प्रकार शमयुक्त पुरुषपर दुरात्मा अथवा धर्मात्मा-सभी प्राणी विश्वास करते हैं । इसलिये रघुकुलभूषण राम ! तुम भी अपने मनको, जो समस्त शारीरिक क्लेशों तथा मानसिक

कम्पित और तृष्णारूपी रस्तीसे आबद्ध है, शमरूपी अमृतके अभिपेकसे प्रकृतिस्थ करो; क्योंकि जो शमनिष्ट है, उस पुरुषसे पिशाच, राक्षस, दैत्य, शत्रु, व्याप्न अथवा सर्प—कोई भी द्वेष नहीं करते।

जिसके समस्त अङ्ग उन्छ्य शमरूपी अमृत-कत्रचसे मळी-माँति सुरक्षित हैं, उसे दुःख उसी प्रकार पीड़ा नहीं पहुँचा सकते, जैसे बाण हीरेको बेथनेमें असमर्थ होते हैं । निर्मट तथा शमिनभूषित समझुद्धिसे पुरुषकी जैसी शोमा होती है, वह शोमा अन्तःपुर्से विराजमान राजाको भी नसीव नहीं होती । शमयुक्त अन्तःकरणवाळे पुरुषका दर्शन करनेसे मनुष्यको जो शान्ति प्राप्त होती है, वह प्राणोंसे भी अधिक प्रिय खजनके मिळनेसे भी नहीं उपख्ळ्य होती । इस लोकमें जो शमसे सुशोभित तथा लोगोंद्वारा प्रशंसित समइत्तिसे सबके साथ उत्तम बर्ताव करता है, उसीका जीवन सार्थक है; इसके विपरीतका जीवन तो निरर्थक ही है । जिसका मन उद्दण्डतारहित हो गया है, ऐसा शमपरायण श्रेष्ठ पुरुष जो कर्म करता है, उसके उस कर्मकी ये समस्त प्राणी प्रशंसा करते हैं ।

जो पुरुष प्रिय और अप्रियको सुनकर, स्पर्शकर, देखकर, खाकर और सूँचकर न तो हर्षित होता है और न खिल होता है, वह 'शान्त' कहा जाता है । जो प्रयक्षपूर्वक इन्द्रियोंको अपने वशमें करके समस्त प्राणियोंके साथ समतापूर्ण व्यवहार करता है तथा न तो भविष्यकी आकाङ्क्षा करता है और न प्राप्तका परित्याग करता है, वह 'शान्त' कहलाता है । जिसका मन मरण, उत्सव और युद्धके अवसरपर भी व्याकुळ न होकर चन्द्रमण्डळके समान निर्मळ आभासे युक्त रहता है, वह 'शान्त' कहा जाता है । हर्भ और कोपका अवसर उपस्थित

होनेपर भी जो पुरुष वहाँ अनुपस्थितके समान न तो हर्षको प्राप्त होता है और न कोच ही करता है, बिल्क उसका मन गाइ निद्रामें सोये हुए पुरुषके मनके समान निर्विकार रहता है, वह 'शान्त' पदसे व्यवहत होता है । जिसकी अमृत-प्रवाहके सहश सुखदायिनी तथा प्रेमपूर्ण दृष्टि सभी प्राणियोंपर समानरूपसे पड़ती है, उसकी 'शान्त' संज्ञा होती है । जिसका अन्तःकरण शीतल हो गया है एवं जिसकी बुद्धि मोहाच्छल नहीं है तथा जो लौकिक विषयोंके साथ व्यवहार करता हुआ भी उनमें आसक्त नहीं होता, उसे लोग 'शान्त' कहते हैं । सम्यक् प्रकारसे व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुषकी बुद्धि आकाशके सहश निर्विकार रहती है, राग-द्वेषरूप करलङ्कसे लिस नहीं होती, उसे 'शान्त' कहा जाता है ।

तपस्वियों, विद्वानों, याजकों, नरेशों, बल्वानों और गुणियोंके समुदायमें शमयुक्त पुरुषकी ही विशेष शोभा होती है । जिन गुणशाली महापुरुषोंका मन शममें आसक्त हो गया है, उनके चित्तसे निर्वृतिका उदय होता है, ठीक उसी तरह जैसे चन्द्रमासे चाँदनी प्रकट होती है । जो गुणसमृहोंकी-परमाविष्व है तथा जो पुरुषार्थका मुख्य भूषण है, वह श्रीसम्पन्न शम संकटों तथा सम्पूर्ण स्थानोंमें भी अपने प्रभावसे छुशोभित होता रहता है । खुनन्दन ! जिसका अन्य पुरुष अपहरण नहीं कर सकते, जो पूज्य जनोंद्वारा सावधानी-के साथ सुरक्षित एवं अमृतखरूप है, उस शमरूप उत्कृष्ट साधनका आश्रय छेकर बहुत-से महानुभाव जिस कमसे परम पदको प्राप्त हो चुके हैं, तुम भी परम पुरुषार्थकी सिद्विके छिये उसी क्रमका अनुसरण करो ।

(सर्ग १२-१३)

# विचार, संतोष और सत्समागमका विशेषरूपसे वर्णन तथा चारों गुणोंमेंसे एक ही गुणके सेवनसे सद्गतिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---राघव ! ( विषय, संदेह, पूर्वपक्ष, सिद्धान्त और प्रयोजनरूप ) कारणोंके ज्ञाता पुरुषको शास्त्रज्ञानसे निर्मल हुई अतएव परम पवित्र बुद्धिद्वारा निरन्तर आत्मचिन्तन करना चाहिये: क्योंकि आत्मविषयक विचार करनेसे बुद्धि तीत्र होकर परम पदका साक्षात्कार कर छेती है। संसाररूपी महारोगके लिये विचार ही महीपध है। जो अनन्त कामनारूपी पछ्रवोंसे सुशोभित है, ऐसा आपत्तिरूपी वन विचाररूपी आरेसे काट दिये जानेपर पुनः अङ्कारित नहीं होता। लौकिक दु:खसे पार होनेके लिये विद्वानोंके पास विचारके अतिरिक्त दूसरा कोई उपाय नहीं है । सत्पुरुषोंकी बुद्धि विचारसे अञ्चलका परित्याग करके शुभको प्राप्त होती है । बुद्धिमानोंके बल, बुद्धि, सामर्थ्य, कर्तव्यका ज्ञान किया और उसका फल-ये सभी विचारसे ही सफल होते हैं । अतः जो उचित-अनुचितके रहस्योद्घाटनके लिये महान् दीपकके समान है तथा अभीष्टकी सिद्धि करनेवाळा है, उस उत्कृष्ट विचारका आश्रय लेकर संसार-सागरको पार करना चाहिये । क्योंकि विशुद्ध विचाररूपी सिंह हृदयस्थित विवेकरूपी कमळोंको उखाड़ फेंकनेवाले महामोहरूपी गजराजोंको विदीर्ण कर डालता है। जो लोग विचारका अम्युदय करनेवाली बुद्धिद्वारा सबके साथ व्यवहार करते हैं, वे निश्चय ही अत्यन्त श्रेष्ठ फलोंके मागी होते हैं। सद्विचारपरायण मनुष्य अत्यन्त विस्तृत महान आपत्तियोंसे यक्त मोहकी परिस्थितियोंमें उसी प्रकार निमग्न नहीं होता, जैसे सूर्य अन्धकारमें नहीं हुबते । जितने क्र्र कर्म, निषिद्धाचरण और कुत्सित मानसिक कष्ट हैं, वे सभी विचारहीनतासे ही आविर्भूत होते हैं। जिस अधिकारी पुरुषका मन आशाकी प्रवशतासे रहित और विचारयुक्त है, वह पूर्ण चन्द्रमाकी भाँति अपने

आत्मामें प्रमानन्दका अनुभव करता है । जब मनमें विवेकशीलताका उदय होता है, तब वह सारे विश्वको शीतल एवं सुशोमित करनेवाली चन्द्रमाकी चाँदनीकी भाँति सबको अत्यन्त शीतल और अलंकृत कर देती है। जगत्रके सारे पदार्थ तमीतक सत्यकी तरह रमणीय प्रतीत होते हैं, जबतक विचार नहीं किया जाता । वस्तुत: उनका कोई अस्तित्व नहीं है, अत: विचार करनेपर वे नष्ट हो जाते हैं । जो समखरूप, आनन्दमय, अक्षय, अनन्त और अनन्याधीन है। उस कैवल्य पदको तम विचाररूप महान् वृक्षका फल समझो । जो चित्तमें स्थित होकर उत्तम अचल स्थिति प्रदान करनेवाली है, उस आत्म-विचाररूपी महौषविसे युक्त श्रेष्ठ पुरुष न तो अप्राप्तकी आकाङ्का करता है और न प्राप्तका परित्याग ही । विचारशील पुरुष गयी हुई वस्तुकी उपेक्षा कर देता है और प्राप्त वस्तुका शास्त्रानुसार उपयोग करता है । वह मनकी प्रतिकृत्रतामें न तो क्षुव्य होता है और न अनुकूलतामें प्रसन्न ही। उस समय जलसे परिपूर्ण सागरकी तरह उसकी शोभा होती है। इस प्रकार जिन उदाराशय महात्मा योगियोंका मन पूर्णकाम हो गया है, वे जीवन्मुक्त होकर इस जगत्में विचरण करते हैं । बुद्धिमान् पुरुषको आपत्तिकालमें भी 'मैं कौन हूँ ? यह संसारं किसका है ?? यों उसके प्रतीकारके लिये प्रयतपूर्वक विचार करना चाहिये । जैसे भूतलपर पदार्थोंका ज्ञान दीपकसे होता है, उसी प्रकार परमात्मखरूपमें स्थिति प्राप्त करनेके लिये वेद-वेदान्तके सिद्धान्तोंकी स्थितियोंका निर्णय विचारद्वारा होता है। विचाररूपी सुन्दर नेत्र अन्धकारमें नष्ट नहीं होता, उप्र तेजली सूर्य आदिकी ओर देखनेपर भी उसकी ज्योति प्रतिहत नहीं होती और वह व्यवधानयक्त पदार्थोंको

भी देख लेता है। यह विचार-चमत्कृति परमात्ममयी, आदरणीया और परमानन्दकी एकमात्र साधिका है; अतः एक क्षणके लिये भी इसका परित्याग नहीं करना चाह्निये । जैसे पक जानेके कारण मधुर रससे परिपूर्ण आमका फल सबके लिये रुचिकर होता है, उसी तरह उत्तम क्विएसे युक्त पुरुष, सामान्य जनोंकी तो बात ही क्या, महापरुषोंके लिये भी आदरणीय हो जाता है। विचारद्वारा जिनकी बुद्धि विशुद्ध हो गयी है और विचारसे ही जिन्हें ज्ञानमार्गमें जानेकी युक्ति ज्ञात है, वे मनुष्य नाना प्रकारके दु:खरूप गड्ढोंमें बार-बार नहीं गिरते अर्थात् आवागमनसे मुक्त हो जाते हैं। सैकडों अनथींके संयोगसे जिसका शरीर जर्जर हो गया है तथा जो रोगप्रस्त है, वह वैसा रुद्रन नहीं करता, जैसा वह मूर्ख त्रिलाप करता है, जिसने विचारहीनतासे अपने आत्माका हनन कर दिया है । विचारहीमता सारे अनर्थोंका निजी निवासस्थान है । सभी सत्पुरुष उसका तिरस्कार करते हैं और वह सारी दुर्गतियोंकी चरम सीमा है, अतः उसका परित्याग कर देना चाहिये । विचारपूर्वक खयं ही अपनी बुद्धिद्वारा अपने मनको वशमें करके मोहमय संसारसागरसे अपने मनरूपी मृगका उद्घार करना चाहिये । मैं कौन हूँ और यह संसारनामक दोष मेरे निकट कैसे आ गया-इस विषयमें न्यायपूर्वक किया गया अनुसंघान 'विचार' कहलाता है । रघुनन्दन ! इस जगत्में सत्यके ग्रहण और असत्यके त्यागकी बुद्धिसे सम्पन्न पुरुषोंको विचारके बिना उत्तम तत्त्वका कुछ भी ज्ञान नहीं होता । विचारसे ही तत्त्वका ज्ञान होता है, तत्त्वज्ञानसे मनकी निश्चलता प्राप्त होती है और मनके शान्त हो जानेसे सम्पूर्ण दु:खोंका सर्वथा विनाश हो जाता है । भूतळपर सभी लोग स्पष्ट विचारदृष्टिसे ही समस्त कर्मोंकी सफलता छाभ करते हैं तथा उत्तम परमात्मसाक्षात्कारता भी विचारसे ही उपलब्ध होती है, इसलिये श्रीराम ! रामादि

साधनसम्पन्न तुम्हें उपर्युक्त विचारशीलता रुचिकर होनी चाहिये।

परंतप राम! संतोष ही परम श्रेय है और संतोष परम सुख भी कहा जाता है । संतोषयुक्त पुरुष परम विश्राम-को प्राप्त होता है। जो संतोषरूपी ऐक्वर्यके सुखसे सम्पन्न हैं तथा जिनका चित्त निरन्तर विश्रामपूर्ण रहता है, ऐसे शान्त पुरुषोंको विशाल साम्राज्य भी पुराने घासके टुकड़ेके समान प्रतीत होता है । श्रीराम ! संतोष-युक्त बुद्धि संसारकी विषम परिस्थितियोंमें भी न तो उद्विप्न होती है और न कभी उसका विनाश ही होता है । जो शान्त पुरुष संतोषामृतके पानसे पूर्णतः तृप्त हो चुके हैं, उनके लिये यह अपरिमित भौगसम्पत्ति विष-सी जान पड़ती हैं। रागादि दोषोंका विनाशक तथा अत्यन्त मधुर आखादसे युक्त संतोष जैसा सुखर होता है, वैसा सुख ये अमृतरसकी लहरियाँ नहीं दे सकतीं। जो अप्राप्त वस्तुकी आकाङ्काका परित्याग करके प्राप्त हुई वस्तमें समभाव रखनेत्राला है तथा जिसमें हर्ष-शोकके विकार परिलक्षित नहीं होते, वह मनुष्य इस लोकमें संतुष्ट कहा जाता है। जबतक मन आत्माके द्वारा आत्मामें संतुष्ट नहीं हो जाता, तवतक उस मनरूपी गहूंसे उसी प्रकार आपत्तियाँ उद्भृत होती रहती हैं, जैसे गङ्केसे लताएँ । संतोषसे शीतल हुआ मन विशुद्ध विज्ञानकी दृष्टियोंसे अत्यन्त विकासैको प्राप्त होता है---ठीक उसी तरह, जैसे सूर्यकी किरणोंके सम्पर्कसे कमल विकसित हो जाता है । जैसे मिलन दर्पणमें मुखकी छाया नहीं दीखती, उसी प्रकार आशाकी परवशतासे व्याकुल एवं संतोषरहित चित्तमें ज्ञानका प्रतिविम्ब नहीं पड़ता। जिसका मन शारीरिक तथा मानसिक क्रेशोंसे मुक्त एवं संतुष्ट है, वह प्राणी दरिद्र होते हुए भी सच्चे साम्राज्य-स्रखका उपभोग करता है। अपने आत्मामें आत्मासे ही खयं सम्यक् प्रकारसे निरतिशय पूर्णानन्दका आश्रय लेकर पुरुषार्थेद्वारा प्रयत्नपूर्वक सभी विषयोंमें तृष्णा- का परित्याग कर देना चाहिये। चन्द्रमाकी भाँति संतोषामृतसे परिपूर्ण मनुष्यका मन शान्त एवं शीतळ बुद्धिद्वारा खयं ही शाश्रती स्थिरताको प्राप्त हो जाता है। जब संतोषसे सम्पन्न पुरुष अपने आत्मामें आत्माद्वारा खस्थरूपसे स्थित हो जाता है. उस समय उसकी सारी मानसिक व्यथाएँ उसी प्रकार अपने-आप शीघ ही समूल विनष्ट हो जाती हैं, जैसे वर्षा-ऋतुमें भूल शान्त हो जाती है । श्रीराम ! जिसकी वृत्ति सदा शीतळ और कलङ्क्षे सर्वथा रहित है, वह पुरुष अपनी उस ग्राह्म वृत्तिद्वारा चन्द्रमाकी भाँति पूर्णतया शोभित होवा है। ब्युनन्दन ! इस जगत्में जो पुरुषश्रेष्ठ गुणी पुरुषोंद्वारा अभिमत समतासे सुरोभित है, उस विश्रद्ध प्रस्वको आकाशचारी देवता और महामुनि भी प्रणाम करते हैं।

महाबुद्धिमान् राम ! इस संसारमें श्रेष्ठ संत-समागम मनुष्योंका संसार-सागरसे उनारनेमें सर्वत्र विशेषरूपसे उपकार करता है। जो महात्मा पुरुष सत्संगतिरूपी वृक्षसे उत्पन्न हुए विवेक नामक निर्मल पुष्पकी रक्षा करतें हैं, वे मोक्ष-फलरूपी सम्पत्तिके अधिकारी होते हैं ) जो आपत्तिरूपी कमिलनीके लिये हिम और मोहरूपी कहरेके लिये वायुके समान है, वह उत्तम संत-समागम ही इस जगत्में सर्वोत्कृष्ट है। श्रीराम ! तुम्हें ज्ञात होना चाहिये कि संत-समागम विशेषरूपसे बुद्धि-वर्धक, अज्ञानरूपी वृक्षका उच्छेदक और मानसिक व्यथाओंको दूर भगानेवाला है । सत्सङ्गसे प्राप्त हुई दिव्य विभूतियाँ ऐसा परम उत्तम निर्वाण-सुख प्रदान करती हैं, जो सतत वर्वनशील, अत्रिनाशी और बाबारहित होता है । अ५एन अध्यन्त कट्यायिनी दशामें पड़कर विवशताको प्रात हुए मनुर्थ्योको भी थोड़े समयके छिये भी सत्संगतिका परित्याग नहीं करना चाहिये; क्योंकि लोकमें सरवंगति सन्धर्मको प्रकाशित करनेवाली और हृद्यान्धकारको दूर करनेके लिये ज्ञानरूपी सूर्यकी प्रभा है । जिसने सत्संगतिरूपी गङ्गामें, जो शीतल एवं निर्मल

है, स्नान कर लिया, उसे दान, तीर्थ, तप और यहाँसे क्या लेना है अर्थात् सत्संगति इन सबसे बदकर है। जो रागशून्य और संशयरहित हैं तथा जिनकी चिज्जब-प्रन्थियाँ विनष्ट हो चुकी हैं, ऐसे संत पुरुष यदि लोकसें विद्यमान हैं तो तप एवं तीर्थीके संग्रहसे क्या लाभ है अर्थात् वह फल तो उन संतोंको संगतिसे ही प्राप्त हो सकता है । इसलिये जिनकी चिजडप्रन्थियोंका विनाश हो गया है एवं जो बद्मजानी हैं, उन सर्वसम्मत संतोंकी सभी उपायोंद्वारा मलीमाँति सेवा करनी चाहिये; क्योंकि वे भवसागरसे पार होनेके लिये सावन हैं । किंतु जो लोग नरकाग्निको बुझानेके लिये मेयखरूप संनोंको अवहेलना-की दृष्टिसे देखते हैं, वे खयं उस नरकाग्निकी सखी लकडी बन जाते हैं!

संतोष, सत्संगति, विचार और शम—ये ही चारों मनुष्योंके लिये भवसागरसे तरनेके साधन हैं। इनमें संतोप परम लाभ है । सत्संगति परम गति है । विचार उत्तम ज्ञान है और राम परमोत्कृष्ट सुख है । ये चारों संसारका समूल विनाश करनेके लिये विशुद्ध उपाय हैं । जिन्होंने इनका भलीगाँति सेवन किया, वे मोह-जलसे परिपूर्ण भवसागरसे पार हो गये। बुद्धिमानोंमें श्रेष्ठ राम ! इन चारों साधनोंमेंसे विशुद्ध प्रकाशवाले एक ही साधनका अभ्यास हो जानेपर शेष तीनों भी अवस्य अभ्यस्त हो जाते हैं; क्योंकि इनमेंसे एक-एक भी क्रमशः इन चारोंकी जन्मभूमि है। अतः सबकी सिद्धिके लिये यत्नपूर्वक एकका तो पूर्णरूपसे आश्रय लेना ही चाहिये । जैसे प्रशान्त सागरमें जलयान खच्छन्द गतिसे चलते हैं, उसी प्रकार शमद्वारा निर्मल हुए हृदयमें सत्समागम, संतोप और विचार उत्तम धारणापूर्वक प्रवृत होते हैं। जो प्राणी विचार, संतोष, शम और सत्समागमसे सम्पन्न है, उसे दिव्य ज्ञान-सम्पत्तियाँ उपलब्ध हो जाती हैं--- ग्रेफ उसी तरह जैसे कल्पवृक्षका आश्रय लेनेवाले पुरुषको लौकिक

सम्पत्तियाँ द्वुलम होती हैं। पूर्ण चन्द्रमामें परिलक्षित हुए सौन्दर्य आदि गुणोंकी तरह विचार, शम, सत्समागम और संतोषयुक्त मानवमें प्रसाद आदि गुण प्रादुर्भृत हो जाते हैं। जैसे श्रेष्ठ मन्त्रिगणोंसे युक्त राजाके पास विचयल्द्रमी उपस्थित होती है, उसी तरह जिस पुरुषकी हुद्धि सत्सङ्ग, संतोष, शम और विचारसे युक्त होनेके कारण उत्तम हो गयी है, उसे दिव्य झान-सम्पत्ति द्वुलम हो जाती है। इसल्यि युनन्दन ! मनुष्यको चाहिये कि वह पुरुषार्थसे मनको वशमें करके इनमेंसे एक गुणका नित्य यत्नपुर्वक उपार्जन करे; क्योंकि

जबतक मनुष्य परम पुरुषार्थके आश्रयसे अपने चित्तक्षी गजराजको जीतकर हृदयमें एक गुण भी धारण नहीं कर लेता, तबतक उत्तम गतिकी प्राप्ति नहीं हो सकती । जिसके चित्तमें उत्तम फलदायक एक ही गुण सुदृढ़ हो गया है, उसके सारे दोष शीघ ही नष्ट हो जाते हैं; क्योंकि एक ही गुणकी विशेष बृद्धि होनेपर दोषोंपर विजय प्रदान करनेवाले अनेक गुणोंकी बृद्धि होती है और एक दोषके अधिक बढ़ जानेपर बहुत-से गुण-विनाशक दोष बढ़ जाते हैं। (सर्ग १९—१६)

# प्रकरणोंके क्रमसे ग्रन्थ-संख्याका वर्णन, ग्रन्थकी प्रशंसा, शान्ति, ब्रह्म, द्रष्टा और दश्यका विवेचनः परस्पर सहायक प्रज्ञा और सदाचारका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जिसका हृदय पूर्वोक्त प्रकारके विवेकसे युक्त है, वही इस जगतमें महान् है और वही ज्ञानोपदेश सुननेका योग्य अधिकारी है—ठीक उसी तरह, जैसे राजा नीति-शास्त्रके श्रवणका **उत्तम पात्र होता है । जैसे मे**घजालसे रहित शरकाल-का आकाश चन्द्रमाके लिये योग्य होता है, उसी तरह जो मूर्खोंके सङ्ग्रसे रहित एवं महान् आशयवाला है, वह निर्मल पुरुष विशुद्ध विचारका योग्य भाजन है । श्रीराम ! तम इस समप्र गुणलक्ष्मीसे सम्पन्न हो: अत: मैं आगे जिसका वर्णन करूँगा, उस मनके मोहको हरनेवाले वाक्यको धुनो । जिसका प्रण्यरूपी कल्पवृक्ष फलोंके भारसे अत्यन्त झुका हुआ खड़ा है, वही पुरुष मुक्ति-प्राप्तिके निमित्त इसे श्रवण करनेके लिये उद्योग करता है। अतः उपर्युक्त गुणसम्पन्न पुरुष ही कल्याण-प्राप्तिके िलये पवित्र, उदार तथा परायेको ज्ञान प्रदान करनेवाले बचनोंके सुननेका अधिकारी होता है।

यह संहिता मोक्ष-साधनकी प्रतिपादिका, सारभूत अर्थोसे परिपूर्ण और मोक्षदायिनी है। इसमें क्तीस हजार \* श्लोक बतलाये जाते हैं। जैसे गाढ़ निद्राके वशीभूत हुए पुरुषके सामने दीपक जला दिये जानेगर यद्यपि उसे प्रकाशकी कामना नहीं रहती तो भी प्रकाश होता है, उसी प्रकार इस संहिताके परिशीलनसे इच्छा न रहने-पर भी निर्वाणकी प्राप्ति हो जाती है। यह संहिता खयं सम्यक् प्रकारसे परिशीलन करके जानी गयी हो अथवा अन्यद्वारा वर्णन किये जाते समय सुनी गयी हो, तो भी पाप-तापकी शान्तिद्वारा सुखकी हेतुभूता

\* इस अन्यके छहाँ प्रकरणोंमें क्रमशः वैराग्यप्रकरणमें ११४५, मुग्रुशुव्यवहारप्रकरणमें ८०७, उत्पत्तिप्रकरणमें ५४०४, खित्रप्रकरणमें १४०४, उपशामप्रकरणमें ४२७७ और निर्वाणप्रकरणमें १४२७५ स्ठोक-संख्या है—इस प्रकार सम्पूर्ण अन्यमें स्ठोकोंकी संख्या २८३१२ मिळती है। किंतु यहाँ इस सर्गामें वेराग्यप्रकरणमें १५००, मुग्रुशुव्यवहारप्रकरणमें १०००, उत्पत्तिप्रकरणमें १०००, स्थितिप्रकरणमें २०००, उपरासमप्रकरणमें १५००, और निर्वाणप्रकरणमें १५००, इस प्रकार कुळ ३२००० स्ठोक बताये गये हैं। अन्यमें आये हुए बड़े स्ठोकोंके और गद्यभागके अक्षरोंकी संख्याको ३२ अक्षरके एक अनुष्टुप् स्ठोकके हिसाबसे गिननेपर यह संख्या प्रायः ठीक हो सकती है।

देवनदी गङ्गाके समान यह अज्ञानके उपरामद्वारा तुरंत घ्रख प्रदान करती है। जैसे रस्सीका पूर्ण ज्ञान हो जानेसे उसमें उत्पन्न हुई सर्पम्नान्ति विनष्ट हो जाती है, उसी तरह इस संहिताके सम्यक परिशीलनसे संसार-दुःख शान्त हो जाता है । इस संहितामें पृथक-पृथक् रचे गये छ: प्रकरण हैं, जो युक्तियुक्त अर्थवाले वाक्यों-से यक्त और सार-सार दृशन्तोंसे भरी हुई सक्तियोंसे समन्त्रित हैं । उनमें पहला प्रकरग 'वैराग्य' नामसे कहा गया है, जिसके अध्ययनसे उसी प्रकार विरागकी वृद्धि होती है, जैसे मरुस्थलमें भी जलके सिंचनसे वृक्ष बढ़ता है। जैसे मणिके भलीभाँति मार्जित किये जानेके कारण उत्पन्न हुए प्रकाशसे उसमें निर्मलता प्रकट हो जाती है, उसी तरह डेढ़ हजार श्लोकोंसे युक्त इस वैराग्य-प्रकरणका विचार करनेसे विषयोंके दोषोंका परिज्ञान होनेके कारण उत्पन्न हुए वित्रेकके प्रकाशसे हृदयमें शुद्धताका उदय हो जाता है। तदनन्तर 'मुमुक्षव्यवहार' नामक प्रकरणकी रचना की गयी है। इस प्रकरणमें केवल एक हजार श्लोक हैं। यक्तियोंसे भरा होनेके कारण यह अत्यन्त सन्दर है और इसमें मुमक्ष पुरुषोंके खभावका वर्गन किया गया है। इसके बाद तीसरा 'उत्पत्तिप्रकरण' आता है, जो दृष्टान्त और आख्यायिक।ओं-से परिपूर्ण तथा विज्ञानका प्रतिपादक है। उसमें सात हजार श्लोक हैं । इस प्रकरणमें 'अहं' और 'त्वं' जिसका खरूप है एवं जो वास्तवमें उत्पन्न न होकर भी प्रकट हुई-सी प्रतीत होती है, द्रष्टा और दश्यके भेदसे समन्वित उस सांसारिक सम्पत्तिका वर्णन किया गया है। इस प्रकरणके सनने अरेता इस सम्पूर्ण जगत्को अपने हृदयमें ऐसा समझता है कि यह 'त्वं' और 'अहं'के विस्तारसे युक्त, लोक, पर्वत और आकाशसे समन्त्रित, संकल्पमय नगरके तुल्य क्षणध्वंसी, खप्नमें प्राप्त द्वर पदार्थीके समान सत्तारहित, मनोराज्यकी तरह विस्तारवाला, अर्थशून्य होनेके कारण गन्धर्वनगरके

जैसे सुवर्णमें कङ्कण, जलमें तरङ्ग और आकाशमें नीलिम। असत् है, वस्तुतः ये क्रमशः अपने-अपने अधिष्ठानके ही अङ्ग हैं, उसी तरह यह जगत् असत् होकर भी सत्-रूपसे उत्पन्न हुआ है । परमार्थ-दृष्टिते तो यह उस निज्ञानरूपी शरस्कालके आकाशके समान है, जिसका अज्ञानरूपी कुहरा पूर्णरूपसे शान्त हो गया है। तरपश्चात् चौथे 'स्थितिप्रकरणंकी अवतारणाकी गयी हैं। इस प्रकरणमें तीन हजार स्त्रोक हैं और यह व्याख्यान और आख्यायिकाओंसे भरा हुआ है । ब्रह्म ही दृष्टा और दश्य भावको स्वीकार करके इस प्रकार जगत्-रूप एवं अहरूपसे स्थितिको प्राप्त हुआ है— ऐसा इस प्रकरणमें कहा गया है । इसी तरह यह जगद्भम जो दसों दिशाओंके मण्डलकी विशालतासे देशीयमान है और चिरकालसे बृद्धिको प्राप्त होता आया

सद्दरा, दो चन्द्रमाओंकी भ्रान्तिके समान मुगत्रणामें

जलम्रान्तिकी तरह, नौकाके चलनेसे पर्वतादिके संचलन-

भ्रमकी भाँति चञ्चल और ययार्थ लामसे रहित है तथा

तदुपरान्त पाँचवाँ 'उपशान्ति' प्रकरण कहा गया है ! इसमें पाँच हजार श्लोक हैं । यह परम पावन तथा विकित्र युक्तियोंसे युक्त होनेके कारण अस्पन्त सुन्दर है । इस प्रकरणमें 'यह जगत है, यह में हूँ, यह तुम हो और यह वह है—यों उत्पन्न हुई भ्रान्ति किस प्रकार पूर्णरूपसे शान्त होती है' यह क्षिय बहुत-से श्लोकों- हारा बतलाया गया है । उपशामप्रकरणका श्रवण करनेसे यह संसार प्रायः शान्त हो जाता है; क्योंकि निसका भ्रान्त खरूप सम्पक् प्रकारसे शान्त हो गया है — ऐसी संस्तिका शतांशमत्र अवशिष्ठ रह जाता है ।

है, यह विषय भी उस प्रकरणमें समझाया गया है।

तदनन्तर 'निर्वाण' नामक छठे प्रकरणका वर्णन किया गया है । उसमें शेष साढ़े चौदह हजार श्लोक हैं । यह प्रकरण ज्ञानरूपी महान् पुरुवार्थका देनेबाळा है । उसे जान छेनेपर सारी कल्पनाएँ शान्त हो जाती हैं और परमात्माकी प्राप्तिरूप परम कल्याण हस्तगत हो जाता है। अधिक क्या, उक्त प्रकरणके ज्ञाता प्ररूपके सम्पूर्ण सांसारिक भ्रम मिट जाते हैं। वह निर्विपय चैतन्य प्रकाशरूप, विज्ञानखरूप, आधि-व्यावियोंसे रहित और आकाशमण्डलके समान निर्विकार हो जाता है। उसकी सभी जगद्-मात्राएँ शान्तं हो जाती हैं और वह कृतकृत्य होनेके कारण खस्थ हो जाता है। वह ब्रकृति एवं प्रकृतिके कार्यभूत सम्पूर्ण विपयोंमें कर्ताके अभिमान और प्रहण-त्यागकी दृष्टिसे रहित हो जाता है. इसलिये वह देहधारी होते हुए विदेह-सा एवं संसारी होनेपर भी असंसारी-सा प्रतीत होता है । उसका अहंकाररूप पिशाच नष्ट हो जाता है और वह देहयुक्त होते हुए भी शरीर-रहित-सा रहता है | चैतन्यघन परमात्मा अपने अंदर कल्पित आकाशमें प्रत्येक परमाणुमें सहस्रों लोकोंकी रचना करके उन्हें धारण करता है और खयं उन्हें देखता है।

श्रीराम ! जैसे उपजाऊ खेतमें उचित समयपर वोये गये उत्तम बीजसे अवस्य ही श्रेष्ठ फल प्राप्त होता है. उसी तरह इस संहिताको हृदयंगम कर लेनेसे परमार्थ-विषयक ज्ञान सलभ हो जाता है। जैसे प्रात:काल होनेपर प्रकाशका होना अवस्यम्भावी है, वैसे ही इस संहिताको चित्तमें धारण कर होने मात्रसे निश्चय ही उत्तम विवेककी उपलब्धि होगी । विद्वानींके मुखसे इसका श्रवण करके अथवा खयं ही इसे समझकर धीरे-धीरे विचार करनेसे जब बुद्धि सदहरूपसे संस्कृत हो जाती है, तब पहले हृदयमें सभास्थानको विभूपित करनेवाळी ऊँची लताके समान संस्कारयुक्त विद्युद्ध वाणीका उदय होता है। फिर महान् गुणोंसे सुशोभित वह श्रेष्ठ चतुरता प्रकट होती है, जिससे राजा तथा देवगण भी प्रसन्न होते हैं । जैसे सुन्दर नेत्रोंसे युक्त पुरुष रात्रिके समय दीपक हाथमें लेकर सभी पदार्थाको देख लेता है, उसी तरह बुद्धिमान, मनुष्य सर्वत्र पूर्वा-

परका ज्ञाता हो जाता है । इस प्रन्थके अभ्याससे जिसका अज्ञानान्यकाररूप आवरण फट गया है अतएब जो पदार्थीके प्रतिभाजनमें समर्थ हो गयी है, ऐसी प्रज्ञा काळिमारहित रत्नदीपककी छोके समान उत्कृष्ट प्रकाशवाळी हो जाती है। प्रस्तुत प्रन्थका ज्ञाता पुरुष चाहे भयहेतुओंके सम्मुख ही क्यों न खड़ा हो, फिर भी जैसे बाण बडी-वडी चहानोंको विदीर्ण नहीं कर सकते, उसी तरह भयंकर सांसारिक नय उसके हृदयकी पीड़ा नहीं पहुँचा सकते । इस प्रन्थके अध्ययनसे जन्ममें प्रारब्वकी और कर्ममें प्रस्पार्थकी कारणता कैसे होगी ?--इस प्रकारके संशय-ममुदाय दिनमें अन्धकार-की भौति विटीन हो जाते हैं। इस प्रन्थका विचार करनेत्राले पुरुषके हृदयमें समुद्रकी-सी गर्मीरताका, समेरुगिरिकी-सी धीरताका और चन्द्रमाकी-सी शीतळता-का उदय हो जाता है । जब हृदयाकाशमें शामके आलोकसे विभूषित विवेकरूपी निर्मल सूर्यका उदय हो जाता है, तब निश्चय ही अनर्थमृचक कामादि ध्रमकेत् अपना उदय नहीं ले पाते । वैर्यकी पराकामांकी प्राप्त हुई जो बुद्धि धर्मरूपी दीवालमें गाद्रूपसे संलग्न हो गयी है, उसे मानसिक चिन्ताएँ विचलित नहीं कर सकतीं, जैसे वायु चित्रलिखित लताको नहीं काँपा सकती । तत्त्रज्ञ पुरुष विषयासक्तिरूप गङ्केमें नहीं गिरताः क्योंकि जिसे उत्तम मार्गका ज्ञान है, वह भला, गड्डेकी ओर क्यों दौड़ेगा । सत्-शासोंके परिशीलनसे जिनका चरित्र उत्तम हो गया है, उनकी बुद्धि यथायोख प्राप्त शास्त्रानुकूल कर्ममें ही रमण करती हैं — ठीक उसी तरह, जैसे पतित्रता स्त्री अपने अन्तः पुरके ऑगनमें ही प्रसन्न रहती है । जिस पुरुपका अन्तःकरण नोक्ष-साधनके अनुभवसे झार हो गया है, उसे भोगरामुद्दाय न तो कभी पीडित ही करते हैं और न आनन्द ही देते हैं। वह अनिष्ट कार्यांके प्राप्त होने र न तो देख करता है और न इष्ट कार्योंके नष्ट हो जानेपर उनकी आकाञ्चा

ही करता है; बल्कि वह कार्य-मूलादिके खरूपका जाता होकर भी जड वृक्षकी भाँति अनभिज्ञका-सा आचरण करता है। वह साधारण जनकी तरह समयानुकूळ शाप्त हुए पदार्थें से ही निर्वाह करता हुआ देखा जाता हैं---यहाँतुक कि अथवा अनिष्ट फलके प्राप्त होनेपर भी उसके हर्यमें खल्पमात्र भी विकार नहीं होता । राघव ! इस सम्पूर्ण शास्त्रको बँचनाकर और समझकर फिर इसपर विचार करों । यह कथनमात्र नहीं है, बल्कि देवोंके. अरहान और शापकी भाँति इसका फल अवस्य प्राप्त होता है। यह सुन्दर शास्त्र उत्तम ज्ञानसे युक्त, अलंकारोंसे विभूपित, काव्यखरूप और सरस है । इसमें द्यान्तोंद्वारा विषयका प्रतिपादन किया गया है । जिसे थोड़ा भी पद-पदार्थका ज्ञान है, वह खयं ही उसे समझ देता है; किंत जो खयं इसे जाननेमें असमर्थ है, उसे पण्डितके मुखसे सुनना चाहिये । जैसे संकल्पद्वारा निर्मित नगरमें पुरुषको हर्ष-विषाद बाधा नहीं पहुँचाते, उसी तरह संसार-भ्रमका परिज्ञान हो जानेगर यह भी कष्टदायक नहीं होता । जैसे यह चित्रविखित सर्प है, वास्तविक सर्प नहीं है---ऐसा जान छेनेपर वह सर्प-जनित भयका दाता नहीं होता, उसी तरह इस दश्य संसाररूपी सर्पका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर यह भी सुख अथवा दु:ख नहीं देता । जैसे चित्रलिखित सर्पका पूर्ण ज्ञान हो जानेपर उसका सर्पत्व ही नट हो जाता है, उसी प्रकार संसारका वास्तविक खरूप ज्ञात हो जानेपर यह स्थित रहते हुए भी शान्त हो जाता है अर्थात् इसका प्रभाव नहीं पडता ।

रघुनन्दन ! यह शास्त्र झानका विस्तार करनेवाला और घुद्धिद्वारा प्रहण किये जानेवाले सारभून पदार्थोंकी परमावधि है । अब मैं इसका वर्णन करता हूँ, छुनो । पहले जिस विधिसे यह शास्त्र श्रवण किया जाता है तथा जिस परिभाषासे इसका यथार्थरूपसे विचार करनेका विधान है, वह अवतरणिका श्रवण करी । जिस देखे

हुए पदार्थके साटस्यसे अनुभवमं न आये हुए पदार्थकः ज्ञान कराया जाता है, बोधोपकाररूप फल ग्रदान करनेवाले उस सादश्यको विद्वान् लोग दृष्टानः कहते हैं । श्रीराम ! जैसे रात्रिमें दीपकके विना घरमें रक्खें हुए बर्तन आदि सामप्रियोंका ज्ञान नहीं हो सकता, उसी तरह दृष्टान्तके विना अपूर्व अर्थका बोच होना असम्भव है । उपमान और उममेयके जिस कार्य-कार गभावका ग्रानि-पाइन किया गया है, वह परवसको छोड़कर शेव सुना पदार्थिक साथ लागू होता है। मैं यहाँ ब्राग्नीपदेशक प्रसङ्घमें तुमसे जो दृष्टान्त कह रहा हूँ, उसमें एकदेशके साधर्म्यसे प्रकृतार्थका परिग्रहण किया जाता है। यहाँ ब्रह्मतत्त्वका दोध करानेके ठिये जो-जो द्रष्टान्त दिया जाता है, वह खप्नमें प्रतीत होनेत्राले पदार्थोकी तरह मिथ्याभूत जगत्के अन्तर्गत ही है-ऐसा समजना चाहिये । उत्पत्तिके पूर्व और त्रिनाशके उत्तरकालमें जैसे यह जगत् अभावप्रस्त था, उसी तरह वर्तमान कालमें भी विचार करनेपर अवस्तुभूत ही है; अत: मिथ्यात्वके कारण जाप्रत और खप्न-इन दोनोंकी समानता है। यह प्रसिद्ध बात बालकोंतककी समझमें आ सकती है। मोक्षसाधनोंके निर्माता प्रन्थकर्ता महर्षि वाल्मीकिने दूसरे भी जिन प्रन्थोंकी रचना की है, उनमें भी ज्ञातच्य वस्तुका ज्ञान करानेके लिये केवल यही व्यवस्था रक्खी है कि दृष्टान्तोंके जिस अंशमें समता सम्भव हो, उसी अंशके साथ समता रक्खी जाय । चूँकि यह जगत् खप्न, संकल्प और ध्यानसे कल्पित नगरके समान मिथ्या है, इसी कारण यहाँ वे ही द्यान्त दिये गये हैं, दूसरे नहीं । ज्ञानप्राप्तिके निर्य कारणरहित ब्रह्ममें जो कारणताकी उपमा दी जाती है, वहाँ उपमाप्रयुक्त पदार्थोंके साथ सर्वाहामें साधम्ध सम्भव नहीं हो सकता । अतः विवादरहित बुद्धिमान पुरुषको ज्ञानप्राप्तिके लिये उपमानसे उपमेयका एक अंशमें ही साधर्म्य खीकार करना चाहिये। पदार्थीके

श्वल्योकरमें दीपक्रके प्रकाशमात्रके अतिरिक्त उसके पात्र, तेच और नत्ती अपि किसीका भी उपयोग नहीं होता । केवल एकदेकके साहदयसे उपमान उपनेयका बान करा देता है । जैने न्मिलदीप इव उम्मान उपनेयका बान करा देता है । जैने न्मिलदीप इव उम्मान वीपक केवल प्रकाशमें उपमेच मणिका बीचक होता है । ट्यान्तके अंशमाद्यसे बीच तत्क्वमा बान हो छोनेर नत्त्वमिंग आदि महावाक्योंके अर्थका निश्चय उपादेयरूपसे ग्रहण करना चाहिये । कुतार्किकताका आश्र्य लेकर अनुभविरुद्ध अपवित्र विकल्पोंद्वारा प्रसुद्धताका नाश नहीं करना चाहिये ।

श्रीराम ! दृष्टान्तके द्वारा अद्वितीय आत्मज्ञानखरूप शासार्थके ज्ञानसे महावाक्यार्थभूत ब्रह्मस्क्रपसे सम्यक् प्रकारसे सिद्ध हुई शान्तिको ही निर्वाण कहा जाता है। इसल्यि दशन्त और दार्शन्तके विविध विकल्पोंके पचडेसे कोई प्रयोजन नहीं हैं | किंतु जिस किसी भी युक्तिसे महावाक्यार्थका भटीभाँति आश्रय लेना चाहिये । राधव ! तम शान्तिको ही परम श्रेय जानो, अत: उसकी प्राप्तिके लिये यानशील हो जाओ; क्योंकि शान्ति और शास्त्र-ज्ञानसे विभूषित विचारपरायण पुरुषको दृष्टान्त एवं शास्त्रीपदेश, सीजन्य, उत्तम बुद्धि और शास्त्रज्ञ प्रुपोंके समागमदारा यतनका आश्रय लेकर उत्तम परम पदको प्राप्त करना चाहिये । विद्वान् पुरुषको तवतक विचार करते रहना चाहिये, जवतक पुन: नष्ट न होनेवाली तर्यपुर नामक शान्तिमयी आत्मविश्वान्ति प्राप्त न हो जाय । जो पुरुष तुर्यपद नामक शान्तिसे यक्त होकर भवसागरसे पार हो गया है, वह गृहस्थ हो या संन्यासी, उसका जीने या न जीनेसे अथवा कर्म करने या न करनेसे कोई प्रयोजन नहीं रह जाता । जैसे सम्प्रणी जलोंका अधिष्ठान समद्र है। उसी तरह सारे प्रमाणोंकी सत्ताका प्रमाण एकमात्र प्रत्यक्ष ही है; अत: अब तुम उसके विषयमें श्रवण करो । श्रेष्ठ पुरुष सारी इन्द्रियोंके सारभूत ज्ञानको प्रत्यक्ष कहते हैं । जिस इन्द्रियके

प्रति जो ज्ञान सिद्ध होता है, वही प्रत्यक्ष कहा जाता है। अनुसृति, वेदन और प्रतिपत्तिके नामानुसार इस शास्त्रमें उसीका प्रत्यक्ष नाम रक्खा गया है। वही हमलोगोंका जीव है, वही संवित् है, वही अहंता की प्रतीतिका विषयभृत साक्षी पुरुष है । वह जब संवित्के सहयोगसे उदित होता है, तब उसे पदार्थ कहा जाता है। जैसे जल तरङ्ग आदिके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार वह परमात्मा संकल्प-विकल्प आदि नाना प्रकारके भ्रमोंके कारण जगद्रूपसे प्रकाशित होता है। स्रिके पूर्व जो कारणरहित था, वही स्रिके आरम्भर्मे सिंहिलीलावरा ख्वयं ही अपनेमें स्कृरित होकर प्रत्यक्ष कारण हुआ। जीवका अज्ञानजनित कारण यद्यपि असत् है. तथापि वह सत्-सा प्रतीत होता है । वही इस प्रकृतिमें जगदरूपसे व्यक्त हुआ है । विचार तो खयं ही खकर्मा-नुसार प्राप्त हुए अपने शरीरका नाश करके शीघ्र ही महान् परम पदको प्रकट कर देता है। विचारवान् पुरुष जब पुरमात्माको प्राप्त कर लेता है, तब उसका विचार भी उसीमें विलीन हो जाता है, उस समय वर्णनातीत केवल परमात्मा ही अवशिष्ट रह जाता है।

इस प्रकार प्रपञ्चका अभाव हो जानेके कारण अपने बुद्धि, इन्द्रिय और कर्मोद्वारा मनके इच्छारहित अतएव शान्त हो जानेपर उसका न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न न करनेसे ही। फिर तो जैसे तंचाळकके द्वारा विना चळाया हुआ यन्त्र काम नहीं देता, उसी तरह इच्छारहित मनके शान्त हो जानेपर कर्मेन्द्रियाँ कर्म आदिमें प्रमृत्त ही नहीं होतीं। बाह्य इन्द्रियोंद्वारा विषय-प्रहण एवं मनदारा विषयानुसंधान-रूप पदार्थोंसे समाकुळ यह जगद विचारके अन्तर्गत विचमान है—ठीक उसी तरह, जैसे स्पन्दन वायुके भीतर ही होता है। ग्रुद्ध सर्वात्मविषयक विचार जिस प्रकार कर्मानुसार मोगके ळिये प्रकट होता है, तदनुरूप ही वह दिशा, काळ तथा बाह्य एवं आन्तर पदार्थोंके

रूपमें विस्तृतरूपसे शोभित होता है । वह विचार शरीर आदिमें दरयताभासको देखकर 'यही मेरा खरूप हैं' यों मोहवश धारणा करके स्थित है। उसको अपना रूप जहाँ, जेसे और जिस प्रकारका प्रतीत होता है, वह वैसा ही हो जाता है। वह सर्वात्मा जहाँ जिस प्रकार आविर्भृत होता है, वहाँ वैसे ही तत्काल स्थिर हो जाता है और उसे अपना ही खरूप भानकर सुशोभित होता है । सर्वात्मकताके कारण द्रष्टामें दश्यत्वका आरोप होता है । वह दश्यत्व द्रष्टाकी उपस्थितिमें ही सम्भव हैं। अन्यथा दश्यता भी वास्तविक नहीं है। अतः प्रत्यक्ष ही कारणरहित अद्वितीय ब्रह्मरूपसे सिद्ध हुआ स्थित है। बही सभी प्रमाणोंका निर्माता है; क्योंकि अनुमान आदि प्रमाण प्रत्यक्षपूर्वक होनेके कारण उसीके अंश हैं। साधस्त्रभाव राम ! अपने कर्ममात्रको दैव---प्रारब्व मानकर उसकी उपासना करनेवाला इन्द्रियजयी पुरुष उस दैव-शब्दार्थ अर्थात् प्रारब्धको दूर हटाकर अपने पुरुषार्थ-द्वारा उस परम पदको अपने भीतर ही प्राप्त करता है ।

रघुनन्दन ! पहले संत-समागमरूपी युक्तिके द्वारा बळपूर्वक अपनी बुद्धिको बढ़ाना उचित है । तस्पश्चात् महापुरुघोंके ळक्षणोंके अनुकरणसे अपनेमें महापुरुषता लानी चाहिये । इस जगत्में जो-जो पुरुष जिस-जिस गुणसे विशेषरूपसे सम्पन्न है, वह उसी गणके द्वारा विशिष्ट समझा जाता है; अतः शीत्र ही उस परुषसे वह गुण प्राप्त करके अपनी बुद्धिकी बृद्धि करनी चाहिये। जैसे कमलसे सरोवर और सरोवरसे कमल परस्पर उन्नति-लाम करते हैं, उसी तरह ज्ञानसे राम आदि गुण और शम आदि गुणोंसे ज्ञान-ये परस्पर दृद्धिगत होते रहते हैं। सत्प्रहवोंके सदाचरणसे ज्ञानकी और ज्ञानसे सत्प्रहवोंके आचरणकी वृद्धि होती है। यों ज्ञान और सत्प्ररूपोंके आचरण परस्पर एक-दूसरेके सहयोगसे बढ़ते रहते हैं । तात ! जबतक इस संसारमें ज्ञान और सदाचारका समानरूपसे अभ्यास नहीं किया जाता, तबतक प्ररूपको इन दोनोंमेंसे एककी भी सिद्धि नहीं होती । खुनन्दन ! जिस प्रकार मैंने सदाचारके क्रमका वर्णन किया है, उसी तरह अब आगे ज्ञानकमका मलीभाँति उपदेश करूँगा । यह सत्-शास्त्र कीर्तिकारक, आयुवर्धक और परम पुरुषार्थरूप फल प्रदान करनेवाला है; अत: बद्धिमान पुरुषको इस शास्त्रके ज्ञानसे सम्पन्न आप्त पुरुषसे इसका श्रवण करना चाहिये।

( सर्ग १७—२० )

॥ मुमुश्रुव्यवहार-प्रकरण सम्पूर्ण ॥



### उत्पत्ति-प्रकरण

रम्य जगतके भिज्यात्वका निरूपण, दृश्य ही बन्धन है और उसका निवारण होनेसे ही मोश होता है, इसका प्रतिशदन तथा द्रष्टाके हृदयमें ही दृश्यकी स्थितिका कथन

बीवसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! जिसमें मुस्अ्जोंके व्यवहारोंका ही प्रधानकरासे वर्णन है, उस समक्ष-ष्यवहार-प्रकरणके बाद अब मैं इस उत्पत्ति-प्रकरणका कर्णन करता हैं। जनतक दस्य जगतकी सत्ता है, तमीतक यह जना-मृत्युद्धप संसारका बन्वन है । दश्य-का अभाव हो जानेसे बन्धन कदापि नहीं रह सकता। यह दस्य जगद जिस प्रकार उत्पन्न होता है, वह बता रहा हूँ । तुम क्रमशः ध्यान देकर सुनो । संसारमें जो उत्पन्न होता है, वही वृद्धि एवं क्षयको प्राप्त होता है। बही बँचता और मोक्षको प्राप्त होता है तथा वही स्वर्ग या नरकारें पडता है। अपने खरूपका बोच न होनेसे ही बन्धन है। इसलिये खरूपके बोधके लिये ही मैं आगेकी बात बता रहा हूँ ( इससे तुम्हें यह ज्ञात होगा कि यह दस्य प्रपञ्च कभी हुआ ही नहीं )। उत्पत्ति आदिका सम्बन्ध इस दश्य जगत्से ही है (अत्मासे नहीं ) । आत्मा तो दृश्यकी उत्पत्तिसे पहले जैसा ह्या है, वैसा ही उसकी उत्पत्तिके बाद भी है (वह सदा ही एकरस रहता है )। जैसे सुप्रतिमें खप्तके संसारका अभाव हो जाता है, उसी तरह यह जो समस्त चराचर जगत् दिखायी देता है, इसका कल्पके अन्तमें विनाश (अभाव) हो जाता है। तत्पश्चात् निष्क्रिय गम्भीर (अपरिच्छिन), नाम-रूपसे रहित और अन्यक्त कोई अनिर्वचनीय सद् वस्तु ही शेष रह जाती है। वह तेजस्तत्त्व नहीं है, क्योंकि उसके रूप नहीं होता । तथा वह तमोमय भी नहीं है, क्योंकि बह खयं प्रकाशखरूप है। विद्वानोंने व्यवहार-निर्वाहके लिये उस सत्-खरूप परमात्माके ऋत, आत्मा, परब्रह्म श्रया सत्य इत्यादि नाम रख छोडे हैं।

सोनेका बना हुआ कड़ा सोना ही है। उस खीनेसे 'कटक' शब्दका अर्थ ( कड़ा ) जैसे पृथक नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार 'जगतु' शब्दका जो अर्थ है, वह परब्रह्मपर ही आवारित है, अतः उससे प्राप्क नहीं है। जैसे कड़ेका खरूप सुवर्णके खभावके ही अन्तर्गत है, कड़ेके खमावके अन्तर्गत नहीं, उसी प्रकार यह दृश्यमान जगत् भी अपने परिच्छित्र खभावको त्याग देनेपर ब्रह्मभावमें ही प्रतिष्ठित है, 'जगत' शब्दके अर्थमें नहीं। (तात्पर्य यह कि सोनेमें ही कड़ेकी कल्पना हुई है, कड़ेमें नहीं। इसी तरह ब्रह्ममें ही जगत्की कल्पना हुई है, जगत्में नहीं; अतः वह ब्रह्मसे भिन्न नहीं है । ) जैसे मरु-मरीचिकामें प्रतीत होनेवाळी नदी अपने भीतर न होनेपर भी चञ्चल तरखेंका विस्तार करती है और वे तरड़ें सन्ही-सी जान पड़ती हैं: उसी प्रकार मन ही इस जगत-रूपी इन्द्रजालकी सम्पत्ति-का विस्तार करता है और वह सम्पत्ति असत् होनेपर भी सत्य-सी प्रतीत होती है। जिसके कारण असत वस्त भी सत्-सी प्रतीत होती है, वह माया है। सर्वज्ञ विद्वानोंने उसके अविद्या, संस्रति, बन्ध, माया, मोह, महत् और तम आदि अनेक नामोंकी कल्पना की है }

प्रिय श्रीराम ! दृश्य प्रपञ्चका अस्तित्व ही द्रष्टाका बन्धन कहा गया है । दृश्यके बल्से ही द्रष्टा बन्धनमें पड़ा है । दृश्यका निवारण हो जानेपर वह उस बन्धनसे मुक्त हो जाता है । 'त्वम्' ( तू ), 'अहम्' ( मैं ) और 'इृद्म्म' ( यह ) इृत्यादि क्र्पोमें कल्पित जो मिथ्या जगत् है, उसीको दृश्य कहते हैं । जबतक वह दृश्य बना रहता है, तबतक मोक्ष नहीं होता । यदि यह दृश्य जगत् वास्तवमें है, तब तो किसीके लिये उसका

# कल्याण 派



लीलापर देवी सरस्वतीकी कृपा ( उत्पत्ति प्रकरण, सर्ग १५ )

निवारण नहीं हो सकता; क्योंकि जो असत् वस्तु है, उसका अस्तित्व नहीं है और जो सत् वस्तु है, उसका कभी अभाव नहीं होता । चित्-सारूप आत्माका जिसे बोध नहीं है, यह द्रष्टा जहाँ कहीं भी रहता है, वहाँ उसकी दृष्टिके समक्ष इस दृष्य जगत्का वैभव प्रकट हो जाता है। इस दृष्ट्य-प्राचके रहते हुए निर्विकृत्य समाधि कैसे हो सकती हैं ! निर्विकृत्य समाधि होनेपर ही चेतनता और तृश्य प्रक्षी उपपति होती हैं । जैसे सुपुष्टि (प्रमाद निद्रा) के प्रधात यह सारा सांसारिक दृश्य अनुभवमें आने लगता है, उसी प्रकार समाधिसे उठनेपर यह सम्पूर्ण दुःखमय जगत् जैसेका तिना प्रतीत होने लगता है । इस मनरूप दृर्पके रहते हुए कोई समाधिके लिये कितना ही प्रयत्नदील क्यों न हो, क्या उसे दृश्य प्राप्त नहीं होता ! ( अक्क्य होता है ); क्योंकि जहाँ-वहाँ इसकी चित्तन्ति जाती है, वहाँ-वहाँ

उससे सम्बन्ध रखनेत्राले जगत्रक्षी भ्रमका निवारण नहीं किया जा सकता। जैसे कमळाड़ेके भीतर कमिंग्नीका वह बीज विधान है, जितमें उतका मृगालम्य रूप छिपा हुआ है, उती प्रकार अहाती इप्रामें वह युद्धि रहती है, जिगमें दश्य जगत् अलहित होता है । जैसे पदार्थीमें रस, तिल जाडिमें तेल और क्लोंने सगा रहती है। उसी प्रकार उपद्रशारें दरश बुद्धि रहती ही है । कपूर वा वास्त्री आहि नहीं पहीं भी हों, उनकी धरांत अकट हो ही जाती है, उदी प्रकार द्रष्टा कहीं भी हो, उनके उदरने द्रम जगत्का प्रादर्भाव होता ही है। जैसे तुम्हारे हृदयमें स्थित मनौ-राज्य-युद्धि अपने अनुभवसे ही देखी गयी है और जैसे हृद्यस्थित खप्त एवं संकल्प तुम्हारे द्वारा अनुभनसे ही देखे जाते हैं, उसी प्रकार यह दस्य जगत् तुम्हारे हृदयमं ही स्थित है और अपने अनुभवसे ही दृष्टिगोचर (सर्ग १) होता है।

#### ब्रह्माकी मनोरूपता और उसके संकल्पमय जगत्की असत्ता तथा ज्ञाताके केंबल्यकी ही मोक्षरूपताका प्रतिपादन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! मन्त्रन्तर् आरम्म होनेपर जब सम्पूर्ण प्राणियोंको अपना प्रास बनानेवाळी प्रत्यु प्रजाका संहार करती हुई सबळ हो उठी, तब उसने खयं ही ब्रह्माजीपर आक्रमण करनेका उद्योग आरम्भ किया । उस समय धर्मराज यमने उसे शीत्र ही इस प्रकार शिक्षा दी—'फ्रयो ! ब्रह्मा परम (चिन्मय) व्योमखरूप हैं । उनकी आकृति पृथ्वी आरि पाँचों भृतोंसे रहित है । वे मनोमय और संकल्परूप हैं । भळा, उनपर कैसे आक्रमण किया जा सकता है ? जो चेतन आकाशके समान चनुभवरूप हैं, वे ब्रह्मा चिन्मय आकाश हो हैं । उनमें कार्य-कारण-मात्र नहीं है । जैसे आकाशमें इन्द्रनील मणिसे वने हुए तथा औंवे रक्खे हुए महान् कड़ाहका-सा आकार पृथ्वी आदिसे

रहित प्रतीत होता है और जैसे संकल्पनिर्मित पुरुष भी पृथ्वी आदिसे रहित ही ज्ञात होता है, उसी प्रकार खयम्भू ब्रह्मा भी पृथ्वी, जर आदि तत्त्वोंसे रहित ही मासित होते हैं। केवळ (अदितीय) परमास्मामें न दृश्य है और न दृश्य ही है। यह खयं चिन्मानस्वरूष ही है, तथापि 'खयम्भू' नामसे प्रकाशित होता है। आदि, मध्य और अन्तमे रहित चिदाकाशरूप अदितीय ब्रह्म ही अपने संकल्पके कारण खयम्भू ब्रह्मके नामसे पुरुष अथवा देह्न्थारी-सा मासित होता है।

श्रीराम ! जिसका पूर्वजन्योंमें उपार्जित कर्मोसे युक्त पूर्व-शरीर रहा है, उमीको इम जन्ममें संसार-स्थितिकी कारणसृत स्मृतिका होना सम्भव है । जह ब्रह्माका कोई प्राक्तन कर्म हं ही नहीं, तब उन्हें पूर्वजन्मकी स्मृतिका उदय कहाँसे और कैसे होगा !

इसलिये ब्रह्माका शरीर पृथ्वी आदि कारणोंसे रहित है। ब्रह्मा अपने कारणभून परब्रह्म परमात्मासे अभिन्न एवं खयं आत्मखरूप हैं। श्रीराम! खयम्भू ब्रह्माका वह शरीर आतिबाहिक ही है। जो अजन्मा है, उसे अधिमीतिक शरीरकी प्राति हो ही नहीं सकती।

शीरामचन्द्रजीने पूछा—गुरुदेव ! सभी प्राणियोंके एक 'आतिवाहिक' शरीर होता है और दूसरा 'आवि-भैतिक' । किंतु ब्रह्माके केवल आतिवाहिक ही शरीर क्यों है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! सभी भूत कारणात्मा हैं—पञ्चीकृत भूतोंसे उत्पन्न देह आदिसे युक्त हैं: इसलिये उनके दो-दो शरीर होते हैं; परंत अजन्मा ब्रह्माके लिये ऐसा कोई कारण नहीं है। इसलिये उनके एक ही आतिवाहिक शरीर है । एकमात्र अजन्मा ब्रह्मा ही सभी जातिके प्राणियोंके प्रम कारण हैं। उनका दूसरा कोई कारण नहीं है। इसलिये भी उनके एक ही शरीर है। संकल्परूप ही उनका शरीर है। पृथ्वी आदि भूतोंके क्रमशः सम्मिश्रगसे उनके शरीरका निर्माण नहीं हुआ है। वे चिदाकाराखरूप आदि-प्रजापति ब्रह्मा ही विविध जीवोंकी सृष्टि करके उनका विस्तार करते हैं। वे जीव ब्रह्माके संकल्पके सिवा अन्य कारणोंसे उत्पन्न नहीं द्वए हैं । अत: वे भी चिदाकाश-खरूप ही हैं। जिस उपादानसे जिसकी उत्पत्ति होती है, वह तद्रूप ही होता है ( जैसे मृत्तिकासे निर्मित हुआ घट मृत्तिकारूप ही है )। खर्णके कटक-कुण्डल आदि दृष्टान्तोंके द्वारा इस बातका सभीको अनुभव होता है। संसारमें व्यवहार करनेवाले समस्त प्राणियोंमें त्रह्मा ही सबसे प्रथम चेद्याशील चेतन भूत हैं।अन्त:करण ही उनका खरूप है **।** उन्हीं<del>ल</del>

१. अर्चि आदि मार्गके द्वारा लोकान्तरमें पहुँचना 'अतिवहन' कहलाता है । इस अतिवहन कमेंमें कुशल अत्यन्त सुरुम शरीरको 'आतिवाहिक' कहते हैं।

अहंकारका उदय होता है। जैसे वायुसे हिलना-चलना आदि चेटाएँ प्रकट होती हैं, उसी प्रकार उन प्रथम प्रतिस्पन्ड ( पहले प्रकट हुए चेन्द्राशील चेतन भत ) ब्रह्मासे अभिन्न रूपवाली यह सृष्टि प्रकट हुई और फैली है। प्रतिभास ही जिनकी आकृति है, उन ब्रह्मासे उत्पन्न होनेके कारण यह दृश्यमान सृष्टि भी प्रतिभास-रूप ही हैं। फिर भी छोगोंकी दृष्टिमें यह सत्य-सी प्रतीत होती है। इस विषयमें दयन्त है-खप्तमें दीखने-वाले स्वप्नान्तरमें प्राप्त होनेवाला स्रीका समागम । जैसे स्वप्नमें श्री-समागमका स्वप्न देखा जाय तो उससे भी वीर्यपात होता है. उसी प्रकार व्यवहार और प्रयोजन-की सिद्धिकी दृष्टिसे असत् वस्तु भी सत्य वस्तुके समान व्यवहारका प्रकाश करती है । तात्पर्य यह कि स्वप्नमें स्त्रीका समागम जाग्रत्-कालमें सर्वथा असत्य सिद्ध होता है, तो भी उससे सत्यके समान कार्य होता देखा जाता है । इसी प्रकार प्रतिभासमात्र शरीरवाले ब्रह्मासे उत्पन्न यह सृष्टि भी यद्यपि प्रतिभासरूपा ही है. तथापि सत्यके समान प्रयोजनको सिद्ध करती है ।

जिनका शरीर पृथ्वी आदि तत्वोंसे नहीं वना है, जो चिदाकाशखरूप और निराक्तार हैं, वे सम्पूर्ण भूतोंके अविपति खयम्भू ब्रह्मा सशरीर पुरुषकी भाँति प्रतीत होते हैं। पृथ्वी आदि तत्त्वोंसे शून्य आकारबाले संकल्प-पुरुष ब्रह्माका शरीर चित्तमात्र है । वे ही तीनों लोकोंकी स्थितिके कारण हैं। खयम्भू ब्रह्माका यह संकल्प प्राण्योंके कर्मोंके अनुसार जिस-जिस प्रकारसे विकासको प्राप्त होता है, चिदाकाश-खरूप आल्मा उसी प्रकारसे प्रतीत होता है। ब्रह्मा मनोमय ही हैं, पृथ्वी-आदि-निर्मित नहीं हैं। इसलिये उनसे उत्पन्न हुआ यह विश्व भी मनोमय ही है; क्योंकि जो जिससे उत्पन्न होता है, वह तद्रूप ही होता है। (जैसे सोनेका बना हुआ करक-कुण्डल आदि सुवर्णरूप ही होता है।) अजन्मा ब्रह्माक कोई सहकारी कारण

नहीं हैं । धुतरां उनसे उत्पन्न हुए जगत्के भी कोई सहकारी कारण नहीं है । अतः यहाँ कारणसे कार्यमें कोई विजित्रता या विळ्क्षणता नहीं है । इसिल्प्ये जैसे कारण ग्रुद्ध है, वैसे कार्य भी ग्रुद्ध बहा ही है—यह सिद्धान्त स्थिर हुआ । इस जगत्के विषयमें कार्य-कारण-भावकी किंचिनमात्र भी संगति नहीं है । जैसा परव्रक्ष है, वैसे ही तीनों टोक हैं । जल इनस्वसे अभिन्न ही है । उस अभिन्नरूप जलसे जिस तरह इनस्वका विस्तार होता है, उसी प्रकार मनोरूपनाको प्राप्त हुए ब्रह्मा अपने ग्रुद्ध आत्मा (खरूप) से ही जगत्का विस्तार करते हैं । वह जगत् उनके विग्रुद्ध आत्मस्वरूपसे भिन्न नहीं है । जैसे जानियोंकी दिप्टेमें रस्सीमें सर्पमाव नहीं है, उसी प्रकार जगत् जनके विग्रुद्ध आत्मस्वरूपसे भिन्न नहीं है । जैसे जानियोंकी दिप्टेमें रस्सीमें सर्पमाव नहीं है । फिर वे प्रचुद्ध ब्रह्मा आदि आधिमौतिकता ( जडता ) नहीं है । फिर वे प्रचुद्ध ब्रह्मा आदि आधिमौतिकता ( इस्में कैसे रह सकते हैं । मन ही ब्रह्माके स्वरूपको प्राप्त हुआ है । वह मन

मन ही ब्रह्माके खरूपको प्राप्त हुआ है । वह मन संकल्परूप है । मन अपने ही खरूपको विकस्तित

करके इस जगत्का निर्माण एवं विस्तार करता है ! मनका रूप ब्रह्मा है और ब्रह्माका रूप मन ! इसर्ने पृथ्वी आदिका प्रवेश नहीं है । मनने ही परमात्मानें पृथ्वी आदिकी कल्पनाकी है। जैसे कमलगहेके अंदर फमलिनी (भावी कमल-नाल) विद्यमान है, उसी प्रकार मनके भीतर सम्पूर्ण दस्यवर्ग स्थित हैं। मन, दश्यक्री और इन दोनोंका द्रष्टा—इनका कमी किसीने विवेक नहीं किया। ( जवतक द्रष्टा और दरयका विवेक न किया जाय, तबतक अज्ञानका उच्छेद न होनेसे मनमें दश्यवर्गकी प्रतीति होती ही है।) यदि दृश्यरूप दु:ख सत् हो तो उसकी कभी शानित नहीं हो सकती और दश्यकी शान्ति न होनेपर ज्ञातामें कैवल्य (मोक्ष ) की सिद्धि नहीं हो सकती । दश्यका अभाव हो जानेपर ज्ञातामें ज्ञातृभाव स्थित हो, तो भी वह शान्त या निवृत्त हो जाना है । वही ( ज्ञाताका कैयल्य ही ) (सर्ग २-३) उमका मोक्ष कहा गया है।

मनके खरूपका विवेचन, मन एवं मनःकल्पित दृश्य जगत्की असत्ताका निरूपण तथा महाप्रलय-कालमें समस्त जगत्को अपनेमें लीन करके एकमात्र परमात्मा ही शेप रहते हैं और वे ही सबके मुल हैं, इसका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—भगवन् ! मनका खरूप कैसा है, यह मुझे स्पष्टरूपसे बताइये; क्योंकि मन ही इस सम्पूर्ण टोर्कोमञ्जरीका विस्तार करता हैं।

श्रीवसिएजीने कहा—श्रीराम ! जैसे शून्य तथा जड धाषात्रवाले आकाशका नाममात्रके अतिरिक्त दूसरा कोई इस दृष्टिगोचर नहीं होता, उसी प्रकार शून्य एवं जड-इस इस संकल्पात्मक मनका नामके सिना कोई भी बास्तविक रूप नहीं दिखायी देता । यह जगत् क्षणिक संकल्परूपी मनसे उत्पन्न हुआ हैं । मृगतृष्णामें प्रतीत होनेवाले जल तथा चन्द्रमामें अमसे दीखनेवाले द्वितीय चन्द्रमाके समान ही इस मनःकिट्पत जगत्का खरूप है। रघुनन्दन! संकल्पको ही मन समझो। जैसे द्रवत्व ( द्रवरूपता ) से जलका मेद नहीं है और जैसे वायुसे स्पन्दन ( चेष्टा या गतिशीलता ) भिन्न नहीं है, उसी प्रकार संकल्पसे मन भिन्न नहीं है। प्रियत्वर श्रीराम! जिस विषयके लिये संकल्प होता है, उसमें मन संकल्प-रूपसे स्थित रहता है। तार्पय यह कि जो संकल्प है वहीं मन है। संकल्प और मनको कभी कोई पृथक् नहीं कर पाया है (इन दोनोंके पार्थक्यका अनुभव किसीको नहीं हुआ है )। मनको संकल्पमात्र समझो।

वह समष्टिगत मन ही पितामह ब्रह्मा है। आतिचाहिक देह

( र्-कल्प्मुय शरीर ) रूपी ब्रह्माको छोक्तमें समिध्यात मन कहा गया है। अविद्या, संभार, चित्त, मन, बन्धन, मल और तम-इन्हें श्रेष्ट विद्वानीने दृश्यके पूर्यायवाची नाम माना है । संकल्पाच्य दहयसे अतिरिक्त मान्ना दल्ल भी स्वराप नहीं है । यह दश्य-प्रपञ्च वास्तवमें उत्पन्न ही नहीं हुआ है, यह वात में आगे चलकर फिर बताऊँगा। जैसे प्रकाशका आलोक\* खमाव है, जैसे चपलता धायका खमाव है और जिस प्रकार द्ववीसन होना जलका रूपाव है, उसी प्रकार इष्टामें इत्यत्व स्त्रभावसे ही विद्यमान है ( अर्थात ब्रह्मासे दस्य भिन्न नहीं है ), जैसे सुवर्णमें बाज्बंद और कटक-कण्डल आदिकी स्थिति है, जैसे मृगतृष्णाकी नदीमें जलकी स्थिति है और जैसे सपनेकी नगरीमें उठायी गयी दीवारकी स्थिति है. उसी प्रकार द्रष्टामें दश्यकी स्थिति मानी गयी है । अर्थात् जैसे उपर्युक्त वस्तुएँ अपने अधिष्ठानसे भिन्न नहीं हैं. उसी प्रकार द्रष्टासे द्रस्पकी पृथक सत्ता नहीं है।

द्रष्टासे दृश्यको पृथक् सत्ता न होनेके कारण दृश्यका अभाव हो जानेपर जो दृष्टामें वळान् द्रष्टापनका अभाव प्राप्त होता है, उसीको तुम असत् (मिथ्या दृश्य) के बाधित होनेसे सन्मात्र चिन्मयरूपमें अवशिष्ट हुए आत्माका केवळीभाव (या केंवल्य) समझो । जव चित्त आत्माक केवल्य ( अद्वितीय चिन्मात्रखरूपता ) के बोधसे तदाकार ( केवल्यभावको प्राप्त ) हो जाता है, तब उमकी राग-द्रेष आदि वासनाएँ उसी तरह शान्त हो जाती हैं, जैसे हवाके न चलनेपर वृक्षोंमें कम्पन और जलशय आदिमें छहरोंका उठना वंद हो जाता है । दिशा, भूमि और आकाशरूपी सभी प्रकाशनीय पदायोंके न रहनेपर जिस तरह प्रकाशका ग्रुद्ध रूप ही अवशिष्ट रहता है, उसी प्रकार तीनों लोक, त् और में इन्यादि दृश्य-प्रपक्की सत्ता न होनेपर ग्रुद्धरूपसे अवशिष्ट चिन्मय द्रष्टाका केवळीमाव (केवल्य) ही रह जाता है ।

श्रीराजनिने पृष्ठा— ब्रह्मन् ! यदि दश्य सत् है, तब तो यह शान्त या निष्ठक्त नहीं हो सकता; क्योंकि सध्का कभी अभाव नहीं होता और यदि यह दोष प्रदान करने-बाळा दश्य असत् है,तब यह बात हमारी समरामें आती गहीं। इसिंग्ये यह दश्यन्तिपणी निष्विका (हैजा), जो मससे जन्म आदिके अभको उत्पन्न करनेत्राळी और दु:हक्ती परस्पराको देनेबाळी है, कैसे शान्त होगी?

श्रीयिष्ठिजीने कहा—रचुनन्दन ! जिस यस्तुक्षी सत्ता है, उसका कभी नारा नहीं होता । यह जो छुळ आकाश आहि भूत और अहंदा. रेके रूपमें व्यक्षित होता है, वह सब व्यवहार-दशामें अगत् है, किंद्र परमार्थ दशामें श्रु है। इसके सिवा 'जगत् श्रु शब्द स्ता व्यवहार-दशामें अगत् है, किंद्र परमार्थ दशामें श्रु है। इसके सिवा 'जगत् शब्द का दृसरा कोई वास्तविक अर्थ है ही नहीं । हमारे सामने यह जो कुळ दश्य-प्रपञ्च दिशाभित होता है, वह सब अजर, अमर एवं अव्यय परम्झ ही है । स्त्रित्त प्रमुख हो है । स्त्रित्त प्रमुख हो है । स्त्रित्त है । आकाशका उदय हुआ है तथा मझमें ही अकाशमां ही आकाशका उदय हुआ है तथा मझमें ही मझ प्रतिष्ठित है \* । वास्तवमें न तो दश्य सत्-रूप

ः परव्रह्म परमात्माके साथ जीवात्माकी एकताका को वोध है, वही पूर्णमें पूर्णका प्रसार या प्रवेश है। परब्रह्म परमात्मा सर्वत्र व्यापक होनेके कारण पूर्ण है। जीवात्मा भी उससे अभिन्न होनेके कारण पूर्ण ही है। इनमें जो भेदका भ्रम था, उसका मिट जाना ही उनकी एकता है। इस एकताको अनुसूति ही पूर्णमें पूर्णका प्रवेश है। वास्तवमें जीवात्मा न तो कभी ब्रह्मसे पृथक् होता है और न वह कहीं अन्यत्रसे आकर ब्रह्ममें प्रविष्ट ही होता है । ये प्रवेश और निर्मम औप-चारिक हैं। वह ( जीवात्मा ) ब्रह्मरूप होकर ही ब्रह्ममें प्रतिष्ठित होता है, जैसा कि श्रतिका कथन है—'ब्रह्मीय सन् ब्रह्माप्येति।' मूळ ग्रन्थमें जो 'शान्ते शान्तं व्यवस्थितम्' वहा गया है, इसमें प्रथम 'शान्त' शब्द ब्रह्मके लिये प्रयुक्त हुआ है और दूसरा 'शान्त' शब्द जगतके लिये l जहाँ तीनों अवस्थाओं तथा सव प्रकारकी भेद-भ्रान्तियोंका सदाके लिये शमन हो गया है, वह ब्रह्म शान्तस्वरूप कहा गया है । ब्रह्मदृष्टि प्राप्त होनेपर जगत-दृष्टि शान्त हो जाती है, इसिलये जगतको भी शान्त कहा गया

अन्धकारकी निवृत्तिपूर्वक समस्त पदार्थोंको नेत्रांके
 समक्ष छा देना ।

है, न द्रष्टा, न दर्शन, न सूत्य, न जड और न चित् हीं सद्कार है। केनल शान्तस्त्रकार क्या ही सद्कार है, जो सर्वत्र व्याप है।

यह जगर, सृष्टिके आहिमें उत्पन नहीं हुआ था, इसलिये इसका शशिष्य सर्वपा नहीं है। जैते खार लादिमें मनसे ही नगरकी प्रनीति होती है, उनी प्रकार ्ड जगत, भी मनसे ही उत्पन्न होकर प्रतीतिका विषय हो रहा है। खबं सन ही भृष्टिने आधिने उत्पन्न न होनेक्षे कारण अनुदु-सहस्य है, उस अनुव-रहम मनसे कल्पित होरोने कारण थी यह जगत करात ही है। फिर जिन्न प्रकार इपका अनुसन होता है, वह उता रहा हुँ, सुत्रो । मन निरस्तर श्रीण होनेवाले इन इरस्हरी **रोपका** विकार करता है। वह खर्थ अगल-यग ही है, वी भी सव-मा प्रतीत होनेत्राले जगवकी सृष्टि करता है—रीक उपी तरह, जैसे सम असद होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होनेवाले खप्तान्तरकी सृधि करता है। मन ही अपनी इच्छाके अनु तार खयं शीप्र ही शरीरकी कल्पना कर लेता है। वही चिरकालकी भागनासे विस्तारको प्राप्त होकर इस ऐन्द्रजाचिक वैभवक्त्य उद्ध्य-जगतुका विस्तार करता है। चख्रुल शक्तिसे युक्त होनेके कारण केवल यह मन ही खयं स्कृरित होता, उद्यलता, कृदता, जाता, आता, याचना करता, घुमता, गोते लगाता, संहार करता और अपकर्मको प्राप्त होता है ।

श्रीराम ! महाप्रस्य होनेवर जब जगत् अति सृक्ष्म कपने स्थित होनेके कारण अपने कार्यये अमार्ग हो जाता है, उन समय वह सम्पूर्ण मार्थी इत्थार्था हिसे पहले विक्षेपरहित शान्तावस्थामें ही सेप रहता है । उन अक्क्षंतालने केपन कभी आज न होनेवाले सुर्यदेव— सर्वकोति, अज मार्, रोन सोक्षंत्र रहिन, महा अर्वविक्षंत्र, अज मार्, रोन सोक्षंत्र ही विराज्ञान होते

हैं। जहाँसे बाणी उन्हें न पत्कर ौट अती है अर्थात् जड़ाँ वार्णाकी पहुँच नहीं हो पानी, जो जीवनमुक्त महान्माओंके द्वारा जाने जाते हैं, मांस्यइशेनके अनुयायी जिन्हें एक्टर कहते हैं, बेरान्तरहीं 'हवा' नामसे जिनका चिन्तन करते हैं, विकानंत्रहाअंदी दक्षीं यो परम निर्मेख विकारपात्र हैं, जिन्हें शुन्यवादी शुन्य कहते हैं, जो सर्वतः वकाराके भी प्रकारक हैं। विने नदी-नाले आदिके जल अन्तरोगाया महाकारणे ही गिरते हैं, उसी प्रकार यम्द्रर्ग क्रायपमुद्द महासम्बद्धालने जिनमें ही निलीन होते हैं: जो आकाराहे, विधित्न दर्शरोमें, प्रस्तरोमें, जलमें, रुमाओंने, चिक्तरोंने, एवंनेहें, राष्ट्रमं और पाताल आदि सभी देता, काए एवं वस्तुओं समान भावसे स्थित हैं; जिन्होंने आकाशको चन्त्र, क्लेनोंको वनी भूत और जलको हवीसन वनाया है, जगतको ीपककी मांति प्रकाशित करनेवाले सूर्य जिनके भगीन हैं; वंसे मरुभूमिमें सूर्यकी तपती हुई किरगोंके भीतर जलराशि लहराती दिखायी देती है, उमी प्रकार जिन अत्यन्त व्यापक परमात्मारूपी महामागरमें आत्रिर्भाव और निरोमाव ( उत्पत्ति और प्रलय)-से यक्त त्रियोक्तव्यविमी तरङ्गे उठनी रहती हैं, जो सम्पूर्ण व्यावहारिक सत्ता वांसे जैवं उठे हुए-सर्वविलक्षण परमार्थिक सत्तासे सम्पन्न हैं; जिनसे ही नियति, देश, काल, चलन, चेष्टा और किया आहि समस्त भावोंको कार्य-निर्वाहकी क्षमता प्राप्त हुई है-ने एकमात्र परब्रह्म परमेश्वर ही उक्त महाप्रचयके समय शेप रहते हैं । वे प्रमातमा उत्पत्ति-स्थिति अिसे गहित, कभी अस्त न होनेपाले, नित्य प्रकाशायान एक्टले प्रशिर्ध एवं विकारसूच्य अपने खक्तपमें ही स्थित हैं । ने एकमान-अद्वितीय ही हैं। अतग्त्र वे मापाने अनेक विशाय नेपारीं—अगणित ब्रचाण्डोंको रचना करने इए भी वास्तवंनं न कोई कार्य करते हैं और न उनसे कोड़ चं अएँ ही पनगा हैं। ( नमें ४-५ )

है ! मृतिकारों घटकी भौति कामें ही कान्सी क्याना हुई है; उनलें वह उनीमें खिन है। वह आदि उभावशाक नष्ट होनेपर कटाकारा, मठानादा आदिकी ने महानावामें प्रतिष्ठा हानी है, यही आकारकों आकारका उदय है। इसी तरह नगर्कुटप्रिका निवारण होकर नो नवामायका साक्षात्कार होता है, वही ब्रह्मीं ब्रह्मकी प्रतिष्ठा है।

# ज्ञानसे ही परासिद्धि या परमात्मप्राप्तिका प्रतिपादन तथा ज्ञानके उपायोंमें सत्सङ्ग एवं सत्-शास्त्रोंके स्नाध्यायकी प्रश्नंसा

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं— रचुनन्दन ! परम्रक्ष परमात्मा देवताओंके भी देवता हैं । उनके ज्ञानसे ही परम सिद्धि ( मोश्र ) की प्राप्ति होती है, क्लेडायुक्त सकाम कार्में के अनुष्ठानसे नहीं । संसार-बन्धनकी निवृत्ति या मोश्रकी प्राप्तिकं लिये ज्ञान ही साधन है, ज्ञानके अतिरिक्त सकाम कार्म आदिका इसमें कोई भी उपयोग नहीं है; क्योंकि मृगत्णामें होनेवाले जलके अमका निवारण करनेके लिये ज्ञानका ही उपयोग देखा गया है— ज्ञानसे ही उस अमकी निवृत्ति होती है, किसी कार्मसे नहीं । सत्सङ्ग तथा सत्य-शालोंके खाध्यायमें तत्पर होना ही बस्त्रानकी प्राप्तिमें हेतु हैं । वह स्वामाविक साधन ही मोहजालका नाशक होता है । यह परमात्मा सत्स्वरूप ही है, ऐसे ज्ञानमात्रसे ही जीवके दु:खका निवारण होता है तथा वह जीवन्सक अवस्थाको प्राप्त होता है ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—गुरुदेव ! सवके आत्मस्वरूप इन परमुक्त्मिके ज्ञानमात्रसे कष्टप्रद जन्म-मरण आदि फिर कभी बाधा नहीं देते । अतः बताइये, ये महान् देवाधिदेव परम्रह्म परमात्मा किस उपायसे शीघ्र प्राप्त होते हैं ! किस तीव तपस्यासे अथवा कितने महान् क्लेश उठानेसे इनके ज्ञानकी उपलब्धि हो सकती है !

श्रीवसिण्ठजीने कहा—श्रीराम! अपने पौरुपजनित प्रयत्नसे विकासको प्राप्त हुए विवेकके द्वारा उन परमात्म-देवका यथार्थ ज्ञान होता है। इसिन्ध्ये पुरुषोचित प्रयत्नके द्वारा भवरोगके निवारणके न्नियं मुख्य औपयोंका संग्रह करना चाहिये। सत्-शाखोंका अभ्यास और सत्पुरुषों-का सङ्ग्—ये दो प्रधान औषवें संसाररूपी रोगका नाश करनेवान्नी हैं। इस जगत्में सम्पूर्ण दु:खोंके विनाशकी सिद्धिके न्नियं एकमात्र पुरुषप्रयत्न ही प्रधान

साधन है। उसे छोड़कर दूसरी कोई गति या उपाय काम दे सके, यह सम्भव नहीं । रघनन्दन ! आत्म-ज्ञानकी प्राप्तिके लिये अपेक्षित उस परुषप्रयत्नका खरूप कैसा है, जिसका पूर्णतया पालन करनेसे राग-द्वेब-मयी महामारी शान्त हो जाती है-यह बताता हैं, सनी । मुमक्ष पुरुषको चाहिये कि वह यथासम्भव ऐसी वृत्तिके द्वारा जो लोक और शास्त्रके विरुद्ध न हो, निष्कामभावसे जीवन-निर्वाह करता हुआ संतष्टचित्त हो भोगवासनाका परित्याग करे । अपनी अनुद्धिग्नता ( उद्वेगरग्रून्यता अथवा शान्तवृत्ति ) के द्वारा यथासम्भव उद्योग करके सत्सङ्ग और सत्-शास्त्रोंका अभ्यास-इन दो साधनोंकी सबसे पहले शरण लेनी चाहिये । जो पुरुप प्रारव्यके अनुसार जो कुछ भी मिल जाय, उसीसे संतृष्ट रहता है, सत्परुषों अथवा शास्त्रोंद्वारा निन्दित वस्तुकी और आँख उठाकर नहीं देखता और सत्सङ्ग एवं सत्-शास्त्रोंके अभ्यासमें तत्पर रहता है, वह शीव ही मुक्त हो जाता है। देशमें प्राय: सज्जन (शास्त्रोक्त सदाचारमें प्रतिष्ठित ) पुरुष जिसे श्रेष्ठ महात्मा कहते हैं, वह यदि इान-वैराग्य आदि उत्तम गुणोंसे युक्त हो तो अवस्य ही श्रेष्ठ महात्मा है । ऐसे महात्माकी प्रयत्नपूर्वक शरण लेनी चाहिये । सम्पूर्ण विद्याओंमें अध्यात्मविद्या प्रधान है । उस अध्यात्मतत्त्वकी चर्चासे युक्त जो उपनिषदः ब्रह्मसूत्र एवं गीता आदि सद्ग्रन्थ हैं, उन्हींको सद-शास्त्र कहते हैं । उनका विवेकपूर्वक विचार करनेसे मनुष्य मक्त हो जाता है । जैसे निर्मेळीके चूर्णके संसर्गसे जलकी मैल साफ हो जाती है तथा जिस प्रकार योगके अभ्याससे लोगोंकी बुद्धि शुद्ध हो जाती है, उसी प्रकार संत्-शास्त्र और सत्सङ्गसे प्राप्त हुए त्रिवेकके द्वारा अज्ञानका बळपूर्वक निवारण हो जाता है। (सर्ग ६)

परमात्माके ज्ञानकी महिमा, उसके खरूपका विवेचन, दृश्य जगत्के अत्यन्ताभाव एवं ब्रह्मरूपताका निरूपण तथा आत्मज्ञानकी प्राप्तिके लिये योगवासिष्ठ ही सर्वोत्तम शास्त्र है—इसका प्रतिपादन

श्रीवितिष्ठजी कहत हैं—रघुनन्दन ! जिन परमाल-देवकी चर्चा की गयी है, ये कहीं दूर नहीं रहते, सदा रारीरमें ही स्थित हैं और चिन्मय (चेतन ) रूपसे विख्यात हैं । ये ही चिन्मय चन्द्रशेखर शिव हैं । ये ही चिन्मय गरुड्वाइन विष्णु हैं । ये ही चिन्मय सूर्य हैं तथा ये ही चिन्मय ब्रह्मा हैं । कार्य-कारणस्वरूप इन परब्रह्म प्रसालमका साक्षात्कार हो जानेपर इस साधन-परायणके हृदयकी गाँठ (चिळाडप्रन्यि) सुक जाती है, सम्पूर्ण संशय छिन्न-भिन्न हो जाते हैं और सम्पूर्ण ग्रुमाञ्चम कर्म नष्ट हो जाते हैं ।

श्रीराम ! जब परमात्माका ज्ञान हो जाता है, तब विपके वेगके शान्त होनेपर जैसे विष्कृचिका मिट जाती है, उसी प्रकार सम्पूर्ण दुःखोंकी परम्परा नष्ट हो जाती है !

श्रीरामजीने पूछा — ब्रह्मत् ! जिनका ज्ञान या साक्षात्-कार होनेपर मन सम्पूर्ण मोह-महासागरके पार हो जायगा, उन परब्रह्म परमास्माका यथार्थ स्वरूप कैसा है ! इसका मेरे समक्ष वर्णन कीजिये :

श्रीवितिष्ठजीने कहा — खुनन्दन ! जिस झानरूपी महासागरमें नाश आदि विकारके विना ही ज्यों-केन्स्यों स्थित हुए इस संसारका अध्यन्त अभाव ही सिद्ध होता है, वही परमात्माका खरूप है । जो परम चिन्मय होनेके कारण अध्यन्त स्क्ष्म होकर भी अज्ञानी जनोंकी दृष्टिमें विशाल पापाणकी माँति स्थूलरूपसे स्थित प्रतीत होता है तथा अजड ( चिन्मय ) होता हुआ भी मृद्ध मनुव्योंके अन्तःकरगमें जडके तुल्य ही जान पड़ता है, वह परमात्माका खाळ्प है।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—मुने ! परमात्मा सत् है, यह कुँसे ज़ाना जाता है ? तथा इतने बढ़े इस जगत् ाति है। त्यार्थि शास्त्र है द्वाया नार्यार्थि नामक दश्यको असत् कैसे समझा जाता है ? आप कहते हैं इसकी उत्पत्ति हुई ही नहीं, यह बिना हुए ही प्रतीत हो रहा है; यह बात कैसे समझमें आये ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-स्वनन्दन ! जैसे रूपहीन आकाशमें भ्रमवश नील, पीत आदि वर्णीकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार सिचदानन्दमय ब्रह्ममें यह जगत्-सम्बन्धी भ्रम उत्पन्न हुआ है । इस भ्रमके अत्यन्ताभाव-के ज्ञानमें यदि पूरी दढ़ता हो जाय, तभी ब्रह्मका खरूप ज्ञात होता है, दूसरे किसी कर्मसे नहीं । दश्यके अत्यन्ताभावके सिवा दूसरी कोई शुभ गति नहीं है। ज्यों-के-त्यों स्थित हुए इस दश्य-जगत्के अत्यन्ताभावका निश्चय हो जानेपर जो शेष रह जाता है, उसी परमार्थ वस्तका बोध होता है। जिसका बोध होता है, वह परमात्मा उस जाननेवाले पुरुषका आत्मा ही हो जाता है। जबतक इस जगत् नामक दश्यकी अपनी सत्ताका अत्यन्ताभाव अथवा मिथ्यात्व सिद्ध नहीं हो जाता, तबतक परम तत्त्वरूप परमात्माको कभी कोई जान नहीं सकता । असत परार्थकी सत्ता नहीं होती और सत वस्तका कभी अभाव नहीं होता । जो वस्त खभावसे हैं ही नहीं, उसके निवारणमें---उसे मिथ्या समझकर त्याग देनेमें कौन-सी कठिनाई है ! यह जो विस्तृत जगत् दिखायी देता है, पहले उत्पन्न नहीं हुआ था। यह चिन्मात्र होनेके कारण निर्मेळ आत्मामें ही कल्पित है, अतः ब्रह्मरूप ही है । उससे अतिरिक्त इसकी कोई सत्ता नहीं है । जगत् नामसे न यह कभी उत्पन्न हुआ, न है और न दिखायी ही देता है । जैसे सुवर्णमें कल्पित कटक-कुण्डल आदिका सुवर्ण-दृष्टिसे अभाव ही है, उसी प्रकार ब्रह्ममें कल्पित जगत्का ब्रह्मदृष्टिसे अभाव ही सिद्ध होता है । अत: इसके परिमार्जनमें-इसे असत् समझ लेनेमें क्या परिश्रम है !

अव में बहत-सी यक्तियोंद्वारा इस विषयका कुछ विस्तारके साथ इस तरह धातिपादन कहाँगा, जिससे अवाधित ( परमार्थ ) तत्त्रका स्वयं ही अनुभव हो जाता है। जो पहने ( मुख्ति आरम्भनें ) ही उत्पन्न नहीं हुआ, उपका वर्ज अस्तित्व कैसे हो सकता है । मरुभूमिमें इन्द्र्य नदीकी सन्ता कैसे सम्भव है। भ्रमसे प्रतीत हो देताले दितीय चन्द्रवामें ग्रहमात कैसे हो सकता है। जैसे जन्धाता पत्र नहीं होता, जैसे मरुभूतिमं जलकी चरिता गहाँ वहती और जैसे आकाशमें बुक्ष नहीं होता, उसी तरह जगत्-ऋप भमकी भी कहीं सत्ता नहीं है । शीरान ! यह जो कुछ दिग्दायी देता है, यह सब रोग-शोक से रहित ब्रह्म ही है। इस विषयका में आगे चलकार केवल वाणीद्वारा ही नहीं, यक्तियोंसे भी प्रतिपादन करूँगा । उदारवदि रघनन्दन ! तत्त्वज्ञ पठन जिस विजयका अक्तियंद्वारा वर्णन करते हैं. उसकी अबहेदना करना कहापि उचित नहीं है । जो मृहयुद्धि मानव युक्तियुक्त वस्तुका अनादर करके कप्रमाध्य ( यक्तिसून्य ) वस्तुमें आग्रह रखता है, उसे बिद्वान् लीग अज्ञानी ही समझते हैं।

श्रीरामचन्द्रजीनं पूछा—स्मावन् ! यह किस युक्तिसे जाना जाता है कि यह इस्प्रधान जगद् श्रव्य दी है ! यह बात कैसे तिन्द होती है ! यदि युक्तियोंद्वारा इस विषयका अनुभव हो जाय, तब तो फिर जाननेयोग्य कुछ भी शेष नहां रह जाना ।

श्रीविभिष्ठवीने कहा—रहुनन्दर ! यह मिथाज्ञान-रूपिया विग्निका निरसालये एडम्ट हो गया द । इसीका नाम जगत् हैं और उसीको अधिनार करने हैं । यह ज्ञानके जिना निहल नहीं होती ! जो निम्म पदार्थको पाना चाहता है और उसके लिये पूरा प्रयत्त करता है, वह उस पदार्थको अवद्य प्रात कर लेता है । परंतु यह बात तभी सम्भव होती है, जब वह बीचमें ही यककर या जबकर प्रयत्ने भुँह न भोड़ ले ।

श्रीरामजीने पूछा—शास्त्रवेत्ताओंमें श्रेष्ठ गुरुदेव

आत्मज्ञानकी प्राप्ति करानेके छिये कौन-सा शास्त्र मुख्य है, जिसका ज्ञान प्राप्त कर छेनेपर मनुष्यको फिर कभी शोक नहीं होता ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा--महामते ! जिन शास्त्रोंमें मुख्यतः आत्मज्ञानका ही प्रतिपादन हुआ है, उनमें यह महारामायण नामक शास्त्र ही लक्से श्रेष्ठ और ग्रम है। इस उत्तम इतिहासका श्रवण करनेसे बोध प्राप्त हो जाता है । इसे समस्त इतिहासोंका सार कहा गया है । इस वाङ्मय ( शाक्ष ) का श्रवण कर लेनेपर कभी धींण न होनेवाळी जीवन्मक्ति खयं ही प्रकट हो जाती है। इसलिये यही एउकी अपेक्षा अत्यन्त पावन हैं। जैसे साप्त आदिके रहते हुए ही यह लाप्त हैं, ऐसा ज्ञान हो जानेपर उन खपके सच्चे होनेकी भावना नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार इस शासका विचार करनेसे जब यह समझमें आ जाता है कि सारा जगत खप्तके समान मिथ्या है, तब यह दश्य जगत ज्यों-का-त्यों स्थित रहकर भी ज्ञानीकी द्योंमें अन्तको प्राप्त हो। जाता है। शासद्यानके लिये अंपेक्षित जो-जो यक्तियाँ इस शासमें हैं, वे ही दूसरे प्रन्थोंमें भी उपलब्ध होती। हैं। इसीलिये विद्वान् पुरुष इस महारामायणकी सम्पूर्ण विज्ञान-शाख-द्वती चनका कोष ( खजाना ) मानते हैं। जो पुरुष प्रतिदिन इस महारामायणका श्रवण करता है. उसमें उत्कृष्ट चमत्कार आ जाता है । उसकी बुद्धि अन्य प्रन्थोंके खाध्यायते उत्पन्न हुए बोधकी अपेक्षा उत्तम बोवको प्राप्त कर लेनी है, इनमें संशय नहीं । किसी हुए भेके फलका उदय होनेक कारण जिसकी इस अन्यक्ते प्रति रुचि अथवा धवा नहीं है, जिसे यह शास्त्र नहीं रुचता, वह दृष्टरे किसी ज्ञानप्रधान सत्-शासका विचार करे ( उनसे हपारा कोई द्रेष नहीं हैं ) । जैसे उत्तव औप का पान करनेपर खयं ही नीरोगता प्राप्त हो जती है, उसी वरह इस योगवासिष्ठ महारामायणका श्रवण कर लेनेवर जीवनमुक्तिका खयं अनुभव होने लगता है। ( सर्ग ७-८ )

#### जीवन्मुक्तिका लक्षण, जगत्की असत्ता तथा ब्रह्मसे उसकी अभिन्नताका प्रतिपादन, परब्रह्म परमात्माके खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रथुनन्दन ! जिनके चित्त परमात्मचिन्तनमें लगे हुए हैं, जिनके प्राण उन्हींमें रम रहे हैं, जो परस्पर परमात्मतत्त्वका बोध कराते हुए सदा परमात्माकी ही चर्चा करते हैं, उसीसे ही संतुष्ट होते हैं और उसीमें निरन्तर रत रहते हैं, एकमात्र ज्ञानमें ही जिनकी निष्ठा है तथा जो सदा परमात्मज्ञानका ही विचार करते हैं, उन पुरुगेंको ही वह जीवन्मुक्ति प्राप्त होती है, जो देह-त्यागके अनन्तर विद्युद्ध मुक्ति ही है ।

शास्त्रानुकुल व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुपकी दृष्टिमें ज्यों-का-त्यों क्षित दृशा यह जगत विकीन हो जाता है और आकाशके समान शून्य प्रतीत होने लगता है. वह जीवनमक्त कहलता है। जो व्यवहारमें लगा हुआ ही एकमात्र बोध-निष्ठाको प्राप्त हो, जाप्रत-अवस्थामें भी सुष्रत-पुरुषकी भाँति राग-द्वेष एवं हर्ष-शोकादिसे शून्य हो जाता है, उसे जीवनमुक्त कहते हैं। जिसके मुखकी कान्ति सुखमें उदित ( अथवा वृद्धिको प्राप्त ) नहीं होती तथा दुःखमें अस्त नहीं हो ज.ती और प्रास्थ्वके अनुसार जो कुछ मिल जाय, उसीसे जो संतोषपूर्वक जीवननिर्वाह करता रहता है, वहीं जीवन्मक्त वहा जाता है। जो निर्विकार आत्मामें सुपुनकी माँति स्थित रहता हुआ भी अविद्यारूपिणी निद्राका निवारण हो जानेसे सदा जागता ग्हता है, जिसकी जाप्रत अवस्था नहीं है ( अर्थात देह, इन्द्रिय आदिका वाघ हो जानेसे जो इन्द्रियोंद्वारा पदार्थींका उपभोग नहीं करता ) और जिसका ज्ञान सर्वया वासना-रहित है, वह जीवन्यक्त कहलाता है। जिसमें अहंकारका भाव नहीं है, जिसकी बुद्धि कर्म करते समय कर्तत्वके और न करते समय अकर्तृत्वके अभिमानसे छित नहीं होती, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। जो ज्ञानखरूप परमात्माके किंचित् उन्मेष और निमेषसे ही तीनों लोकोंकी

प्रलय और उत्पत्ति देखता है तथा जिसका सबके प्रति अपने समान ही भाव है अर्थात् जो सबके प्रति आसभाव रखता है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है । जिससे लोगोंको उद्देग नहीं होता और जिसको लोगोंसे उद्देग नहीं होता तथा जो हर्न, अमर्ष और भयसे रहित है, वह पुरुप जीवन्मुक्त कहा जाता है। जिसकी संसारके प्रति सम्यता-वृद्धि नष्ट हो गर्या है, जो दूसरोंकी दृष्टिमें अवयवोंसे युक्त होनेपर भी वास्तवमें अवयवरहित है तथा जो चित्तयुक्त होकर भी वस्तुत: चित्तसे शून्य है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है।

श्रीराम! त्रिदेहमुक्ति ही मुक्ति कहलाती है। इसीको बढ़ा कहा गया है और इसीको निर्वाण कहते हैं। इसकी प्राप्ति कैसे होती है, यह वता रहा हूँ; सनो । मैं, तुम, यह, वह इत्यादि रूपसे जो यह दश्य-प्रपञ्च दिखायी देता है, यह यद्यपि सत्-रूपसे प्रतीत होता है, तथापि वन्थ्यापुत्रके समान इसकी कभी उत्पत्ति हुई ही नहीं--ऐसा निश्चय हो जानेपर यह मुक्ति प्राप्त होती है । जो अद्वितीय, शान्त, चिन्मय और आकाशके समान निर्मल है, वह ब्रह्म ही यह सम्पूर्ण जगत् है; क्योंकि सवमें सत्तामात्रका ही तो बोध होता है । रघनन्दन ! मैंने सोनेके कड़ेमें बहुत विचार करनेपर भी विद्युद्ध सुवर्णके सिवा कहीं कोई कड़ा नामकी वस्त नहीं देखी। जलकी तरङ्गमें में जलके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं देखता; क्योंकि जहाँ वैसी तरङ्ग नहीं दिखायी देती, वहाँ भी जल ही है (अत: जहाँ तरङ्ग है, वहाँ भी जलके अतिरिक्त कुछ नहीं है ) । वायुके अतिरिक्त कभी कहीं भी स्पन्दन ( गतिशीलता ) नामकी कोई वस्तु नहीं है । स्पन्दन सदा वायुरूप ही है । अतः इन दृष्टान्तोंके अनुसार यह जगत भी ब्रह्मसे भिन्न नहीं है। जैसे आकारामें रान्यता है. मरुभूमिमें ताप ही जल है और प्रकाशमें सदा तेज ही स्थित है, उसी प्रकार ये तीनों लोक पढ़ाइ परमात्मा ही हैं। श्रीरामचन्द्रजीने कहा—मुने ! जिस युक्तिसे इस दृश्य-जगत् के अत्यन्ताभावका बोध होकर मुक्तिका उदय हो, उस उत्तम युक्तिका आप मुझे उपदेश कीजिये । द्वैतका अभाव होनेपर ही निर्वाण मुझे उपदेश कीजिये । द्वैतका अभाव होनेपर ही निर्वाण मुझे उपदेश कीजिये । द्वैतका प्रकार इस दृश्य जगत्की अत्यन्त असत्ता सिद्ध हो और इसके रूपमें सभावनिष्ठ ब्रह्म ही विराजमान है—यह बोध हो जाय, बैसा ही उपदेश मुझे दीजिये । महर्षे ! किस युक्तिसे इस बातका झान होता है और कैसे यह बात सिद्ध होती है ! इस झानके सिद्ध हो जानेपर तो फिर कुळ साध्य (कर्तव्य) शेष नहीं रह जायगा ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघुनन्दन ! यह मिथ्याज्ञान-रूपिणी त्रिष्चिका चिरकालसे दृढमूल हो गयी है। निश्चय ही विचाररूपी मन्त्रसे इसका समूल नाश हो जाता है। सब प्रकारकी वस्तुओंसे युक्त तथा देवता, असर और किंनर आदिसहित यह जो कुछ भी स्थावर-जङ्गमरूप सारा जगत् दिखायी देता है, वह महाप्रलय-कालमें असत् एवं अदृश्यरूप होकर न जाने कहाँ चला जाता और नष्ट हो जाता है। तदनन्तर नाम और रूपसे रहित, शान्त, गम्भीर एवं अनिर्वचनीय 'सत्' अवशिष्ट रहता है। वह न तो तेज है न फैला हुआ अन्त्रकार है; न शून्य हैं न आकारवान् है; न दश्य है न दर्शन है और न भूतों तथा भौतिक पदार्थींका समूह ही है। वह विलक्षण सदवस्त अनन्तरूपसे क्षित है । नाम-रूपसे रहित होनेके कारण ही उसके खरूपका विशेषरूपसे वर्णन नहीं किया जा सकता । उसका खरूप पूर्णसे भी पूर्णतर है । वह दश्य-शून्य, चिन्मात्र, असीम, अजर, शिव, आदि, मध्य और अन्तसे रहित, कारणशून्य तथा रोग-शोक आदिसे रहित है । उसके न कान हैं न जीभ. न नासिका है, न त्वचा है और न नेत्र ही हैं: तथापि वह सदा सभी जगह सुनता है, रसका आस्त्रादन करता है, सूँघता है, स्पर्श करता है और देखता है। जिस

प्रकाशसे पूर्वोक्त सदसत्-खरूप प्रपश्च दिखायी देता है, वह चैतन्यमय प्रकाश भी वही है । विविध सृष्टियोंसे विचित्र रूप धारण करनेवाळा भी वही है । आदि-अन्तसे शून्य खरूपको पाकर सर्वत्र प्रकाशित होनेवाळा नित्य चेतन ब्रह्म भी वही है ।

जो सामान्यतः तो सर्वत्र प्रकाशित होते हैं, परंतु अन्तःकरणमें विशेषरूपसे निरन्तर प्रकाशित होते हुए विद्यमान रहते हैं, जो चिन्मय दीप हैं तथा जिनके ही प्रकाशसे तीनों लोक प्रकाशित होते हैं, जिनके विना ये सूर्य आदि सारे प्रकाश अन्धकारके तुल्य हैं, जिनके रहनेपर ही त्रिमुवनरूपी मृग-तृष्णाकी प्रवृत्ति होती है (अर्थात् जैसे सूर्यकी किरणोंके प्रकाशित होनेपर ही उनमें गृग-तृष्णाके जलभी प्रतीति होती है, उसी प्रकार जिन चिन्मय परमात्मामें ही त्रिलोकीरूपी भ्रमका उदय होता है), जगत्की सृष्टि और संहार जिनके विलास हैं, जो सबसे महान् और व्यापक हैं, स्पन्द और अस्पन्द (चल और अचल ) जिनके खरूप हैं, जिनका खमाव निर्मल और अविनाशी है, बायुके समान जिनकी गतिशील और गतिहीन सर्वव्यापिनी सत्ता व्यवहारवश केवल नामसे ही मिन्न हैं, वास्तवमें मिन्न नहीं है, वही चिन्मय परमात्मा हैं।

जो सदा ही जगा हुआ है, सर्वदा ही सोया हुआ है तथा जो सर्वत्र और सदा ही न तो सोया है और न जगा ही हुआ है, जिसका स्पन्दरहित (निश्चल) रूप कल्याणखरूप और शान्त है, जिसका स्पन्दनशील खरूप हीतीनों लोकोंकी स्थिति है, स्पन्द और अस्पन्दका विलास ही जिसका खरूप है; जो अद्वितीय एवं परिपूर्णखरूप है, फूलोंमें सुगन्धकी भाँति सब पदार्थोंमें साररूपसे स्थित है, विनाशशील वस्तुओंमें भी अविनाशी रूपसे विद्यमान है, सम्पूर्ण वस्तुओंका प्रत्यक्ष करनेवाली वृत्तियोंमें प्रकाश-रूपसे स्थित होकर भी जो श्वेतवल्लमें स्थित श्वेतताकी भाँति अग्रह्म है, जो वाग् आदि इन्द्रियोंसे रहित होनेके कारण गूँगेके समान होता हुआ भी सबकी वाणीकी प्रवृत्तिमें कारण होनेसे गूँगा नहीं है; जो मननरूप विकारसे रहित होनेके कारण पाषाणके समान होता हुआ भी मननशील है, नित्यतृप्त होता हुआ भी भोक्ता है और अर्किचन (क्रिया आदिसे रहित) होता हुआ भी कर्ता है; जो अङ्गरहित है तथापि सम्पूर्ण लोकोंके अङ्ग जिसके अपने ही अङ्ग हैं; जो सहस्रों भुजाओं और नेत्रोंसे युक्त है, अकिंचनरूपसे स्थित होनेपर भी जिसने सम्पूर्ण जगत्को व्याप्त कर रक्खा है; जो इन्द्रिय-बळसे हीन है तो भी जिससे सम्प्रण इन्द्रियोंके व्यापार होते रहते हैं: जो मननग्रन्य है तथापि जिससे ये मनोनिर्माणकी रीतियाँ प्रकट होती हैं: जिसका साक्षात्कार न होनेसे भ्रान्तिजनित संसाररूपी सर्पका भय बना रहता है तथा जिसका दर्शन (ज्ञान) हो जानेपर सारी आशाएँ और सम्पूर्ण भय सब ओर भाग जाते हैं: जैसे समद्रसे छोटी-छोटी ल्हरोंके समृहसे युक्त चञ्चल उत्ताल तरङ्गे प्रकट होती रहती हैं, उसी तरह जिससे घट-पट आदिके रूपमें सैकड़ों पदार्थीकी श्रेणियाँ प्रादुर्भूत होती हैं; जैसे कड़े बाज्बंद, बहूँटा और न्पुर आदिके रूपमें सुवर्ण ही

अन्य-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार शत-शत घटादि पदार्थोंके भ्रमसे जो अन्य-सा भासित होता है; जैसे जल्में प्रतिक्षण नष्ट होनेत्राली तरङ्गमाला प्रकट होती रहती है, उसी प्रकार जिससे अन्य-सी, अतिरिक्त-सी, पहले-जैसी और नृतन-सी क्षणभङ्कर दश्यपरम्परा स्फुरित होती है, उसे चिन्मय परमात्मा ही समझो।

रधुनन्दन ! तुम जिस रूपमें स्थित होकर किया, रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और चेतनको जानते हो, वह प्रमाता चेतन भी वही है और जिससे जानते हो, वह भी परमात्मदेव ही है । साधो ! ब्रधा, दर्शन और द्रस्यके मध्यमें साक्षी-रूपसे जिसका दर्शन होता है, उसे तुम एकाप्रचित्त होकर अपना आत्मा ही समझो । श्रीराम ! वह परब्रह्म परमात्मा अजन्मा, अजर, अनादि, सनातन, नित्य, कल्याणमय, निर्मल, अमोध, सबका परम बन्दनीय, अनित्य, समस्त कल्टनाओंसे शून्य, कारणोंका भी कारण, अनुभव-रूप, अवेष, ज्ञानखरूप, विश्वरूप तथा अन्तर्यामी है । (सर्ग ९)

## जगत्की ब्रह्मसे अभिन्नता, परमार्थ-तत्त्वका लक्षण, महाप्रलयकालमें जगत्के अधिष्ठानका विचार तथा जगत्की ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीविसिष्ठची कहते हैं—स्पुनन्दन ! यह जगत् न तो कभी परब्रह्मसे उरपन होता है और न उसमें छीन ही होता है । इस प्रकार केवल यह सद्ब्रह्म ही सदा अपने आपमें प्रतिष्ठित है । ब्रह्ममें जो शून्य-शब्दार्थकी कल्पना की गयी है अर्थात् उसे जो शून्य कहा गया है, वह अशून्यकी अपेक्षासे है । वास्तवमें वह अशून्यरूप (सत्) है । उसमें शून्यता और अशून्यताकी कल्पनाएँ कैसे सम्भव हैं । चेतन आकाशरूप इस ब्रह्मका प्रकाश केवल अपने अनुभवका ही विषय है । जो बुद्धि आदिके मीतर अन्तर्यामीरूपसे स्थित है, उसका वही अनुमव करता है, दूसरा नहीं ( क्योंकि वह स्वानुभवैकवेष है ) । निश्चल

होनेके कारण सीम्य (शान्त ) आकारवाले महासागरके जलमें जिस प्रकार बड़ी-बड़ी लहरें विद्यमान होती हैं, उसी प्रकार निराकार बड़ी-बड़ी लहरें विद्यमान होती हैं, उसी प्रकार निराकार बड़ामें उसीके समान यह विश्व स्थित है । पूर्णसे पूर्णका ही प्रसार होता है; जो पूर्णमें स्थित है, वह पूर्ण ही है । अतः विश्व कभी उत्पन्न ही नहीं हुआ और जो उत्पन्न हुआ है, वह तत्स्वस्प (ब्रह्मस्प ) ही है । वह परमाणुसे भी अधिक सूक्ष्म, अत्यन्त अणुसे भी अधिक अणु, परम ग्रुद्ध, सूक्ष्म, शान्त और आकाशके मध्यभागसे भी वद्दकर निर्मल है । दिशा, काल और परिमाणसे उसका खरूप सीमित नहीं है; अतएव वह अस्यन्त विस्तृत (सर्वव्यापक) है । उसका

आदि-अन्त नहीं है । वह खयं प्रकाशखरूप है, दूसरे किसी प्रकाशसे प्रकाशित होने योग्य नहीं है।

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! अनन्त चेतनखरूप उस परमात्मतत्त्वका कैसा रूप है—इस विषयको आप फिर मुझसे कहिये, जिससे उसका भळीमाँति बोब हो जाय ।

श्रीवसिष्टजीनं कहा-रघुनन्दन ! महाप्रलय होनेपर सम्प्रण कारणोंका भी कारण परब्रह्म परमात्मा ही शेव रहता है । उसका वर्णन किया जाता है, सनो । समाधिमें निरोधके द्वारा जब मनकी वृत्तियोंका क्षय हो जाता है, तव मनके अपने खरूपका नाश करके जो अनिर्वचनीय खप्रकाश सदरूप अवशिष्ट रहता है, वही उस अनन्त चिन्मय परमार्थ-वस्तुका रूप है । जब दृश्य जगत् नहीं रहता और दश्यके अभावसे द्रष्टा भी विळीन हुआ-सा प्रतीत होता है, उस समय जो द्रष्टा, दश्य और दर्शन---इस त्रिपटीके लयका प्रकाशक साक्षीरूपसे अवशिष्ट रहता है, वह चिन्मय ब्रह्म ही उस परमार्थ-वस्तुका खरूप है । जो अचिन्तनीय चिन्मय जीवखरूपा चित्-सत्ताका निर्मल एवं शान्त खरूप है, वही उस परमार्थ वस्तु या परमात्माका रूप है । आकाशका जो रहस्य (व्यापकत्व) है, शिलाका जो तात्त्रिक रूप घनत्व है तथा वायुका जो गूढ़ रूप अन्तर-बाहरमें परिपूर्ण होना है, वही उस चेत्य-भिन्न ( दश्यरहित ) चेतन आकाशखरूप परमात्माका खरूप है। वेदन (बुद्धि-वृत्ति) का, प्रकाश (पदार्थीकी स्फ़रणा ) का, दृश्य ( विषय ) का और तम ( अज्ञान )-का साक्षीभृत जो अनादि-अनन्त वेदन (ज्ञान) है, वही उस परमात्माका रूप है । ज्ञेय, ज्ञान और ज्ञाता---सामने प्रतीत होनेवाली यह त्रिपुटी जहाँ उदित होती है, जिसमें स्थित रहती है और जिसमें ही लीन हो जाती है, वहीं उस परमात्माका परम दुर्लभ रूप है ।

श्रीरामजीने पृद्धा—ब्रह्मन् ! जो 'इदम्' रूपसे प्रत्यक्ष दिखायी दे रहा है और जिसका आप ब्रह्ममें अभाव कहते हैं, वह यह दश्य-जगत् महाप्रलय होनेपर कहाँ स्थित होता है ?

श्रीविसिष्ठजीनं कहा—रघुनन्दन ! जैसे वन्ध्याके पुत्र और आकाशमें वन कभी नहीं होते, उसी प्रकार यह सम्पूर्ण दरंयजगत् तीनों कालोंमें कभी अस्तित्वमें नहीं आता । जगत् न कभी उत्पन्न हुआ है और न उसका कभी नाश ही होता है। जिसकी पहले सत्ता ही नहीं है, उसकी उत्पत्ति केसी, और उसके विनाशकी चर्चा कैसी ?

श्रीरामजीने पूछा—वन्धापुत्र और आकाश-बृक्षकी कल्पना तो की ही जाती है। वह कल्पना जैसे उत्पत्ति और विनाशसे युक्त है, उसी प्रकार यह जगत् भी जन्म और नाशसे युक्त क्यों नहीं होगा ?

श्रीयसिष्टजीने कहा—जैसे सोनेके कड़ेमें सुस्पष्ट दिखायी देनेवाला यह कटकत्व वास्तवमें है नहीं, सवर्ण ही उसके रूपमें भासित होता है, उसी प्रकार परब्रह्म परमात्मामें जगत् नामकीं कोई वस्तु नहीं है ( जिसे हम जगत कहते हैं, वह ब्रह्म ही है )। जैसे आकाशमें जो शून्यता है, वह आकाशसे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार ब्रह्ममें प्रत्यक्ष उपलब्ध होनेपर भी यह जगत् उससे भिन्न नहीं है। जैसे कालिमा काजलसे भिन्न नहीं है और जैसे शीतलता बर्फसे पृथक् नहीं है, उसी तरह परमपद-परमात्मामें पृथक् प्रतीत होनेवाला जगत् नहीं है । जैसे शीतलता चन्द्रमासे और हिमसे अलग नहीं होती, उसी प्रकार यह सृष्टि भी ब्रह्मसे पृथक नहीं है । जैसे मरुभूमिमें प्रतीत होनेवाली मृग-तृष्णाके नदीमें जल नहीं है तथा जैसे नेत्रदोषसे प्रतीत होनेवाले द्वितीय चन्द्रमामें चन्द्रत्व नहीं है, उसी प्रकार निर्मल परमात्मामें प्रत्यक्ष दीखनेपर भी जगत नामकी कोई वस्त नहीं है । खप्तमें — खप्त देखनेवाले पुरुषके अन्त:-करणमें जो स्वाप्तिक जगत्की भ्रान्ति होती है, वह जैसे संवित् ( ज्ञान ) का विकासमात्र है, उसी तरह सृष्टिके प्रारम्भिक कालमें ब्रह्ममें ही इस जगत्का विकास हुआ है । अतः यह उससे भिन्न नहीं है। जैसे द्रव्य (तरलता) जल्रू ही है, स्पन्दन (क्रम्पन ) वायुरूप ही है और जैसे आभास प्रकाशरूप ही है, उसी प्रकार भृत, भविष्य और वर्तमान—तीनों कालोंमें प्रतीत होनेवाल जगत् ब्रह्मरूप ही है। जिस प्रकार खप्त देखनेवाल पुरुषके मीतरका चैतन्य ही प्रमन्गर आदि-जैसा प्रतीत होता है, उसी प्रकार प्रमात्मामें उमका अपना चिन्मय खरूप ही जगत-सा भामित होता है।

श्रीरामजीने पृष्ठा—त्रञ्जन् ! यदि यह दश्यरूपी विष उत्पन्न होकर भी स्वप्नगत जगत्के समान मिथ्या ही है, तो इसकी इतनी सुदद प्रतीति कैसे हो रही हैं—यह बताइये ।

श्रीविसष्टजीने कहा—श्रीराम ! यह जगत् सर्वास्मक ( ब्रह्मम्य ) ही है, ब्रह्मसे भिन्न कदापि नहीं । जगत्-रूपमें जो इसकी प्रतीति होती है, वह सर्वथा असत् है । खुनन्दन ! यह प्रसिद्ध परमात्मा एक ही है । उसके विषयमें द्वितीय होनेकी कोई कल्पना नहीं है। उस अद्वितीय परमात्मामें यह जगत् जिस प्रकार उत्पन्न हुआ है, वह तुम्हें आगे चल्कर वताऊँगा । प्रिय श्रीराम ! उसीसे ये सारे दृश्य-पदार्थ विस्तारको प्राप्त हुए हैं । वह परमात्मा ही यह व्यष्टि और समष्टिरूप जगत् है । दृश्य वस्तुओंके दर्शन और मननीय वस्तुके मननके जो-जो प्रकार हैं, उनके रूपमें वह खयं ही उदित और विटीन होता रहता है— उसीके आविर्माव और तिरोमाव होते रहते हैं ।

#### ब्रह्ममें जगत्का अध्यारोप, जीव एवं जगत्के रूपमें ब्रह्मकी ही अखण्ड सत्ताका वर्णन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—-खुनन्दन ! जैसे सुपुति ही खप्तवत् प्रतीत होती है, उसी प्रकार ब्रह्म ही इस सृष्टिके रूपमें प्रतीतिका विषय हो रहा है । एक पुरुषकी वासना-मात्रका कार्य होनेसे खप्तकी बनी ( सुदृह ) प्रतीति नहीं होती; परंतु यह प्रपन्न समिष्टिकी वासनाका कार्य होनेके कारण इसकी सुदृह एवं क्रमबद्ध प्रतीति होती है । सर्वात्मक ब्रह्म ही इस प्रपन्नका अधिष्ठान है । असीम प्रकाशखरूप जो अनन्त चैतन्यमणि (ब्रह्म) है, उसका सत्तामात्र रूप ही यह सम्पूर्ण विश्व है ।

पश्चभूतोंकी जो तन्मात्राएँ हैं, वे ही जगत्का बीज हैं । पश्चतन्मात्राओंका बीज आदिमाया शक्ति है, जिसका परमात्मासे व्यवधान-रहित (साक्षात् ) सम्बन्ध है तथा वही जगत्की स्थितिमें हेतु है । इस प्रकार वह चिन्मय, अजन्मा एवं सवका आदिभृत परमात्मा ही मायाद्वारा जगत्का बीज होता है । मायाके हट जानेपर वही अपने विशुद्ध रूपसे सदा अनुभवमें आता है । इसिल्येय इ जगद्-बैभव चिन्मय परमात्मरूप ही है ।

जैसे खप्तमें विना बनाये ही नगर बन जाता है उसी प्रकार महाकाशारूपी महान् वनमें जगद्रूपी वृक्ष वारंवार उत्पन्न होकर नष्ट हो जाता है। जैसे खप्त देखनेशाला पुरुष अपने लिये नगरका निर्माण-सा कर लेता है, उसी प्रकार यह चेतन आत्मा भी पृथ्वी आदिकी सृष्टि कर लेता है। वास्तवमें उस समय भी वह असङ्ग चेतन आत्मा ही रहता है। जगत्का बीज हैं प्रव्यतन्मात्राएँ और उनका बीज है अविनाशी चेतन आत्मा । जो बीज है, उसीको फल समझो (क्योंकि उपादान कारण और कार्यमें मेद नहीं है)। इसलिये सारा जगत् ब्रह्ममय ही है। जो खरूप कलिपत है, वह सत्य कैसे हो सकता है। यदि पश्चभूतोंकी तन्मात्राएँ ब्रह्मखरूपा हैं तो उनके कार्यरूप स्थूल पाँच महाभूतोंको भी ब्रह्म ही समझो। इससे यह सिद्य हुआ कि सदासे च्छमूल यह त्रिलोकी ब्रह्म ही है।

इस प्रकार यह जगत् न कभी उत्पन्न होता है न उत्पन्न हुआ दिखायी देता है । जैसे खप्न एवं मनोरथ- द्वारा निर्मित पुर असत् होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार ब्रह्माकाशरूपी परम व्योममय चिन्मय आत्मामें जीवाकाशत्व असत् होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होता है, अर्थात् उस ब्रह्ममय महाकाशसे अविभक्त होनेपर भी विभक्त-सा दीखता है । चिदातमा परमेश्वरमें कल्पित समष्टि-जीवाकाश अत्यन्त विस्तृत होता हुआ भी भैं चिनगारीकी माँति अत्यन्त सूक्ष्म तेजका कण हुँ' ऐसी भावना करनेसे वह अपनेको वैसा ही (अणुरूप ही) अनुभव करने लगता है । आकाशमें आत्मरूपसे जिस स्थूत्रताका चिन्तन करता है, भावनाद्वारा अपनेको वैसा ही स्थूल समझने लगता है। जैसे संकल्पसे कल्पित चन्द्रमा सत् नहीं है, वैसे ही भावनाद्वारा भावित वह रूप भी सत् नहीं है, तथापि सत्-सा प्रतीत होता है। जैसे खप्न देखनेवाला मनुष्य सपनेमें अपनेको पथिकके रूपमें देखता है, उसी प्रकार वह चित्तकी कल्पनासे अपनेमें लिङ्ग देह और भावी स्थूल शरीरकी प्रतीतिको भी धारण करता है । जैसे पर्वत बाहर स्थित होनेपर भी दर्पणके भीतर स्थित हुआ-सा प्रतीत होता है, जैसे कुएँके जलमें प्रतिविम्वित हुआ शरीर वही व्यवहारकर्ता-सा जान पड़ता है, जैसे दूरतक सुनायी देने योग्य शब्द भी सम्पुट ( गुफा आदि ) में अवरुद्ध होकर उसके भीतर ही रह जाता है, बाहर नहीं फैलने पाता तथा जैसे खप्न और मनोरथविषयक संवित् देहके भीतर ही स्वप्न आदि देखती है-ने विषय बाहर होनेपर भी अपने बाह्य रूपको त्यागकर ही शरीरके भीतर अन्त:करणमें मासित होते हैं, उसी प्रकार आगकी चिनगारीके समान अणु उपाधिमें खरूपतः कल्पित जो सूक्ष्मरारीर है, उसके भीतर स्थित हुआ यह जीवात्मा वासनामय देहादि-व्यवहारका अनुभव करता है।

मनोमय शरीरबाला जीव अपने मनोमय देहाकाशमें ही स्थूलता ी भावना करके स्थूल देहघारी हो गया है । वह अपनी कल्पनाके भीतर ही स्थित हुए ब्रह्माण्डका दर्शन करता है । मनोमय शरीरधारी जीव मनको ही आत्मा समझता है। उस आत्मभूत चित्तसे अपने संकल्पके अनुसार अपने ही लिये गर्मरूपी गृह, देश, काल, कर्म तथा द्रव्य आदिकी कल्पनाओंकी भावना करता हुआ नाम आदिका निर्माता बनकर वह आतिवाहिक देहधारी जीव अपने द्वारा कल्पित विभिन्न नामोंसे उन-उन पदार्थोंको और अपनेको भी असत्य जगत्-रूपी श्रममें बाँघता है । जैसे मिथ्याभूत खप्नमें झूठे ही अपना उड़ना प्रतीत होता है, उसी प्रकार असत्य जगतु-रूपी भ्रममें ही यह जीवात्मा मिथ्या विकासको प्राप्त होता जान पड़ता है। वह कभी उत्पन्न नहीं हुआ है। इस ब्रह्माण्डरूपी भ्रमके उदित होनेपर भी इसमें कभी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ । उत्पन्न हुई कोई वस्तु दिखायी नहीं देती; केवल अनन्त, निर्मल ब्रह्माकाश ही सर्वत्र विद्यमान है। संकल्पद्वारा निर्मित नगरके समान यह दश्य-प्रपन्न सत्-सा प्रतीत होनेपर भी सत् नहीं है । खयं उदित द्वआ यह प्रपञ्च उस चित्रके समान है, जिसका किसी चित्रकारने न तो निर्माण किया है और न उसमें रंग ही भरा है। यह विना बनाये ही बनकर अनुभवमें आ रहा है और सत्य न होकर भी सत्य-सा स्थित है। महाकल्पके अन्तमें ब्रह्मा आदिके मुक्त हो जानेके कारण निश्चय ही वर्तमान कल्पके ब्रह्माको कोई पूर्वजन्मकी स्मृति नहीं रह जाती, अतः वह स्मृति इस जगतुकी उत्पत्तिमें कारण नहीं हो सकती। इसिलये वर्तमान कल्पमें जैसे ब्रह्मा संकल्पमय हैं, वैसे ही उनसे उत्पन्न हुआ यह जगत् भी संकल्पजन्य ही माना गया है। इस पृथ्वी आदिकी सृष्टिके विषयमें जो इस तरह साक्षीका अनादिकालका अनुभव है, उसीको यदि कारण माना जाय तो साक्षिवेद स्त्रप्तरष्ट प्रश्वी आदि पदार्थ जैसे जागरण अवस्थामें मिथ्या सिद्ध होते हैं, उसी प्रकार अनादि संस्कारसे उत्पन्न जगत् भी मिथ्या ही सिद्ध होगा। जैसे जिस किसी भी देश या कालमें द्रवत्व जलसे

भिन्न नहीं होता, उसी प्रकार किसी भी देश या कालमें यह सृष्टि परमात्मासे भिन्न नहीं है । इस प्रकार यह सृष्टि भ्रमसे ही प्रौढ ( स़दद या घनीभूत ) प्रतीत होती है । वास्तवमें यह विषमतारहित परमातमा ही इसके रूपमें स्थित है। जो ब्रह्माण्ड प्रतीत होता है, वह अत्यन्त निर्मल चिन्मय ब्रह्म ही है ( उससे भिन्न दूसरी कोई वस्त नहीं है )। इसी तरह यह दश्य-जगत, जो आत्मामें सर्वथा कल्पित भ्रमरूप है, शान्त, आधाररहित, आधेय-शून्य, अद्वेत तथा एकत्वके व्यवहारसे भी शून्य ब्रह्मरूप ही है। यद्यपि इस जगत्-रूपी भ्रमकी प्रतीति होती है, तथापि उसके रूपमें कोई वस्तु उत्पन्न नहीं हुई है। चारों ओरसे शून्य जो निर्मळ चेतनाकाश ( ब्रह्म ) प्रतिष्ठित है, वहीं सदा सर्वत्र अपने स्वरूपसे स्थित है। उसमें न सम्पूर्ण संसार है, न उसका कोई आधार है, न आधेय है: न दश्य है न उसमें द्रष्टापन है: न ब्रह्माण्ड है न ब्रह्मा है और न कहीं कोई वितण्डावाद ही है। न जगत् है न पृथ्वी है। यह सम्पूर्ण दश्य शान्तखरूप निर्मेळ ब्रह्म ही है। इस प्रकार परब्रह्म परमात्मा ही अपनेमें अपनेसे विकासको प्राप्त होता है।

जैसे तरल होनेके कारण जल ही आवर्त रूपसे प्रतीत होता है, उसी प्रकार चित्-रूप होनेके कारण आत्मा ही अपनेमें जगत-सा प्रतीत होता है । जगत इससे कोई भिन्न पदार्थ नहीं है । असत होता हुआ ही यह प्रतीतिका विषय होता और यहाँ सत्-सा अनुभवमें आता है । अन्तमें ( महाप्रलयके समय ) यह असत् होता हुआ ही नष्ट होता है । जैसे स्वप्नमें जो अपना मरण दिखायी देता है, वह जाग्रतकालमें असत् ही सिद्ध होता है, उसी प्रकार अज्ञान अवस्थामें प्रतीत होनेवाला यह दृश्य-प्रपञ्च ज्ञान होनेपर असत् ही सिद्ध होता है । (अथवा प्रलयकालमें जो इसका संहार होता है, वह खप्तावस्थामें प्रतीत होनेवाले अपने ही मरणके समान मिथ्या है।) अथवा ब्रह्मका अपना ही खरूप होनेके कारण यह दश्य-प्रपन्न सन्मात्र, अनामय, अखण्डित ( परिपूर्ण ), अनादि, अनन्त तथा चेतन आकाशरूप ब्रह्म ही है। (उससे अतिरिक्त इसकी ( सर्ग १२-१३ ) सत्ता ही नहीं है।)

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! इस प्रकार अहंता आदि दश्यसमृहभूत जगत् वास्तवमें कोई वस्तु नहीं है। कभी उत्पन्न न होनेके कारण इसका अस्तित्व है ही नहीं और जिसका अस्तित्व है, वह तो परब्रह्म परमात्मा ही है। यदि खप्नमें दिखायी देनेवाला पर्वत अविनाशी हो तो यह जगत् उसीके समान अविनाशी है । यदि खप्नमें प्रतीत होनेवाळा नगर स्थिर हो तो उसी तरह यह जगत् भी स्थिर है। (तात्पर्य यह कि जैसे वे अविनाशी और स्थिर नहीं हैं, वही दशा इस जगत्की भी है।) यदि चित्रकारका चित्त स्थिर हो और उसमें वासनामय स्थिर चित्र बने तो उस चित्रमें कल्पनाद्वारा अङ्कित सेनाके समान ही इस जगत्की

भेदके निराकरणपूर्वक एकमात्र त्रक्षकी ही अखण्ड सत्ताका वर्णन तथा जगत्की पृथक सत्ताका खण्डन आकृति है अर्थात जैसे उस चित्रमें अङ्कित सेना अस्थिर एवं असत्य है, उसी तरह यह जगत भी है। आदि-प्रजापतिका भी, जो खयम्भू नामसे पहले-पहल त्रिख्यात कोई कारण नहीं है; क्योंकि उसके पूर्वजन्मके कर्म शेष नहीं हैं। महाप्रलय होनेपर पूर्वकालके सभी प्रजापति मुक्त हो जाते हैं, अतः उनमें पूर्वजन्मका कर्म कैसे रह सकता है। ब्रह्म ही सबसे प्रथम होनेवाला हिरण्यगर्भ है । वही विराट है और त्रिराट् ही सृष्टिखरूप है । इस तरह वह चिन्मय परमात्मा ही जीवाकाशरूपसे स्थित है, जिससे पृथ्वी आदि असत् प्रपञ्चकी उत्पत्ति होती है। (तात्पर्य यह कि समस्त जगत् ब्रह्म ही है, ब्रह्मसे भिन्न दूसरी कोई वस्तु नहीं।)

केवल एकमात्र राद्ध चिद्धन निर्मल एवं सर्वव्यापक ब्रह्म ही सदा सर्वत्र विराजमान है । वह सर्वशक्तिमान् होनेसे जिन-जिन कौशलपूर्ण कल्पनाओंकी भावना करता है, उन्हें खयं ही प्राप्त करता है—खयं तद्रूप हो जाता है। जैसे हाथमें दीपक लेकर हूँढ़ा जाय या देखा जाय तो अन्यकार अदृश्य हो जाता है, उसका कहीं पता नहीं ज्ञानका प्रकाश छा जानेपर प्रकार अज्ञानरूपी अन्धकारका तत्त्व ज्ञात नहीं होता-उसका पता ही नहीं चलता । इसी प्रकार अखण्ड, व्यवधानशून्य, अनादि, अनन्त तथा सर्वशक्तिमान् जीवात्मा, जो कभी बाधित न होनेवाले महाचैतन्यरूपी सारभूत अंशसे रूपवान् प्रतीत होता है, ब्रह्म ही है-उससे भिन्न नहीं है । वह ब्रह्म सब प्रकारसे महान् है—देश, काल और परिणामसे परिच्छिन नहीं है । इसलिये कहीं उसमें भेद-की कल्पना नहीं है और जो भेदकी कल्पना होती है. वह भी ब्रह्म ही है, उससे भिन्न नहीं; क्योंकि सर्वज ऐसा ही अनुभव होता है । चेतनकी जो यह आकाशसे भी सूक्ष्म शक्ति सब ओर फैली है, वह खमावसे ही पहले इस अहंता ( अहंकार ) का दर्शन ( अनुमंधान ) करती है । जैसे जल अपने आपमें खयं ही बुदबुद और तरङ्ग आदिके रूपमें स्कुरित होता है, उसी प्रकार जब आत्मा अपने आपमें खयं ही स्फुरणशील होता है, तब उस चेतन आत्माकी यह चिच्छक्ति उस सूक्ष्म अहंताका दर्शन ( अनुसंधान ) करती हैं, जो उत्तरीत्तर स्थलताको प्राप्त होती हुई अन्तमें ब्रह्माण्डका आकार धारण कर लेती है। चेतनकी चमत्कारकारिणी जो चितिशक्ति है, वह खयं अपने आपमें जिस सुन्दर चमत्कारकी सृष्टि करती है, उसीका नाम जगत् रख दिया गया है । रघनन्दन ! चेत्य ( दश्य ) भूत जो अहंकार है, उसकी कल्पना चैतन्यके अवीन है अर्थात् चैतन्यकी ही वह कल्पना है। तथा तन्मात्रा आदि जो जगत् है, उसकी कल्पना **अहंकारके** अधीन है, इस प्रकार **अहंकार और जगत्** 

चैतन्यरूप ही हैं। फिर उस चैतन्यमें द्वेत और अद्वैत कहाँ रहे।

ईहा अर्थात् मनकी चेष्टा ( संकल्प )-रूप जो सारा सूक्ष्म जगत् है, वह शून्य ही है तथा इन्द्रिय और उनके अधिष्ठाता देवताओंका निवासभूत जो साकार एवं स्थूल विस्व है, वह भी शून्य ही है; क्योंकि दोनों ही चैतन्य-के चमत्काररूप (चैतन्य ही) हैं। इसलिये वे चैतन्यसे भिन्न नहीं हैं । जो वस्तु जिस वस्तुका विलास होती है, वह उससे कभी भी भिन्न नहीं होती । अवयवयक्त जल आदिके विलासभूत तरङ्ग आदिमें भी ऐसा देखा गया है । फिर अवयवरहित चेतनके विलासमें अभिनता हो, इसके लिये तो कहना ही क्या है । सदा अचेत्य ( अदस्य अधना रूपसे रहित ), नामरहित और सर्वव्यापक चैतन्यशक्तिका जो रूप है, उससे स्कृति प्राप्त करनेवाले जगत्का भी वही रूप है। ( चैतन्यक्ती ही जो भिन्न-भिन्न आकारमें स्करणाएँ होती हैं, वे ही जगत् कही गयी हैं; अतः यह जगत् उस चैतन्यशक्ति आत्मासे भिन्न नहीं है।) श्रीराम ! चेतन आत्माका जो चैतन्य है, उसीको जगद् समझो । वह चैतन्य जगत्से पृथका नहीं हैं । यदि चैतन्यको जगद्भावसे रहित या भिन्न माना जाय तो चित् चित् नहीं रह जायगा-चेतनको चेनन नहीं कहा जा सकेगा। ( क्योंकि अपने धर्म या खन्ह्रपभून जगत्को चेतित-प्रकाशित करनेके कारण ही उसको 'चित्' या 'चेतन' कहते हैं ।) अतः चेतनसे जगतका प्रतीतिमात्रसे ही भेद हैं, वास्तवमें भेद नहीं है। ऐसी परिस्थितिमें जगत्की पृथक् सत्ता कैसे सिद्ध हो सकती है।

चैतन्यप्रधान अहंकार कर्ता है और स्पन्दप्रधान (हिल्ना-चलना आदि चेष्टामय) प्राण कर्म (क्रिया) है। इन दोनोंमें कोई मेद नहीं है; क्योंकि कर्ताका अपनी क्रियासे मेद नहीं देखा जाता। चित्का स्पन्दनमात्र ही क्रिया (प्राणः) है, उससे संयुक्त पुरुष ही 'जीव' कहा गया



सुरुचि और देवद्त ( वैशाय-प्रकरण सर्व १ )

है। ( इस प्रकार जीव और जगतमें भी भेद नहीं है।) कार्य-कारण आदि भावरूप जगत् चेतन आत्मासे भिन्न नहीं है । वह चैतन्य प्रकाशकी एक झलकमात्र है । अतः जहाँ सब भेदोंका तय हो गया है, वह परमात्मा ही जगत है, यह सिद्ध हुआ । इस प्रकार तत्त्वज्ञान हो जानेपर यह निश्चय हो जाता है कि मैं अच्छेच हूँ ( कोई शुख मुझे काट नहीं सकता ), में अदाह्य हूँ ( मुझे आग जला नहीं सकती ), मैं अशोष्य हूँ ( हवा मुझे स़खा नहीं सकती ) तथा मैं नित्य सर्वव्यापी, सुस्थिर और अचल हूँ । जैसे अपने भ्रमसे औरोंको भ्रममें डालते हुए विवादशील मनुष्य परस्पर विवाद करते हैं, उसी प्रकार जो अज्ञानी हैं. वे ही इस प्रमात्मतत्त्वके विषयमें वाद-विवाद करते हैं । हमलोग तो भ्रमरहित हो गये हैं । अतः हमारे लिये विवादका अवसर ही नहीं है। अज्ञानी लोगोंने जिसकी सत्ताको दृढ्तापूर्वक मान रक्खा है, वह दृश्य जगत् उनकी दृष्टिमें मूर्त एवं सत्य है; अत: उन्हींकी भावनाके अनुसार उसमें पृथक विकार आदि हो सकते हैं । परंतु आत्मज्ञानीकी दृष्टिसे जो निराकार, असत्य एवं चिन्मय आकाशरूप है, उसमें आत्मासे पृथक विकार आदिकी प्रतीति कैसे सम्भव है।

चेतन आत्मा खयं अपने खरूपमें किसी प्रकारका विकार न आने देकर विचित्र आकाशके रूपमें आविर्भृत होता है। तत्पश्चात वह चेतन खयं ही आकाराजनित वायु होकर विलक्षण स्पन्दन ( कम्पन ) के साथं प्रकट होता है। इसके बाद ( जिसकी उत्पत्तिकी चर्चा अभी की जायगी, उस तेजस्तत्त्वके रूपमें प्राद्धर्भत हुआ ) चेतन खयं जलतत्त्र बनकर विचित्र विकासको प्राप्त होता है। वह जल धरती खोदकर निकाले गये कृप, तडाग आदिके जलसे भिन्न होता हैं (क्योंकि प्रध्वीकी सृष्टिसे पहले उसका उस कृप आदिसे सम्बन्ध होना सम्भव नहीं है )। जळतत्त्रकी सृष्टिके बाद वह चेतन खयं ही सुवर्ण, रजत आदि विचित्र धातुओंसे पूर्ण पृथ्वी- तत्त्वको-देवता, असर एवं मनुष्य आदिके दारीरभावको भी प्राप्त हुआ।

सदा उदित रहनेवाला चेतनरूपी चन्द्रमा खयं ही अपने विचित्र रसोल्ळाससे यक्त चाँदनी और महान चिन्मय प्रकाश बनकर प्रकट हुआ । अपने चैतन्यख्राहपके ज्ञान-के आलोकसे दश्य-प्रपञ्चरूपी अज्ञानान्यकारके नष्ट हो जानेपर वह चेतन आत्मारूपी चन्द्रमा खयं ही पूर्णताको प्राप्त होकर उदित एवं प्रकाशित होता है और खयं ही जडतावश स्थावर आदि पदार्थीमें अहंभाव करनेसे सप्ति अवस्थाको प्राप्त होता है । चिन्मय महाकाशकप ब्रह्म स्वयं ही अविचार-दशामें स्पन्दनशील प्राण आदिमें आत्म-भावकी कल्पना करनेपर स्पन्दी अर्थात् संसारी हो जाता है। फिर विचार करनेसे 'मैं चेतन ही हूँ' इस प्रकार जब चैतन्य ज्ञानका उदय होता है, तब वह प्रनः प्रवेवत अपने खरूपभूत चैतन्यमें ही प्रतिष्ठित होता है । यह जगत चेतनरूपी तेजका प्रकाश है । अतः ब्रह्मदृष्टिसे तो यह ब्रह्मखरूप है, किंत जगत-दृष्टिसे यह सर्वथा अस्तित्व-शून्य है । जगत् चेतनरूपी एकमात्र आकाशकी शून्यता है। ब्रह्मरूपसे यह सत् है और जगत्-रूपसे असत्। जगत चेतनरूपी आलोकका महान् रूप है। ब्रह्मदृष्टिसे वह सत् है और उससे भिन्न रूपमें उसकी सत्ताका सर्वथा अभाव है 🖈 जगत् चेतनरूपी वायुका स्पन्दनमात्र है। यह जगन्मयी रेखा चेतनरूपी अमिकी उष्णता है ( जैसे अग्निका उष्णतासे भेद नहीं है, उसी प्रकार चेतनका जगत्से )। यह जगत् चेतनरूपी जलका द्रवत्व ( तरलता ) है, चिन्मय इक्षुदण्डका माधुर्य है, चैतन्यरूप हिमकी शीतलता है, चेतनरूपी ज्वालाकी लपट है. चैतन्यमयी सरिताकी तरङ्ग है और चेतनरूपी सुवर्णका बना हुआ कङ्कण है, चेतनकी सत्ता ही इस जगतकी सत्ता है । जैसे आकाशमें मल नहीं है- वह सर्वथा निर्मल है, उसी प्रकार चेतन परमात्मामें भेद और विकार आदि नहीं हैं---वह सर्वथा अखण्ड एवं निर्विकार है। इस प्रकार ये तीनों लोक सत् आत्माका खरूपभूत होने-से सत् हैं, अन्यया इनका कोई अस्तित्व नहीं हैं।

चित्मय परमात्मामें अवयय और अवययी—इन दोनों शब्दोंने अर्थ खरगोशकं सींगकी भाँति असत् हैं। सम्पूर्ण पदार्थ-समृहोंके अधिष्ठानभृत चेतन आकाशमय परमात्मामें इस भृताकाशजनित वायु आदि जगत्रू पी मल्की प्रतीति होती हैं, परंतु जब असङ्ग भृताकाशसे ही उसके कार्यभृत वायु आदिका सम्बन्ध नहीं है, तब चेतन महाकाश-स्वरूप परमात्मामें इस प्रपञ्जनी सत्ता, असत्ता तथा तु, में आदि मार्बोंके सम्बन्ध केसे हो सकते हैं ! संसारमें जितने कार्य हैं, उन सबके समस्त कारण-समृहोंका आदिकारण ब्रह्मा है। चित्तसे उत्पन्न मनोरथजनित सारे संकल्प-विकल्प असत् होते हैं, अतः चित्त समावसे ही किसीका कारण नहीं है । वह अकारणरूप ही है और वही ब्रह्मा है। यदि हम कहें कि भ्वेत्यजगत्के असत्

होनेपर चेतन भी असत् हो जायगा; क्योंकि वह अपने खरूपभूत चेत्यसे पृथक् नहीं हैं', तो यह ठीक नहीं। चेतनकी असत्ता तो गणीमात्रसे भी सिद्ध नहीं की जा सकती; क्योंकि चेतन आत्मा अनुभवसे सिद्ध है। जो है, उसका अवश्य उदय होता है, जैसे वीजसे अङ्कुरका। यह बात प्रत्यक्ष देखी गयी है। (अतः यह सिद्धान्त स्थिर हुआ कि परमात्माकी सत्तासे ही जगत्की सत्ता है, खतन्त्र नहीं।)

महिष विसिष्ठ जब इतनी बात यह चुके, तब दिन बीत गया। सूर्य अस्ताचलको चले गये। मुनियोंकी बह सभा सायंकालिक नित्यकर्भ करनेके लिये स्नान करनेके उद्देश्यसे महिषिको नमस्कार करके उठ गयी। फिर जब रात बीती, तब प्रांत:कालके सूर्यकी किरणोंके साथ-साथ बह मुनिमण्डली पुनः सभाभवनमें आकर बैठ गयी। (सर्ग १४)

जगत्के अत्यन्ताभावका प्रतिपादन, मण्डपोषाख्यानका आरम्भ, राजा पद्म तथा रानी छोठाका परस्पर अनुराग, छीछाका सरस्वतीकी आराधना करके वर पाना और रणखूमिमें पतिके मारे जानेसे अत्यन्त न्याक्कठ होना

जैसे समुद्रके मीतर जलके स्पन्द (हलन-चलन आदि) जलके खमावसे च्युतं हुए विना ही लहरोंके वेगके रूपमें प्रकट होते हैं, उसी प्रकार चेतन परमालामें हर्यजगत्की प्रतीतियाँ होती रहती हैं। जैसे खप्र और संकल्प (मनोरथ) में प्रतीत होनेवाले घट-पट आदि पदार्थ अनुभवमें आनेपर भी वास्तवमें हैं नहीं, उसी प्रकार चेतनाकाशरूपी परव्रहा परमालामें हिंगोचर होनेवाले थे पृथ्वी आदि जगत् इन्द्रियोंके अनुभवमें आनेपर भी वास्तवमें हैं नहीं। जैसे मरुभूमिमं सूर्यकी किरणोंके अन्तर्गत दीखनेवाली जलकी नदी (मृगत्णा) में कहीं भी जलका होना सम्भव नहीं है, उसी प्रकार इस विज्ञानाकाशस्त्रप्प जगत्में मूर्तरूपका होना सम्भव नहीं है, उसी प्रकार इस विज्ञानाकाशस्त्रप्प जगत्में मूर्तरूपका होना सम्भव नहीं है।

ग्रहण नहीं होता तथा जो संकल्पकिएत नगरके समान मिथ्या है, उस जगत्में जो इस्पताकी प्रतीति होती है, वह मरुमरीचिकामें दृष्टिगोचर होनेवाली नदी-के समान आन्तिरूप ही है। इस जगत्का जो दर्शनीय-सा दर्श्य-वैभव है, उसे साक्षिभूत चैतन्यमयी तराज्के एक पल्डेमें रक्खा जाय और दूपरी ओर खमको रखकर सार और असारका विवेचन करनेवाली बुद्धिरूप कॉंटे-से यदि तौला जाय तो वह दर्श्य-वैभव खप्रकी माँति कल्नारहित (असस्य) होकर आकारकी माँति शून्यरूप अथवा चेतनाकाशमय महसरूपमें ही स्थित होता हैं।

अज्ञानियोंकी जो समझ हैं, उसीमें 'जगत्' शब्दका ब्रह्मसे भिन्न अर्थ भासित होता है। वास्तवमें जगत्, ब्रह्म और स्व ( आत्मा )—इन शब्दोंके अर्थमें कोई मेद है ही नहीं। इसलिये यहाँ जगत आदि कोई भी दश्य उत्पन्न नहीं दृआ है । नाम और रूपसे रहित चेतन ब्रह्म ही ज्यों-का-त्यों ( निर्विकार भावते ) विराज-मान है । इस रीतिसे मायामय महाकाशमें स्थित यह जगत आवरणश्रन्य चेतन आकाशरूप परमात्मा ही है। इस विपयमें मण्डपाख्यान सुनाया जाता है, जो कानोंके लिये आसूपगरूप है । तुम ध्यान देकर इसे सुनो।



पूर्वकालमें इस भूतलपर पद्म नामसे प्रसिद्ध एक राजा हो गये हैं, जो अपने कुलक्ष्मी सरोत्ररमें प्रकुल्ल कमलके समान शोभा पाते थे। वे राजलक्ष्मीसे सम्पन्न और अनेक पुत्रोंसे युक्त होते हुए भी विवेक-शील थे। ये मर्यादाका पालन करनेमें समझ और दोषरूपी तिनकोंको जला डालनेके लिये अग्निके समान थे । जैसे मेरुपर्वत देवताओंका आश्रय है, वैसे ही वे विद्वानोंके समुदायको आश्रय देनेशळे थे। जैसे पूर्ण चन्द्रमाके उदयमें महासागर उल्लिसत हो उठता है, उसी प्रकार उनके सुपशके विस्तारसे संसारका आनन्द-वर्धन होता था । वे सद्गुणरूपी हंसेंकि छिये मान-सरोवर थे । संग्राम-भूमिमें रावुरूपी झाड़ियोंको कम्पित कर देनेके लिये प्रचण्ड पवन थे । मनरूपी मतवाले हाथीको वशमें करनेके लिये सिंह थे। समस्त विद्यारूपी वनिताओंके प्राणवल्टम और सम्पूर्ग आश्चर्यमय गुणोंकी खान थे । देवदोही दैत्योंके सैन्य-ममुद्रको मथ डालनेके लिये शोभाशाली मन्दराचल थे। भगवान् विष्पुके ममान साहस और उत्साहमें सम्पन्न थे। सौजन्यरूपी कुमुदिनीके विकासके लिये शीतरहिम चन्द्रमा थे तथा दुराचाररूपी विषक्ती बेटोंको भस्म करनेके लिये धवकती हुई आग थे।

राजा पद्मकी पत्नीका नाम था लीला । वह वडी सुन्दरी तथा सब प्रकारके सौभाग्यसे सम्पन्न थी। ळीळा इस भूतळपर प्रकट हुई ळक्ष्मीके समान शोभा पाती थी। पति-सेवाके जितने प्रकार हो सकते हैं, उन सबमें निष्ण होनेके कारण उसकी मनोरमता वढ़ गयी थी ( अथवा सबके अनुकूल वर्ताव करनेके कारण वह सभीको प्रिय एवं मनोहर जान पड़ती थी ) । वह सदा मीठे वचन बोळा करती थी और आनन्द-मान होकर मन्द-मन्द गतिये चळती थी । जब वह मुस्कराती, उस समय ऐसा लगता, मानो दूसरे चन्द्रमाका उदय हो गया है। उसके अङ्ग गौर वर्णके थे। पतिकी प्राण-वल्लभा लील राजाके खिन्न होनेपर खिन्न हो उठती थी, उनके प्रसन्त होनेपर आनन्दमन्त हो जाती थी और जब वे किसी चिन्तासे व्याकुळ होते, तब वह भी चिन्ताके कारण घवरा उठती थी। इस प्रकार सारी वातोंमें तो वह पतिके प्रतिविम्बकी भाँति उनका अनुकरण एवं अनुसरण करती थी; परंतु उनके कृपित

होनेपर वह केप्रल भयभीत होनी थी (क्रोध नहीं करनी थी)।

रघुनन्दन ! लीजा अपने पतिकी अनन्यप्रिया— एकमात्र बल्ल्यमा श्री अथवा उसका अपने पतिमें अनन्य अनुराग था । ऐसी भार्याके पति महाराज पद्मने भूतल्य्की अप्सरा-सी मनोहर अपनी उस प्रेयसीके साथ खाभाविक प्रेम-रसका आखादन करते हुए विहार किया । इस प्रकार सुखमें पली हुई राजाकी प्रणयिनी और प्रियतमा, सुन्दर भौंहों और शुभ संकल्पसे सुशोमित होनेबाली लीलाने एक दिन मन-ही-मन विचार किया कि ध्ये मेरे प्राणोंसे भी अधिक प्रिय पतिदेव पृथ्वीनाथ महाराज, जो जवानीके उल्लाससे परिप्रूग और परम कान्तिमान् हैं, किस उपायसे अजर-अमर हो सकते हैं ! मैं तप, जप और यम-नियम आदि चेटाओंसे ऐसा प्रयत्न करूँ, जिससे ये चन्द्रमाके समान मनोहर सुखवाले राजा अजर-अमर हो जायँ । पहले में ज्ञान, तपस्या और विद्यामें वक्टे-चढ़े बाह्यणोंसे पूछती हूँ कि कौन-सा ऐसा उपाय



है, जिससे मनुष्योंकी मृत्यु न हो। १ ऐसा विचार करके उसने पूर्वोक्त गुणवाले ब्राह्मणोंको बुल्वाया और उनकी पूजा करके नतमस्तक हो बारंबार पूळा—'विप्रगण! ( सुझे ओर मेरे पतिको) अमरत्व कैसे प्राप्त हो सकता है ११

वाह्यण बोले—देवि ! तप, जप और यम-नियमों-का पाल्टन करनेसे सिद्धोंकी समस्त सिद्धियाँ प्राप्त हो सकती हैं; परंतु उनसे अमरन्व कदापि नहीं मिल सकता ।

ब्राह्मणोंके मुखसे यह बात सुनकर अपने प्रियतमके भावी वियोगसे भयभीत हो लीलाने अपनी बुद्धिसे ही फिर तत्काल इस प्रकार सोचना आरम्भ किया—'यदि देववरा पतिके सामने मेरी मृत्यु हो गयी, तव तो मैं सम्पूर्ण दु:खोंसे छूटकर परमालामें सुखपूर्वक स्थित हो जाऊँगी; किंतु यदि एक सहस्र वर्षके बाद पहले मेरे पति ही चल बसे तो मैं ऐसा यत्न करहँगी, जिससे उनका जीव घरसे वाहर न जा मकेगा । फिर तो मैं अपने अन्त:पुरके मण्डपमें, जहाँ मेरे पतिदेवका जीव विचर रहा होगा, पतिके दृष्टिपथमें रहकर सदा सुखपूर्वक निवास करहँगी। अपने संकल्पकी सिद्धिके लिये मैं आजसे ही जप, उपवास और नियमोंद्वारा झानमयी सरस्वती देवीकी तवतक आराधना करती रहूँगी, जवतक कि वे पूर्णरूपसे संतुष्ट न हो जायँ।'

ऐसा निश्चय करके उस श्रेष्ठ नारीने अपने खामीको वताये विना ही नियमपरायण हो शास्त्रीय विधिक्षे अनुसार उम्र तपस्या आरम्म कर दी। तीन-तीन रात बीत जानेपर वह मोजन करती और देवता, ब्राह्मण, गुरु, ज्ञानी एवं विद्वानोंकी पूजामें तत्पर रहती थी। वह अपने शरीरको सदा स्लान, दान, तप और ध्यानमें लगाये रखती थी। सम्पूर्ण शास्त्रीय कर्मोंका फळ अवस्य मिळता है, ऐसी आस्तिकतापूर्ण बुद्धिसे युक्त हो वह सदाचारका पालन करती और पतिके क्लेशोंका निवारण

करनेमें दत्तचित्त रहती थी । उन दिनों भी वह पहले- हुई हूँ । अतः तुम मुझसे कोई मनोवाञ्चित वर की ही भाँति ठीक समयपर पूरी चेष्टा और लगनके साथ शास्त्रोक्त रीतिसे क्रमशः पतिकी सेत्रा-शुश्रुषा करके उन्हें संतुष्ट रखती थी। अतः अपनी वर्तमान स्थितिका उसने पतिको पता नहीं लगने दिया। इस तरह नियम-पालनसे सुशोभित होनेवाली उस मोली-माली लीटाने लगातार तीन सौ रातोंतक कष्टप्रद चेष्टाओंके द्वारा तपस्याका निर्वाह किया। सौ त्रिरात्र व्रतोंकी



पूर्ति हो जानेपर उसके द्वारा पूजित और सम्मानित हो गौरवर्णा भगवती वागीश्वरी सरखती संतुष्ट हो उसके सामने प्रकट हुई और बोळीं।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—बेटी ! तुमने जो निरन्तर तपस्या की है, वह तुम्हारी पति-भक्तिके कारण अधिक उस्कर्ष-शालिनी हो गयी है। उससे मैं तुमपर बहुत संतुष्ट प्रहण करो ।

रानी बोली-दिवि! आप जन्म और जरारूपी अग्नि-की ज्वाळाओंसे उत्पन्न दाहरूपी दोषका शमन करनेके लिये चन्द्रमाकी प्रभाके समान हैं, आपकी जय हो। आप हृदयकी अज्ञानान्यकार-राशिका निवारण करनेके लिये सूर्यदेवकी प्रभाके तुल्य हैं, आपकी जय हो । अम्व ! मात: ! जगदम्बिके ! इस दीन सेविकाका आप संकटसे उद्धार करें। अमे ! मैं आपसे जो दो वर माँगती हूँ, उन्हें मुझे देनेकी कृपा कीजिये । उनमें पहला वर तो यह है कि जब मेरे पतिदेवका शरीर छट जाय, तब उनका जीव मेरे इस अन्तः पुरके मण्डपसे बाहर न जाय। और महादेवि ! मैं दूसरा वर यह माँगती हूँ कि जब-जब मैं आपसे वर पानेके उद्देश्यसे दर्शन देनेकी प्रार्थना करूँ, तब-तब आप मुझे अवस्य दर्शन दें।

ळीळाकी यह बात सुनकर जगन्माता सरखतीने कहा-'बेटी! तुम्हारी यह अभिलाषा पूर्ण हो ।' यह कहकर वे खयं वहाँसे अदृश्य हो गयीं---ठीक वैसे ही जैसे महासागरमें लहर उठकर खयं ही शान्त हो जाती है। तदनन्तर जिसकी इष्टदेवी संतुष्ट हो गयी थीं, वह राजरानी लीला संगीत सुनकर मस्त हुई मृगीके समान आनन्दमें मग्न हो गयी। इसके बाद पक्ष जिसके नेमिगोलक, मास जिसके मध्यगोलक तथा ऋतु जिसके नामिगोलक हैं, दिन जिसके अरे हैं, वर्ष जिसका अक्षदण्ड ( धुरा ) है और क्षण जिसके नामिका छेद है, ऐसे गतिशील कालचक्रके चलते रहनेसे लीलाके पतिकी चेतना सूखे पत्तेके रसकी भाँति देखते-ही-देखते शरीरमें सहसा अदृश्य हो गयी।

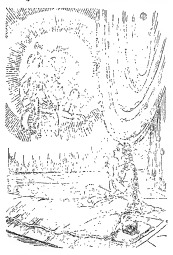
बात यह हुई कि गिली राष्ट्रने आक्राण किया और युद्धमें घायल होकर उनका शर्मर धराशायी हो गया । ( वे अन्त:पुर्में लाये गये और वहीं मर गये । ) इस प्रकार राजाकी एत्यु हो जानेगर लील अन्त:पुरके मण्डपमें जल्कात्य कमण्डिनीकी मीति सुरक्षा गयी— उसका सुख मल्लिन हो गया । विपत्तन्य उस नि:शाससे उनका सारा अवर-पल्लव सूख गया । वह वेचारी वाणसे विश्री हुई हरिणीके समान छटपुराती हुई एर्यु-तुल्य अवस्थाको पहुँच गयी। तप्थात् जल्कारायक मृखजामेसे व्याञ्चल हुई मछलीके जपर जैसे आपाइकी पहुँच वर्षा अनुक्रम्या करती है, उसी प्रकार पतिके वियोगसे अस्यन्त विह्नल हुई लीलाके जपर दयामयी सरस्वतीने आकाशवाणीके रूपमें कृपा की । ( सर्ग १५—१६ )



सरस्रतीकी आज्ञासे पतिके शवको फुलांकी टेरीमें रखकर सत्राजिस्थित हुई छीलाका पिकं वासनामय स्टब्स एवं राजवेशवको देखना तथा समाधिसे उटकर पुनः राजसवारी समाध्येका दर्धन करना

श्रीसरस्त्रतीजीन कहा—देटी ! अपने पनिकें शक्को तुम फ्रलेंके ढेरमें टिपाक्तर रक्को । ऐसा करनेसे तुम फिर अपने इस पतिको प्राप्त कर लोगी । न तो ये फ्रल सुरक्षायेंगे और न तुम्हारे पतिका यह शत्र ही सङ्ग्याल्क कर नष्ट होने पायेगा । फिर थोड़े ही दिनोंमें यह शत्र पुनः जीवित होकर तुम्हारे पतिका उत्तरराधित्व सँमालेगा । इसका जीव जो आकाशके समान निर्मल है, तुम्हारे इस अन्तःपुरके मण्डपसे शीघ्र बाहर नहीं निकल सकेगा ।

तव अपने पतिको वहीं अन्तःपुरमें फुळोंके ढेरमें छिपाकर रखनेके पश्चात् रानीको कुछ आक्ष्मामन मिन्छा; परंतु घरमें निधि (खजाने) को रखकर भी उसके उपयोगसे विक्षत होनेके कारण दरिद्रतापूर्ण जीवन बितानेवाळी स्त्रीके सामान छीछा भी पतिकी सेवाके सुखसे विक्षत होनेके कारण उस विषयमें दरिद्र ही बनी रही।



फिर उसी दिन आधीरातके समय जब सभी परिजन ( सेवकराण ) निद्रासे अचेत हो गये, छीछाने अन्त:पुर-के उस मण्डपमें विशुद्ध ध्यानसे युक्त अन्त:करणके द्वारा ज्ञानमयी भगवती सरखतीदेवीका बड़े दु:खसे आवाहन किया। देवी उसके पास आ गयीं और वोटीं—

'बेटी ! तुमने क्यों मेरा स्वरण किया है ! तुम क्यों अपने मनमें शोकको स्थान देती हो ! जैसे मृगतृणामें झूठे ही जळकी प्रतीति होती हैं, उसी प्रकार ये संसार-रूपी श्रम मिथ्या ही प्रतीत होते हैं ।'



हीलाने कहा—देवि ! मेरे पति कहाँ हैं ? क्यां करते हैं और कैसे हैं ? सुभे उनके पास के चित्रये ! में उनके बिना अकेटी नहीं जी सकती !

श्रीसरस्वतीजी वोर्टी — सुमुखि ! एक शुद्ध चेतन परमात्मरूप आकाश है, दूनरा मनरूप आकाश है और तीसरा यह सुप्रसिद्ध भूताकाश है । जित्ताकाश और भूताकाश—इन दोनोंसे जो सर्वथा शून्य है, उसीको तुम चिन्मय आकाश समक्षो । तुमने जो अपने पतिके रहने आदिका स्थान पूछा है, वह चेतन आकाशमय कोश ही है ( उससे अतिरिक्त नहीं है ); अतः चेतन आकाशका एकाअमनसे जन जिन्तन किया जाता है, तब प्रथक् विद्यमान न होनेपर भी बह शीव्र दिखायी देता और अनुभवमें आता है । मदे ! यदि तुम सम्पूर्ण संकल्पोंको त्यागकर उस चेतनाकाशक्य पग्रक्षमें स्थित हो जाओ—उसीमें मनको एकाज कर दो तो तुम उस सर्वातमपदको, जो परम तत्त्वक्य है, अवस्य प्राप्त कर लेगी—इसमें संशय नहीं है । सुन्दरि ! उक्त तत्व यद्यपि इस जगत्के अत्यन्ताभावका बोध होनेपर ही सुलभ होता है, दूसरे किसी उपायसे नहीं, तथापि तुम मेरे बरदानके प्रभावसे उसे शीव्र प्राप्त कर लेगी।

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन! यह कहकर देवी सरखती अपने दिव्य धामको चर्ची गयीं और ठीना छीनापूर्वक ( अनायास ) ही निर्विकल्प समाधिमें स्थित हो गयी।

रानीने निर्विकल्प समाधिके द्वारा चेतन काशमें स्थित होकर अपने उसी राजप्रासादके आकाशमें राजा पद्मको सिंहासनपर विराजमान देखा। ( वे अपनी वासना और



कर्मींके अनुसार देह-गेह एवं वैभवसे सम्पन्न थे।) अनेक राजाओंसे घिरे हुए सभामण्डपमें सिंहासनपर कैने हुए राजाकी वन्दीजन 'महाराजकी जय हो, हमारे

।धिराज चिरजीवी होंग इत्यादि कहकर स्तुति करते । वे अपने अधीनस्य जनपद तथा सेनाके कार्यकी अ-भाल करनेमें सादर ज़टे हुए थे । पताकारूपिणी मुद्धारियोंसे व्याप्त राजधानीके जिस सन्दर सभाभवनमें राजा बैठे थे, उसके पूर्व दरवाजेपर असंख्य मुनियों और ब्रह्मर्षियोंकी मण्डली विराज रही थी। दक्षिण द्वारपर असंख्य राजे-महाराजे विद्यमान थे । पश्चिम द्वारपर अगणित सुन्दरी ललनाओंका समूह शोभा पाता था और उत्तर द्वारपर असंख्य रथ, हाथी एवं घोड़ोंकी भीड़ लगी थी । राजाने गुप्तचरकी वातें सुनकर दक्षिण देशके युद्ध-की गतिविधिका निर्णय किया । पंक्तिबद्ध खड़े हुए अगणित भुपालोंकी प्रभासे उस राजभवनका सारा ऑगन जगमगा रहा था । यज्ञमण्डपमें वेदमन्त्रोंका उचारण करते हुए ब्राह्मणोंकी वेदध्वनिसे श्रेष्ठ वाद्योंका मधर घोष दब गया था । अनेक सामन्तनरेश आरम्भमें मन्द गतिसे चलनेवाले उत्तम कार्योमें संलग्न थे । अनेक शिल्पियोंके सरदार वहाँ नाना नगरोंके निर्माणकी तैयारीमें ळगे हुए थे। उस समय आकाशखरूपा लीला उस आकाशरूपिणी राजसभामें प्रविष्ट हुई। जैसे दूसरेके संकल्पसे निर्मित हुई नगरीको दूसरा नहीं देखता, उसी प्रकार अपने आगे-आगे विचरती हुई लीलाको उस सभामें रहनेवाले लोगोंमेंसे किसीने नहीं देखा। वहाँ उसने अपने उन्हीं सब लोगोंको सभामें बैठे देखा. जो पहले देखे गये थे. मानो वे सव-के-सब राजाके साथ ही एक नगरसे दूसरे नगरमें चले आये हों। जो पहले जहाँपर बैठते थे, वे वहीं बैठे थे। वैसा ही उनका आचरण था । लीला जिन्हें पहले देख चकी थी. उन्हीं बालकों, उन्हीं मन्त्रियों, उन्हीं सामन्त-नरेशों. उन्हीं विद्वानों, उन्हीं विदूषकों तथा उन्हीं पहले-

वाले सेवकोंसे मिलते-जलते भृत्योंको भी देखा ।

तदनन्तर उसने कुछ दूसरे पण्डितों और सुहृदोंको भी देखा, जो सर्वथा नये थे-पहले कभी देखनेमें नहीं आये थे; कुछ व्यवहार भी पहलेसे भिन्न दिखायी दिये। बहुत-से पुरवासी तथा अन्य लोग भी अपरिचित दृष्टिगोचर हुए । पहलेकी सारी जनता और समस्त पुरवासियोंको भी वहाँ देखकर सुन्दरी लीला चिन्ताके वशीभूत हो गयी । वह सोचने लगी---'क्या उस नगरमें रहनेवाले सब-के-सब मर गये । फिर सरखतीदेवीकी कुपासे बोच प्राप्त हुआ । उसकी समाधि ट्रंट गयी और वह क्षणभर-में पहलेके अन्तः पुरमें अवस्थित हो गयी। उसने वहाँ आधीरातके समय सव लोगोंको पूर्ववत् सोते देखा। फिर उसने नींदमें पड़ी हुई सिखयोंको उठाया और कहा---'मुझे वड़ा दु:ख हो रहा है, अत: तुमलोग सभाभवनमें मुझे स्थान दो । यदि मैं पतिदेवके सिंहासन-के पास बैठूँ और समस्त सभासदोंको वहाँ प्रविवत उपस्थित देखूँ, तभी जीवित रह सकती हूँ, अन्यथा नहीं।

रानीके यों कहनेपर सारा-का-मारा



जाग उठा और क्रमशः सब लोग अपने-अपने सर्वस्व-भूत कार्य-कल्पपमें जुर गये । जैसे सूर्यकी किरणें लोगों-को अपने-अपने न्यवहारमें लगानेके लिये पृथ्वीपर आती हैं, वैसे ही समृह-के-समृह छड़ीशर राजसेक्क पुरवासी समासदोंको बुलानेके लिये चारों ओर चल दिये । दूसरे-दूसरे सेवक आदरपूर्वक समामत्रकी उसी तरह सफाई करने लगे, जैसे शरद्-ऋतुके दिन मेघोंसे मलिन हुए आकाशको खच्छ कर देते हैं । जैसे महाप्रलयके बाद जब त्रिलोकीवित पुन: सृष्टि होती है, तब सारे लोकपाल अपनी-अपनी दिशाओं में अधिष्ठित हो जाते हैं, उसी तरह निर्दोष मन्त्री और सामन्त्राण उस समाभवनमें अपने-अपने स्थानपर आ बैठे । राजाके सिंहासनके पास ही रानी लीला एक नृत्रत सुवर्णमय विचित्र आसनपर विराजमान हुई । उसने पहलेकी ही माँति यथस्थान बैठे हुए पूर्वपरिचित समस्त नरेशों, गुरुजनों, श्रेष्ठ पुरुषों, मित्रों, सदस्यों, सुहदों, सम्बन्धियों और बन्धु-बान्धवोंको देखा । राजाके राष्ट्रमें निवास करनेवाले समी लोगोंको वहाँ पूर्ववत् ही देखकर रानीको बड़ी प्रसन्तता हुई । (सर्ग १७)

# लीलाका सरखतीसे कृत्रिम और अकृत्रिम सृष्टिके विषयमें पूछना और सरस्वतीका इस विषयको समझानेके लिये लीलाके जीवनसे मिलते-जुलते एक ब्राह्मण-दम्पतिके जीवनका वृत्तान्त सुनाना

श्रीविसष्ठजी कहते हैं— खुनन्दन ! तदनन्तर रानी लीला सभाभवनसे उठ गयी और अन्त:पुरमें प्रवेदा करके रनवासके पूर्वोक्त मण्डपमें फूलोंसे ढके हुए पितके पास जा पहुँची तथा मन-ही-मन इस प्रकार विचार करने लगी— 'अहों ! यह तो वड़ी विचित्र माया है । ये हमारे पुरवासी मनुध्य इस बाह्य प्रदेशमें और उस अन्तर-देशमें भी विद्यमान हैं । ताल, तमाल और हिंताल आदि हुक्षोंसे घिरे हुए ये पर्वत जैसे वहाँ हैं, उसी तरह यहाँ भी हैं । यह बड़ी ही आश्चर्यजनक माया फैली हुई है । जैसे दर्पणमें पर्वत उसके भीतर और बाहर भी स्थित प्रतीत होता है, उसी प्रकार चेतन-आकाशरूपी दर्पणमें भीतर और बाहर भी यह सृष्टि प्रतीत हो रही है । उनमेंसे कौन सृष्टि भ्रान्तिमयी है और कौन वास्तविक, इस संदेहको मैं वागीश्वरी देवीकी पूजा करके उन्होंसे पूछती हूँ, जिससे उनके उपदेशसे संशयका निवारण हो जाय ।' ऐसा निश्चय करके रानीने उस समय देवीका

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! तरनन्तर रानी पूजन किया और देखा--देवी सरखती कुमारीरूप



धारण करके सामने आ गयी हैं। तव टीटा परमार्थ-महाशक्तिखरूपा देवीको सिंहासनपर विराजमान करके खयं उनके सामने पृथ्वीपर खड़ी हो गयी और इस प्रकार पूछने टगी।

टीटाने कहा—परमेश्वरि! मैं आपके सामने विनम्र होकर जो कुछ पूछ रही हूँ, उसे बताइये। यह त्रिटोकी-का प्रतिविश्व-वेंभव बाहर भी स्थित है और भीतर भी। इनमेंसे कौन कृत्रिम ( झूटा ) है और कौन अकृत्रिम ( सचा )! देवि अभ्विके! जैसे में यहाँ खड़ी हूँ और आप यहाँ बैटी हैं, देवेश्वरि! इसीको में सची स्थि समझती हूँ। परंतु जहाँ इस समय मेरे पतिदेव विराजमान हैं, उस स्थिको में कृत्रिम समझती हूँ, क्योंकि वह सूना है। उससे देश, काल और व्यवहारकी पूर्ति ( सिद्धि ) नहीं होती।

देवीने कहा—चेटी! अकृत्रिम सृष्टिसे करापि कृत्रिम सृष्टि नहीं उत्पन्न होती। कहीं मी कारणसे विलक्षण ( सर्वथा मित्र ) कार्यका उदय नहीं होता।

लीलाने कहा—माताजी ! मुझे तो कारणसे कार्य सर्वथा बिल्क्षण दिखायी देता है । मिट्टीका लोंदा जल धारण करनेमें असमर्थ हैं; किंतु उसीसे उत्पन्न हुआ घड़ा जलका आधार बन जाता है ।

देवीने कहा — सुमुखि ! बताओ तो सही — इस सृष्टिके अन्तर्गत जो पृथ्वी आदि तत्त्व हैं, उनमेंसे कौन-सा तत्त्व तम्हारे पतिकी सृष्टिका कारण हैं !

लीला बोली—देवि ! मेरे पतिकी वह स्मृति ही उस रूपमें दृद्धिको प्राप्त हुई है, अतः में स्मृतिको ही उस सृष्टिका कारण समझती हूँ । उसीसे यह सृष्टि हुई है, ऐसा मेरा निश्चय है ।

देवीने कहा—अबले ! स्पृति तो आकाशकी माँति शून्यरूप है । जैसे स्पृति शून्य है, उसी प्रकार उससे उरपन्न तुम्हारे पतिकी सृष्टि भी शून्य ही है । वह उस रूपमें अनुभवमें आनेपर भी शून्यके अतिरिक्त कुछ नहीं है।

लीलाने कहा—देवि ! जैसे आपने मेरे पतिकी सृष्टिको स्पृतिमात्र—-शून्यरूप बताया है, उसी तरह में इस सृष्टिको भी स्पृतिमात्र एवं शून्यरूप ही समझती हूँ । समाधिमें देखी गयी वह सृष्टि ही मेरी ऐसी मान्यतामें उदाहरण है ।

देवीने कहा-—वेटी ! ठीक ऐसी ही बात है । वह सृष्टि असत् होनेपर भी ( उसका आश्रयभूत चेतन आत्मा ही ) तुम्हारे पतिके उन-उन भावोंसे उस रूपमें प्रकाशित होता है । इसी तरह यहाँ यह सृष्टि भी मिथ्या ही है ( तथापि उसका आश्रयभूत चेतन आत्मा ) जीवके विभिन्न भावोंके अनुसार इस रूपमें भासित होता है ।

लीला बोली—देवि ! जैसे इस सृष्टिसे मेरे पतिकी भ्रमरूप अमृत सृष्टि हुई, वह प्रकार मुझे बताइये; जिससे मेरा यह जगत्रूपी भ्रम दूर हो जाय ।

देवीनं कहा—जिस प्रकार पूर्व सृष्टिकी स्मृतिसे उत्पन्न हुई यह अमरूपिणी सृष्टि सम-श्रमके तुल्य प्रतीत होती है, उस प्रकार में तुमसे इस विषयका प्रतिपादन करती हूँ, सुनो । चिन्मय आकाशमें कहीं ( अज्ञानसे आहुत मागमें और उसके भी ) किसी एक देशमें ( विवाताके अन्तःकरणके एक अंशमें ) संसाररूपी मण्डप है, उस मण्डपके किसी एक आकाशरूपी कमरेक भीतर एक कोनेमें पर्वतरूपी मिद्दीके ढेलेके नीचे एक छोटा-सा गाँव है । नदी, पर्वत और वनोंसे घिरे हुए उस ग्रामके भीतर एक धर्मपरायण नीरोग अग्निहोत्री ब्राह्मण अपने स्नी-पुत्रोंके साथ रहते थे । उन्हें वहाँ गायका दूध सुल्य था । वे राजाके भयसे सर्वथा मुक्त थे तथा वहाँ आनेवाले सभी प्राणियोंका वे आतिथ्य-सर्कार करने थे ।

बेटी ! वे ब्राह्मण धन-सम्पत्ति, वेश-भूषा, अवस्था, कर्म,

विद्या, विभव और चेष्टाओंकी दृष्टिसे साक्षात् विशिष्ट मुनिके समान थे। उनका नाम भी विसिष्ट ही था। उन्हें चाँदजैसी भार्या प्राप्त थी, जिसका नाम अरुम्बती था। एक
दिन उन ब्रह्मिष्मेंने, जो उस पर्वतके दिग्छरपर हरी-हरी
धासोंसे ढकी दृई समतल भूमिपर बैठे हुए थे, नीचे एक
राजाको देखा, जो अपने सारे परिवारके साथ दिकार
खेलनेकी इच्छासे जा रहे थे। वे अपनी उस विशाल
सेनाके महान् घोषसे मानो मेरु पर्वतको भी विदीर्ण कर
देना चाहते थे। उस सेनाके महान् कोलाहलसे दिग्छम-सा
हो जानेके कारण सभी दिशाओंके प्राणियोंके समुदाय
भाग रहे थे—जलके भैंवरके समान एक-एक स्थानपर
चक्कर काट रहे थे। उन भूपालको देखकर ब्राह्मणने मनही-मन यह विचार किया—'अहो! राजाका पद बड़ा



ही समगीय है। उस पदपर प्रतिष्ठित मनुष्य सम्पूर्ण सौभाग्योंसे उद्घासित हो उठता है। क्व ऐसा समय आयेगा जब कि मैं भी पैदल, रथ, हाथी और घोड़ोंसे संकुष्ट चतुरंगिणी सेना, पताका, छत्र और चँवरसे सम्पन्न हो दस दिशारूपी कुखोंको परिपूर्ण करनेवाला राजा होऊँगा।' उसी दिनसे ब्राह्मणके मनमें इस तरहका संकल्प होंने लगा। वे जनतक जीवित रहे, प्रतिदिन आलस्य छोड़कर खधर्म-पालनमें लगे रहे। तत्पश्चात् उनके शरीरको जर्जर बना देनेके लिये जर्जरित अङ्गनाली जरावस्था बड़े आदरके साथ उन ब्राह्मण देवताके पास आयी। जब वे मृत्युके निकट पहुँच गये, तब उनकी प्रतीको बड़ी चिन्ता हुई। उस कल्याणम्यी ब्राह्मणप्रतीने तुम्हारी ही माँति मेरी आराधना की। अमरत्वको अत्यन्त दुर्लम मानकर उसने मुझसे यह वर माँगा—'देवि!



मरनेपर मेरे पतिका जीव अपने मण्डपसे बाहर न जाय। अतः मैंने उसके उसी वरको खीकार कर ल्रिया। तदनन्तर काल्वश ब्राह्मणका शरीर छूट गया। फिर उसी घरके आकाशमें वह ब्राह्मणका जीवास्मा स्थित रहा। पूर्व-जन्मके सुदृढ़ एवं महान् संकल्पसे वह ब्राह्मणीका पति खयं सर्वशक्तिशाली राजा वन गया। उसने अपने प्रभावसे

भूमण्डलपर विजय प्राप्त कर ली । उसका प्रताप खर्ग-लोकतक फैल गया और उसने क्रपा करके पाताललोकका भी पालन किया । इस प्रकार वह त्रिलोकविजयी नरेश हो गया। वह याचकोंको मुँहमाँगा दान देनेके लिये कल्पवृक्षके समान था, धर्मरूपी चन्द्रमाके पूर्ण विकासके लिये पूर्णिमाकी रात्रिके सदश था । उधर उस ब्राह्मणके मृत्युमुखमें पहुँच जानेपर उसकी पत्नी ब्राह्मणी शोकसे अत्यन्त कुश हो गयी । उड़दकी सूखी छीमीके समान उसके हृद्यके दो ट्कड़े हो गये। पतिके साथ ही मरकर अपने शरीरको दूर छोड़ वह आतिवाहिक देह (मानस-शरीर) के द्वारा पतिके पास जा पहुँची। जैसे नदी गर्तमें गिरती है, उसी प्रकार पतिका अनुसरण करके उनके पास जा वह वासंती लताके समान शोक-रहित हो गयी । उस पर्वत-प्राममें मरे हुए इस ब्राह्मणके घर हैं, भूमि-बृक्ष आदि स्थावर सम्पत्तियाँ हैं तथा मृत्युके बादसे उनका जीव उस पर्वतीय ग्रामके गृह-मण्डपमें ( सर्ग १८-१९ ) विद्यमान है।



# लीला और सरस्रतीका संवाद—जगत्की असत्ता एवं अजातवादकी स्थापना

देवी सरस्वतीने कहा-कल्याणि ! वही ब्राह्मण अब



राजा होकर तुम्हारा पित हुआ है और जो अरुन्यती नामवाली ब्राह्मणी थी, वह तुम हो । तुम्हीं दोनों सुन्दर दम्पित यहाँपर राज्य करते हो । तुम्हारे पूर्वजनमका यही सारा सृष्टिकम है, जिसे मैंने कह सुनाया । ब्रह्मरूप आकाशमें जीवभावकी भ्रान्ति होनेसे ही यह सब कुछ प्रतीत होता है । इसिलये कौन सृष्टि भ्रमरूप है और कौन भ्रमसे रहित है ? सुतरां सारी सृष्टि ही अनर्गल अनर्थ-बोधके सिवा दूसरा कुछ नहीं है ।

श्रीविसष्ठजी कहते हैं—रधुनन्दन ! देवी सरखतीका यह वचन सुनकर छीळाके सुन्दर नेत्र आश्चर्यसे खिळ उठे। वह इस प्रकार बोळी।

हीलाने कहा—देवि ! आपकी बात तो सत्य ही होगी । मैं उसे मिथ्या कहनेका साहस नहीं कर सकती; परंतु ऐसी विरुद्ध बात कैसे सम्भव हो सकती है ? कहाँ ब्राह्मणका जीव अपने घरमें है और कहाँ इतने बड़े विशाल प्रदेशमें हमलोग स्थित हैं। (फिर वे ब्राह्मण-दम्पति और हमलोग एक कैसे हो सकते हैं?) मेरे खामी जहाँ स्थित हैं वैसा वह दूसरा लोक, वह विस्तृत भूमि, वे विशाल पर्वत और वे दसों दिशाएँ एक घरके भीतर कैसे प्रतीत हो सकती हैं? सर्वेश्वरेश्वरि! यदि कोई कहे कि एक सरसोंके दानेके भीतर मतवाल ऐरावत हाथी बँग हुआ है, परमाणुके भीतर बैठे हुए एक मच्छरने भिंह-समृहोंके साथ युद्ध किया, सुमेह पर्वत कमलगड़ेके भीतर रक्खा हुआ है तो जैसे ये सारी वार्ते असम्भव होनेके कारण असमझस प्रतीत होती हैं—ठीक नहीं लगतीं, उसी प्रकार उस घरके अंदर ये विशाल भूलोक और पर्वत हैं, यह कथन भी असम्भव एवं असंगत ही जान पड़ता है।

देवी सरस्वती बोलीं-सुन्दरि ! मैं यह झूठ नहीं कह रही हूँ । तुम ध्यान देकर यथावत् रूपसे इस विषयको सुनो । दूसरोंके द्वारा तोड़ी जानेवाळी धर्मकी जिस मर्यादाको मैं खयं ही स्थापित करती हूँ, उसीका यदि मैं भेदन करूँ तो दूसरा कौन पालन करेगा ? उस पर्वतीय गाँवके ब्राह्मणका वह जीवात्मा अपने उसी घरके आकाशमें चिदाकाशरूप होकर ही इस कल्पित महान् राष्ट्रको देख रहा है। कल्याणि! जैसे खप्तमें जाग्रत्कालकी स्मृति ल्लप हो जाती है और दूसरी स्मृति उदित होती है, उसी प्रकार तुम दोनोंकी पूर्वजन्मकी स्मृति नष्ट हो गयी है और उससे विपरीत दूसरी स्पृति उदित हुई है। यही उस शरीरका मरण है । जैसे खप्तमें तीनों लोकोंका दीखना, संकल्पमें त्रिलोकीका उदय होना तथा मरू-मरीचिकामें जलका होना असत्य है, फिर भी वहाँ उन वस्तुओंकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार ब्राह्मणके घरके भीतर पर्वत, वन और नगरोंसहित भूमिका होना यद्यपि असत् है तो भी वहाँ इन सबकी प्रतीति होती है। जो असत्यसे उत्पन्न हुआ है, वह असत् है, जो स्मृतिसे उत्पन हुआ है, वह भी असत् है—जैसे मृग-तृष्णाकी नदीमें जलका होना मिथ्या है; फिर उस जलमें जो तरङ्गकी प्रतीति होती है, वह सत् कैसे हो सकती है ?

बेटी ! उस पर्वतीय गृहके आकाशरूपी कोशमें स्थित तुम्हारा जो यह घर है तथा जो मैं हूँ और तुम हो-यह सन कुछ तुम केनल चिन्मय आकाशरूप ब्रह्म ही समझो । इस विषयको स्पष्टरूपसे समझने और समझानेके लिये खप्त, भ्रम, संकल्प और अपने-अपने अनुभवकी परम्पराएँ ही मुख्य प्रमाण ( उदाहरण ) हैं । ब्राह्मणके उस पर्वतीय घरके भीतर उस ब्राह्मणका जीव है । उस जीवाकाशमें ( अर्थात् उस जीवात्माके संकल्पमें ) समुद्र और वनोंसे परिपूर्ण यह पृथ्वी है। कृशाङ्गि ! उस ब्राह्मणके घरके भीतर इस नूतन सृष्टिमें जो यह नगर निर्मित हुआ है, यह यद्यपि मनमें बैठ गया है, तथापि ब्राह्मणका वह पहला घर आज भी मौजूद ही है--नष्ट नहीं द्रुआ । जैसे इस जगत्-सृष्टिकी प्रतीति आभासमात्र है, उसी प्रकार क्षण, कल्प आदिकी प्रतीति भी आभास-मात्र ही है, वास्तविक नहीं । परमात्मामें जो तू-मैं इत्यादि मावोंका अध्यास है, उसके अधीन जो अपने जन्मका भ्रम होता है, ऐसा भ्रम जिन लोगोंको है, उन्हीं पुरुषोंको क्षण, कल्प आदि सम्पूर्ण जगत्की प्रतीति होती है ।

उत्तम व्रतका पालन करनेवाली लीले ! मरणकालकी मिध्याभूत मूच्छीका अनुभव करके जब जीव पूर्वजन्मके सभी भावोंको भुला देता और दूसरे नृतन भावको देखने या अनुभव करने लगता है, तभी वह पलक मारते-मारते मनमें यह स्मरण करने लगता है कि मैं आधेय हूँ और इस आधारमें स्थित हूँ । यद्यपि वह उस समय (चेतन) आकाश (परमात्मा) में आकाश (चिदाकाश जीवात्मा)-रूपसे ही स्थित होता है (इसलिये उसमें आधाराधेय-मावकी कल्पना मिध्या ही है), तथापि उसके चित्तमें वैसा संस्कार प्रकट होता है । उसे यह मान होता है कि हाथ, पैर आदि अवयवोंसे गुक्त यह शरीर मेरा ही

है । उसके मनमें जो शरीर स्थित होता है अर्थात् उसमें जैसे शरीरका संस्कार रहता है, उसी या वैसे ही इस शरीरको वह आत्मीयभावसे देखना है । उसे जान पड़ता है कि भी इस पिताका पुत्र हूँ । इतने वर्षोंकी मेरी अवस्था हो गयी । ये मेरे मनोरम भाई-बन्धु हैं । यह मेरा रमणीय घर है । जब मेरा जन्म हुआ, तब मैं वालक था और अब वढकर ऐसा हो गया हैं ।

खप्रमें द्रष्टा और दरयरूपसे जो विभिन्न पदार्थ किल्पत होते हैं, उन सबमें अदृरयरूपसे जो चेतन स्थित होता है, बही उन खप्रगत पदार्थोंका बाध होनेपर एक-रस चेतनरूपसे पुन: दृष्टिगोचर (अनुभवका विषय) होता है। अत: कुछ भी उत्पन्न नहीं हुआ था—विना उत्पन्न हुए ही खप्रावस्थामें उन बस्तुओंके दर्शन हुए थे। इस तरह जैसे खप्रमें वह चेतन ही द्रष्टा, दृश्य आदिके रूपमें उदित होता है, उसी प्रकार परलोकमें भी उदित होता है और जैसे परलोकमें उदित होता है, उसी तरह इस लोकमें भी वह चेतन ही द्रष्टा, दृश्य आदिके रूपमें आविर्भूत होता है। इसल्ये खप्त, परलोक और इहलोक— इनमें थोड़ा-सा भी मेद नहीं है। ये सब-के-सब असत् होते हुए भी भ्रमवश सत्-से प्रतीत होते हैं —ठीक उसी तरह जैसे जलमें उठनेवाली तरङ्गोंका एक दूसरेंसे मेद नहीं होता और वे सब असत् होती हुई ही सत्-सी प्रतीत होती हैं। चूँकि जलमें ही यह जगत् भ्रमवश प्रतीत हो रहा है, अतः यह कभी उरमक ही नहीं हुआ—यह सिद्धान्त स्थिर हुआ।

### लीला और सरखतीका संवाद—सब कुछ चिन्मात्र ब्रह्म ही है, इसका प्रतिपादन

श्रीसरस्वतीजीने कहा---जैसे आँख खोलनेपर प्राणीको सारे रूप अन्छी तरह दिखायी देने लगते हैं, उसी प्रकार मृत्युरूपी मुर्च्छाके दूर होनेपर जीवको शीघ्र ही सम्पूर्ण लोकोंका पूर्णतः भान होने लगता है। जैसे खप्नमें अपनेको अपने ही मरणकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार जीवको, संसारमें जिसका अनुभव या दर्शन नहीं हुआ है, ऐसा कार्य भी इस तरह तत्काल याद आने लगता है कि इसे मैंने किया है। चिन्मय आकाशरूप प्रमात्माके भीतर मायारूपी आकाशमें इस तरहकी अनन्त भ्रान्तियाँ भासित होती हैं। यह जगत नामकी नगरी जो बिना दीवालके ही प्रतीत होती है, वास्तवमें कल्पनामात्र है (सत्य नहीं )। यह जगत, यह सिंट इत्यादि रूपसे स्मृति ( वासना ) ही विस्तार-को प्राप्त हो रही है। कुशाङ्गी लीले! यह त्रिभुवन आदि दश्य-प्रपञ्च कुछ लोगोंके अनुभवमें आकर उनकी स्मृतिमें स्थित है और कुछ छोगोंके अनुमवमें आये बिना ही उनकी स्मृतिमें विद्यमान है । विश्वका अत्यन्त विस्मृत हो जाना ही मोक्ष कहलाता है । उस अवस्थामें किसीके लिये भी कोई प्रिय और अप्रिय नहीं रह जाते । अहंता और जगत्की आधारभूत अविद्याका अत्यन्त अभाव हुए बिना मोक्ष खाभाविक रूपसे विद्यमान होता हुआ भी उदित नहीं होता । जैसे रज्जमें जो सर्पका भ्रम होता है, वह वास्तविक नहीं है; तो भी जबतक उसमें 'सर्प' शब्द और उसके अर्थकी सम्भावनाका पूर्णरूपसे बाध नहीं हो जाता, तबतक वह शान्त होनेपर भी शान्त नहीं होता । यह जो विशाल संसार है. परब्रह्म ही है-यह निश्चित सिद्धान्त है। अविद्याका अभाव हो जानेपर भी यदि अनुवृत्तिवश प्रतीति होता है तो उसे प्रतीतिमात्र ही समझना चाहिये। वह वास्तवमें नहीं है ( जैसे खप्नसे जागनेपर खप्नके संसारकी आकृति प्रतीत हो तो भी वह मिथ्या ही है. वास्तविक नहीं )। इसी प्रकार जगतके उदित होनेपर भी कहीं कभी कुछ भी उदित नहीं हुआ, केवल चिन्मय आकाशरूप परमत्मा ही स्थित है ।

इस तरह विचार करनेसे यह सिद्ध हुआ कि कभी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ । जो कुछ जगत् आदि दृश्यरूपसे प्रतीत होता है, वह भी चिन्मय परमात्मा ही है । केवल चेतन आकाशरूप ब्रह्म ही अपने आपमें स्थित है ।

लीला बोली—वेवि! जैसे प्रातःकालकी प्रभासे जगत्की रूप-सम्पत्ति सुरूपण्ट दिखायी देने लगती है, उसी प्रकार आपने मुझे यह बहुत ही उत्तम और अद्भुत दृष्टि प्रदान की है। इस समय जबतक मैं तीव्र अभ्यास न होनेके कारण इस दृष्टिमें सुदृद्ध स्थिति नहीं प्राप्त कर लेती, तबतक आप अपने उपदेशद्वारा इस दृश्य-कौतुकका—इस संसारका बाध करती रहें। देवि! बह बाह्यण अपनी ब्राह्मणीके साथ पूर्वसृष्टिके जिस गाँव और घरमें रहता था, उस सृष्टिके उसी पर्वतीय ग्राममें आप मुझे ले चल्चिये। मैं उसे देखना चाहती हूँ।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—छीले ! चेत्यरहित चिन्मय
परमात्मरूप जो परम पावन दृष्टि है, उसका अवल्रम्बन
करके तुम इस आकारका—इस देहके अभिमानका
त्यागकर निर्मल हो जाओ । ( तात्पर्य यह कि पूर्वसृष्टिकी उस वस्तुको देखनेके लिये इस रारीरको भूल
जाना आवश्यक है । ) इस प्रकार जब तुम देहाभिमानरूप मलसे रहित हो जाओगी, तब हम दोनों साथ-साथ
रहकर बिना किसी रुकाबटके उस सृष्टिको देखेंगे ।
यह रारीर उस सृष्टिक दर्शनरूपी गृहद्वारके
लिये एक सुरृढ़ अर्गला ( स्कावट ) के रूपमें
स्थित है ।

बेटी ! ये तीनों छोक मायामय होनेके कारण अमूर्त हैं । मिथ्या आग्रह या अज्ञानके कारण ये तुम्हें मूर्ति-

मान् प्रतीत होते हैं, जैसे सुवर्णको छोग अँगुठीके रूपमें देखते हैं। जैसे अँगूठीका रूप धारण करनेवाले स्रवर्णमें अँगूठीपना नहीं है, उसी प्रकार जगत्का रूप धारण किये हुए ब्रह्ममें जगत नहीं है। यह जगत आकाशकी माँति ग्रन्य ही है: इसके रूपमें यहाँ जो कळ दिखायी देता है, वह ब्रह्म ही है । ब्रह्ममें भ्रमवश माया दिष्टगोचर होती है । यह सारा प्रपञ्च झुठा ही है । केवल अद्वितीय ब्रह्म ही, जिसका अहं ( आत्मा )-रूपसे अनुभव होता है, परमार्थ सत्य है । इस विषयमें उपनिषदोंके वाक्य, गुरुजनोंके उपदेश और अपना अनुभव प्रमाण है। जो ब्रह्म है, वहीं ब्रह्मको देखता है। जो ब्रह्म नहीं है, वह कदापि ब्रह्मको नहीं देख सकता। ब्रह्मका ही जो ऐसा खमाव है (जो उसकी अवृत्त सत्ता है ), वहीं सन्दि आदिके नामसे प्रसिद्ध है। जबतक अभ्यासयोगके द्वारा तम्हारी मेदबद्धि शान्त नहीं हो जाती, तबतक अब्रह्मरूप होनेके कारण निश्चय ही तम ब्रह्मको नहीं देख सकती। ब्रह्मज्ञानका बारंबार अभ्यास करनेके कारण ब्रह्ममें अद्वेतभावसे जिनकी दढ़ स्थिति हो गयी है, ऐसे हमलोग ही उस परमपदका साक्षात्कार करते हैं। जब अपने संकल्प ( मनोरथ ) से निर्मित हुआ नगर भी अपने इस शरीरसे प्राप्त नहीं हो सकता, तब दूसरेके संकल्पसे निर्मित नगरको दूसरा शरीर कैसे प्राप्त करेगा । अतः कार्यको समझनेत्राली स्त्रियोंभें श्रेष्ठ लीले ! तम इस देहाध्याससे रहित होकर चेतन ब्रह्ममय आकाशरूपिणी हो जाओ । तब तत्काल ही उस ग्रामका दर्शन करोगी। अतः शीघ्र वही कार्य करो ।

ठीठाने कहा—देवि ! आपने कहा है कि ब्राह्मण और ब्राह्मणीके जगत्में हम दोनों साथ-साथ चर्छेगी; परंतु माताजी ! मैं यह पुछती हूँ कि हम दोनोंका साथ-साथ चळना कैसे हो सकता है । मैं तो इस शरीरको यहीं स्थापित करके शुद्ध सत्त्वका अनुसरण करनेवाले चित्तके द्वारा उस उत्तम आकाशमय लोकमें चली जाऊँगी । परंतु आप अपने इसी शरीरसे वहाँ कैसे जायँगी ?

देशी सरस्वतीने कहा—बेटी ! जैसे तुम्हारा संकल्पमय आकाश, वृक्ष आदि सांकल्पिक सत्तासे सत् होता हुआ भी वास्तवमें शून्यरूप ही है, उसी तरह छुद्ध सत्त्वगुणका कार्यभूत जो मेरा शरीर है, यह चेतन परमालाका ही प्रकाश है—इसके रूपमें चेतन परमालाका ही प्रकाश है—इसके रूपमें चेतन परमालाकी ही प्रतिति होती है । अतः इसका उससे मेद नहीं है । ऐसा जो मेरा यह दिव्य शरीर है, इसका त्याग करके मैं नहीं जाऊँगी । जैसे वायु गन्वको प्राप्त होती है, उसी तरह मैं इसी शरीरसे ब्राह्मण-ब्राह्मगीके उस देशमें पहुँच सकती हूँ । भद्रे ! ये देह आदि परब्रह्मसे परिवृण्ण होकर ही स्थित हैं, अतः अपनी उत्कृष्ट महिमामें स्थित परब्रह्म ही हैं । इस सत्यको हमलोग बिना किसी विष्न-वाधाके देखते हैं, किंतु तुम ऐसा नहीं देखती (क्योंकि तुम्हें अभी दृह तत्त्वज्ञान नहीं हुआ है )।

जैसे सुवर्णमें कटकत्व, जठमें तरङ्गस्व और स्वप्नके नगर एवं संकल्प-किएत पुर आदिमें सत्यत्व नहीं है, उसी प्रकार सिचदानन्दरूप ब्रह्ममें कल्पनातीत अनामय आत्मस्रभावसे पृथक् कोई वस्तु नहीं है। जो कुछ भी यह दश्य-प्रपन्न भासित हो रहा है, वह सब ब्रह्मका ही निर्मेल विकास है। जैसे परम उत्तम चन्द्रकान्तमणिकी भ्रमवश काचके समान प्रतीति होती है, वैसे ही ब्रह्मके विशुद्ध विकासकी भ्रान्तिवश दश्यरूप-से प्रतीति हो रही है।

लीलाने पूछा—देवि ! कृपया यह बताइये िक इतने दीर्घकालसे किसने हमलोगोंको द्वैत और अद्वैतके दिविश्र विकल्पोंद्वारा भ्रममें डाल रक्खा है।

श्रीसरस्वतीजीने कहा-चञ्चले ! तुम चिरकालसे अविचारद्वारा व्याकुल होकर भटक रही हो । अविचार खभावसे उत्पन्न होता है और विचारसे उसका नाश हो जाता है। विचारद्वारा अविचारका पळक मारते-मारते नाश हो जाता है। यह अविचाररूप अविद्या विचार या विवेकसे बाधित होकर ब्रह्मसत्ता हो जाती है--- ब्रह्मके सत्-खरूपकी प्राप्ति हो जाती है। इसलिये अविद्याका अस्तित्व नहीं है । अतः न तो कहीं अविचार है न अविद्या है, न बन्धन है और न मोक्ष ही है। यह जगत, ग्रुद्ध बोधखरूप (चिन्मय ब्रह्म) ही है। चूँकि इतने समयतक तुमने इसका विचार नहीं किया, इसीलिये तुम्हें बोय नहीं हुआ। तुम भ्रान्त एवं व्याकुल ही बनी रह गयी। आजसे तम्हारे चित्तमें वासनाका क्षयरूप बीज पड़ गया है। इसिन्निये अब तुम विवेकशालिनी, प्रबुद्ध एवं विमुक्त हो । एकपात्र ब्रह्मके चिन्तनरूप उत्तम निर्विकलप समाधिके मनमें आरूढ़ होनेपर जब द्रष्टा, दश्य और दृष्टिका अत्यन्ता-भाव हो जायगा तथा हृदयमें यह वासना-क्षयरूप वीज कुछ अङ्करित हो ज.यगा, तव राग-द्रेष आदि दिष्टयाँ क्रमशः उदित नहीं होंगी, संसारकी उत्पत्ति भी निर्मूल हो जायगी और निर्विकल्प समाधि पूर्णत: स्थिरताको प्राप्त होगी । इस तरह निर्विकल्प समाधिके स्थिर होने-पर कुछ कालके अनन्तर मायाकाश और उसके कार्योंक अधिष्ठान-खरूप निर्मल आत्माके साक्षात्कारसे तुम भ्रान्ति-ज्ञानरूप कालिमाके कलङ्कसे शून्य होकर सम्पूर्ण प्राणियोंकी भ्रान्तियोंका, उनकी कार्यभूत वासनाओंका और उनकी कारणभूत अविद्याका जहाँ अन्त हो जाता है, उस मोक्षरूप परम पुरुषार्थमें प्रतिष्ठित हो जाओगी ।

(सर्ग२१)

#### वासनाओं के क्षयका उपाय और ब्रह्मचिन्तनके अभ्यासका निरूपण

श्रीसरस्वतीजीने कहा-ठीले ! यद्यपि खप्तावस्थामें खप्तके शरीरका अनुमव होता है, तथापि यह खप्त है-ऐसा ज्ञान होनेसे जैसे खप्त-शरीर वास्तविक नहीं रहता. मिथ्या ठहरता है, उसी तरह यद्यपि इस स्थूल शरीरका पहले अनुभव होता है, तथापि इसे खप्तवत् मान लेनेपर वासनाओंका क्षय होनेसे यह भी 'असत्' (बाधित ) ही हो जाता है । जैसे स्वप्नके ज्ञानसे स्वप्नावस्थाका शरीर शान्त हो जाता है, उसी प्रकार जाप्रत्-अवस्थाके शरीरको भी खप्तवत समझ लेनेपर वासनाओंके क्षीण होनेसे यह शान्त हो जाता है। जैसे खप्त-शरीरका और मनोरय-कल्पित कल्पनामय शरीरका अन्त होनेपर इस जाग्रत-शरीरका भान होता है, उसी प्रकार जगद-भावना ( स्थुल शरीरमें अहं-भावना ) का अन्त होनेपर आतिवाहिक ( सक्म ) शरीरका उदय ( अनुभव ) होता ही है । जैसे खमावस्थाके वासनाबीजसे रहित होनेपर सुपुति-अवस्था उदित ( प्राप्त ) होती है, उसी तरह जाप्रद्-अवस्था भी जब वासनाबीजसे रहित हो जाती है, तब जीव-मक्तिकी प्राप्ति होती है । जिसमें वासनाएँ सप्त अयवा विलीन हो जाती हैं, उस प्रगढ़ निदाका नाम स्रप्रित है। जिस अवस्थामें वासनाओंका सर्वणा क्षय हो जाता है, उसे 'तरीया' कहते हैं । जाग्रत-अवस्थामें भी परम पदका अनुभव होनेपर (वासनाओंका समूल नारा हो जानेके कारण ) तुर्यावस्था होती ही है । जीवित पुरुषोंके जीवनकी वह अवस्था, जिसमें वासनाओंका सर्वथा क्षय हो जाता है, जीवनमुक्ति कहलाती है । अज्ञानी बद्ध जीव इसका अनुमव नहीं कर पाते।

हीले ! जब पूर्ण अभ्यास करनेसे तुम्हारा यह अहंभाव शान्त हो जायगा, तब तुम्हारी खाभाविक चैतन्यरूपता, जो इस दृश्य-प्रपञ्चकी चरम अवधिभूत है, उदित एवं विकसित हो जायगी । जब आतिवाहिकता (शरीरकी सूक्ष्मता) का ज्ञान सदाके लिये स्थायी हो

जायगा, तव तुम संकल्पदोपसे रहित पावन लोकोंका साक्षात्कार कर सकोगी । अतः सती-साध्यी छीले ! तुम वासनाको क्षीण करनेका प्रयत्न करो । जव तुम्ह्र्री वासना-रून्य स्थिति अत्यन्त दृह् हो जायगी, तव तुम जीवन्मुक्त हो जाओगी । जवतक तुम्ह्रारा यह शीतल ( शान्तिप्रद ) ज्ञानरूपी चन्द्रमा पूर्णताको नहीं प्राप्त हो जाता, तवतक तुम इस शरीरको यहीं स्थापित करके लोकान्तरोंके दर्शन करो । मैंने तुमसे जो वात कही है, यह बाल्कोंसे लेकर सिद्ध पुरुषोंतकमें प्रसिद्ध, सबके अनुभवसे सिद्ध एवं ययार्थ है । यह शरीर न तो मरता है और न जीता ही है । सम और संकल्पसम्बन्धी अममें मरण और जीवनकी चर्चा ही क्या है ! बेटी ! जैसे मनोरयकल्पित पुरुषमें जीवन और मरण असत्य ही प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार इस स्थूल्शरीरमें भी जीवन-मरण मिथ्या ही हैं ।

लीला बोली—देवि ! आपने मुझे यहाँ उस निर्मल झानका उपदेश दिया है, जिसके श्रवणमात्रसे ही दृश्य- रूपी हैजेकी बीमारी शान्त हो जाती है । अब इस विषयमें मेरा एक उपकार और कीजिये । कृपया मुझे यह बताइये कि वह अभ्यास क्या है, कैसा है, अथंवा कैसे वह पुष्ट होता है और उसके पुष्ट हो जानेपर क्या होता है ।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—वेटी ! जिस पुरुपके द्वारा जिस-जिस साधनसे जब-जब जो भी कार्य किया जाता है, वह अभ्यासके विना कभी सिद्ध नहीं होता। सिच्चदा-नन्दधन परमात्माका जिन्तन करना, जिज्ञासुओंके प्रति उसका वर्णन करना, आपसमें एक-दूसरेको ब्रह्मके तत्त्वका बोध कराते रहना तथा उस एकमात्र ब्रह्मके ही परायण हो जाना—इसे ही विद्वान् छोग ब्रह्मविषयक अभ्यास समझते हैं। जो विरक्त महात्मा पुरुष मुक्तिके छिये अपने अन्तःकरणमें भोग-वासनाओंके क्षीण होनेकी भावना करते

हैं, वे ही भव्य (कल्याणके भागी) पुरुष भूमण्डल विजयी होते—उत्कृष्ट पद पाते हैं। जिनकी बुद्धि उदारता (परिप्रह-स्थाग)-रूपी सौन्दर्य और विरायके ससे रिक्षत हो आनन्दका स्पन्दन करनेवाद्यी है, वे ही उत्तम अभ्यासी कहे गये हैं। जो लोग युक्ति तथा शाखोंके ज्ञाताके द्वारा जाननेमें आनेवाली लैकिक ज्ञेय वस्तुओंके अस्यन्ताभावकी सिद्धिके ल्विये प्रयक्ष करते हैं, वे ब्रह्मान्यासी कहे गये हैं। यह हस्य जगत् सृष्टिके आरम्भवें ही उत्पन्न नहीं हुआ, इसल्यिये कभी भी इसका अस्तित्व है ही नहीं। जो कुछ प्रतीत हो रहा है, वह मैं ही हूँ—मुझ सिच्चतानन्दघन परब्रह्म परमात्मासे यह भिन्न नहीं है, ऐसे अभ्यासको बोध (ब्रह्मज्ञान) का अभ्यास कहा गया है। हस्यकी उत्पत्ति कभी हुई ही नहीं, इस बोधसे राग-देण आहिका क्ष्य हो जानेपर ब्रह्मचिन्तनके

वळसे उत्पन्न हुई जो परमात्मरति है, वह ब्रह्माभ्यास है। जैसे शरद् ऋतुमें हिमके समान शीतळ ओस-जळके अभिषेकसे सब ओर फैळा हुआ भारी छुहरा मिट जाता है, उसी प्रकार चित्तमें पूर्वोक्त रीतिसे अभ्यासमें ळाये हुए विवेक-बोधरूपी जळके निरन्तर सिखनसे, जो सम्पूर्ण तापोंको शान्त करनेवाळा होनेके कारण हिमके समान शीतळ है, संसाररूपी कृष्णपक्षकी अँघेरी रातमें उत्पन्न हुई मोहमयी गाढ़ निद्रा सर्वथा गळ जाती (मिट जाती)है। महर्षि वाल्मीकि कहते हैं—जब मुनिवर विसिष्ठ इस

महर्षि वाल्मीकि कहते हैं—जब मुनिवर विसिष्ठ इस प्रकार यह प्रसङ्ग छुना चुके, तब दिन वीत गया, सूर्य अस्त हो गये, मुनियोंकी वह सभा विसष्ठजीको नमस्कार करके सार्यकाल्कि ऋस करनेके ल्यि चली गयी और रात वीतनेपर सूर्यकी किरणोंके साथ ही फिर सभा-स्थानमें आ गयी। (सर्ग २२)

#### सरस्वती और लीलाका ज्ञानदेहके द्वारा आकाशमें गमन और उसका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रधुनन्दन ! वे दोनों श्रेष्ट देवियाँ सरखती और लीला उस आधी रातके समय जव कि समस्त परिजन सो गये थे, पूर्वीकरूपसे बातचीत करके अन्त:पुरके मण्डपमें जो सुरझाये नहीं थे, ऐसे फलोंकी मालारूपी वससे ढके हुए राजाके शवके पास ही एक आसनपर बैठ गयीं । वे समाधिमें स्थित हो ऐसी निश्चल हो गयीं मानो रतके वने हुए खंभेमें ख़दी हुई दो मृर्तियाँ हों अथवा दीवालमें अङ्कित किये गये दो सन्दर चित्र हों । निर्विकल्प समाधि लग जानेसे वे बाह्यज्ञानसे शून्य हो गयीं । पहले उन दोनोंको भी जगतुः इस भ्रमरूप दश्यकी अनुत्पत्तिका बोध हुआ, अर्थात् उन्होंने भी अनुभव किया कि जगत्की कभी उत्पत्ति हुई ही नहीं । जब ऐसा अनुभव हुआ, तब उन्हें इस दरय-प्रपञ्चके अत्यन्तामावका निश्चयात्मक ज्ञान हो गया । फिर तो उन दोनोंकी दृष्टिसे यह दृश्य-च्यी पिशाच पूर्णतया ओझल हो गया--किसी आड़में छिप

गया हो, ऐसी बात नहीं । उसकी सत्ता है ही नहीं, इसिल्ये वह सर्वथा अदृश्य हो गया । निष्पाप खुनन्दन ! जैसे हमलोगोंकी दृष्टिमें खरगोशके सींग नहीं हैं और न होनेके कारण ही वे दीखते नहीं, उसी तरह यह दृश्य-पिशाच न होनेके कारण ही उनके लिये सर्वथा तिरोहित हो गया । जो वस्तु पहलेसे ही नहीं है, वह वर्तमानमें भी अस्तित्वशून्य ही है । इस जगत्की यही स्थिति हैं । यह प्रतीत हो तो मृगतृण्णामें जलकी प्रतीतिके समान असत् है और यदि प्रतीत न हो तो खरगोशके सींगकी भाँति असत् है । तास्पर्य यह कि किसी भी दशामें इसकी सत्ता नहीं है । तास्पर्य यह कि किसी भी दशामें इसकी सत्ता नहीं है ।

ज्ञानकी देवी सरखती अपने उसी ज्ञानमय शरीरसे विचरण करने लगीं । परंतु मानवी रानी लीलाने मानव-देहके अभिमानका त्याग करके ध्यान और ज्ञानके अनुरूप दिल्य शरीरका आश्रय ले उसीके द्वारा तीव्र गतिसे आकाशमें विचरना आरम्भ किया । उन दोनोंने उद्बुद्ध हुए पूर्वसंकल्पजनित संस्कार-ज्ञानसे गृहासाशमें ही एक वित्ता ऊँचे उटकर आकाश-गमनमें समर्थ चिन्मय आकृतियाँ धारण कर हीं । दोनों ही चेतन आकाश ( ब्रह्म )-रूपिणी हो गयीं । यद्यपि वे उसी घरमें बैठी रहीं, तथापि चिन्मय चित्तके संकल्पसे कोटि योजन विस्तृत हूर-से-हूर आकाशस्थलमें उड़ने लगीं—-उड़नेका अनुभव करने लगीं । यद्यपि ये दोनों सिक्याँ वास्तवमें चेतन आभासमय शरीरवाली थीं, तो भी पूर्वसंकल्पत दृश्यके अनुसंधानमें लगे रहनेवाले चित्तके साथ अभिकृताको प्राप्त हुए अपने स्वभावके कारण वे एक दूसरेके शरीरको देखती और परस्पर स्नेहमन् होती थीं ।

तदनन्तर वे दोनों देवियाँ यथाशक्ति यत्र-तत्र विश्राम करती हुई धीमी चाळसे आगे वहने ळगीं । उन्होंने शून्यमें ही देखाः आकाशमण्डल बड़े-बड़े भुवनों और बहाँके निवासियोंके निर्माण-कार्यसे अत्यन्त भर गया है—अवकाशशरून्य हो रहा है । उपर-उपरका आकाश मिल-मिल भुवनोंसे अळग-अळग विरा हुआ था । वे धुन्दर विमानोंसे धुशोमित भुवन विचित्र आभूषणोंके समान प्रतीत होते थे । उसमें कहींपर वज्र, चक्र, शूल, खङ्ग और शक्ति आदि अख-शबोंके अधिष्ठाता देवता मूर्तिमान् होकर विचर रहे थे । उनसे युक्त बह लोक बिना भीतके ही भवनोंसे विभूषित था और वहाँ नारद, तुम्बुरु आदि गन्धर्य गीत गाते थे । कहीं मेवोंके मार्गमें ( पुष्कर और आवर्तक आदि ) महांमेवोंके

वृष्टि-सम्बन्धी महान आयोजनसे वहाँ सब और हराचर मची थी और कहींपर प्रलयकालके मेघ चित्रलिखितकी भाँति निस्चेष्ट एवं नीरव दिखायी देते थे। कहीं उठते हुए अज्जलगिरिके समान सुन्दर मेघोंकी घटा घिरी आ रही थी। कहीं सुवर्ण-द्रवके समान मनोहर सर्वके तापको दर करनेवाले वादल छा रहे थे और कहीं दिशाओंके दाहसे उत्पन्न हुई गरमी फैल रही थी । कहीं शून्यतारूपी जलसे परिपूर्ण आकाश प्रशान्त महासागरके समान शोभा पाता था। कहीं विमानोंपर बैठे दूए देवताओंकी बहुरंगी प्रभासे आकाशकी रूप-रेखा चितकवरी-सी जान पड़ती थी। कहीं वह शान्त, समाधिस्य तथा परम पदमें विश्वान्त मुनियोंकी मण्डलीसे घिरा हुआ था और कहीं जिन्होंने क्रोधको दूरसे ही त्याग दिया है, उन साधु-महात्माओंके चित्तके समान वह सुन्दर एवं सम था। कहीं रुद्रपुर, कहीं ब्रह्मपुर और कहीं मायानिर्मित पुर वहाँ दृष्टिगोचर होते थे। कहीं सिद्धोंके समुदाय विचर रहे थे। कहीं वह आकाश ज्ञानी परुषके हृदयकी भाँति दश्यश्रमसे अत्यन्त श्रन्य. उज्ज्वल, आवरणरहित, आनन्दमय, कोमल, शान्त, खच्छ एवं विस्तृत था ।

जहाँ गूल्पके फलके भीतर रहनेवाले छोटे-छोटे मच्छरों-के समान त्रिभुवनवासी प्राणियोंका समुदाय घूम रहा था, उस आकाशको बहुत ऊँचेतक लाँवकर वे दोनों ल्लनाएँ फिर भूतल्पर जानेको उचत हुईं। ( सर्ग २३-२४)

## लीलाका युनलमें प्रवेश और उसके द्वारा अपने पूर्वजन्मके खजनोंके दर्शन, ज्येष्टशर्माको माताके रूपमें लीलाका दर्शन न होनेका कारण

श्रीविसप्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! आकाशसे किसी पर्वतीय ग्रामको जाती हुई उन दोनों खियोंने उसी भूतलको देखा, जो ज्ञानकी देवी सरखतीके मनमें था—जिसे वे लीलाको दिखाना चाहती थीं। सागर, बडे-बड़े पर्वत, लोकपाल, खर्ग, आकाश और

भूतल्खे परिवेष्टित जगत्के मध्यभागका अवलोकन करके मानक-कन्या रानी लीलाने तुरंत ही अपने मिन्स्के आधारभूत पर्वतीय प्रामका वह स्थान देखा ।

इस प्रकार वे दोनों सुन्दरियाँ, जहाँ राजा पश्च रहते थे, उस ब्रह्माण्डमण्डलसे निकलकर दूसरे ब्रह्माण्डमें जा पहुँचीं, जहाँ विसिष्ट नामक ब्राह्मणका घर था। वे दोनों ही श्रियाँ सिद्ध थीं। उन्होंने दूसरे लोगोंसे अदस्य रहकर ही ब्राह्मणके निवाससूत मण्डपको, जो उनका अपना ही घर था, देखा। वह घर गृहस्वामीके वियोगसे हतप्रभ हो गया था। उसके सुख अर्थात् द्वारकी कान्ति करुणासे ल्याप्त थी और उसका विनाश निकट था।

रजुनन्दन ! सुन्दरी लीला चिरकालतक सुन्दर झान-का अभ्यान करनेके कारण देवताकी माँति सत्यसंकल्य और उत्यकाम हो गयी थी। (वह जो चाहती, वही हो जाता था।) उसने सोचा, ये मेरे बन्धुजन मुझको और इन देवी सरस्ततीको साधारण खीके रूपमें देखें। उसके ऐसा संकल्प करते ही उस घरको लेगोंने वहाँ दो दिल्याङ्गनाओंको देखा, जो उस घरको अपनी प्रमासे उद्धासित कर रही थीं। व दोनों लक्ष्मी और पार्वतीकी जोड़ी-सी जान पड़ती थीं। तदनन्तर ज्येष्टशर्माने घरके अन्य लोगोंके साथ यह कहकर कि 'आप दोनों बन-देवियोंको नमस्कार है' उन दोनोंके लिये प्रणाझाल छोड़ी।



उस सभय ष्येण्डशर्मा आदि बोले—वनदेवियो ! आप दोनोंकी जय । निश्चय ही आप हमारे दु:खोंका नाश करनेके लिये आयी हैं; त्योंकि प्राय: दूसरोंका संकटसे उद्धार करना ही सल्परुयोंका अपना कार्य होता है ।

ज्येग्रशर्मा आदिके ऐसा कहनेके पश्चात् वे दोनों देवियाँ बढ़े आदरसे वोर्टी—'तुम सब छोग अपना वह दु:ख बताओ, जिससे यह सारा जनसमुदाय दुखी दिखायी देता है।' तब उन ज्येग्ठशर्मा आदिने उन दोनों देवियोंसे क्रमशः ब्राह्मणद्रस्थतीके मरणरूप अपना सारा दु:ख निवेदन किया।

ज्येष्ठरामी आदि वोलं — देवियो ! यहाँ दो ब्राह्मण पति-पत्नी रहते थे, जिनका आपसमें बड़ा स्तेह था। वे यहाँ पभारे हुए सभी लोगोंका आतिथ्य-सत्कार करते थे। हमारी इस कुल्ट-परम्पराके प्रवर्तक भी वे ही थे। दे ही दोनों हमारे माता-पिता थे। इस समय पुत्रों, बन्धु-बान्यवों और पशुओंसहित इस वरको त्यागकर वे दोनों हमारी माता-पिता थे। इस तान्य पुत्रों, बन्धु-बान्यवों और पशुओंसहित इस वरको त्यागकर वे दोनों हमांलोकको चले गये हैं; इससे हमें तीनों लोक सूने दिखायी देते हैं। इसलिये देवियो ! आप दोनों पहले हमारे इस शोकका निवारण करें; क्योंकि महात्माओंके दर्शन कभी निष्कल नहीं होते।

पुत्र ज्येष्ठशर्मा जब ऐसा कह चुका, तब माता ही ह्या अपने हाथसे उसके मस्तकका स्पर्श किया । उसके उस स्पर्शसे ज्येष्ठशर्माके दुःख-दुर्भायरूपी संकटका तत्काल निवारण हो गया । घरके सभी लोग उन दोनों देवियोंके दर्शनसे अपृत पीनेवाले देवताओंके समान दुःखसे मुक्त हो दिव्य शोभासे सम्पन्न हो गये ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! माता लीलाने अपने पुत्र उयेष्टरामीको उसकी माताके रूपमें ही उसे क्यों नहीं दर्शन दिया ? आप पहले मेरे इस मोह ( संदेह )-का ही निराकरण कीजिये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! मनुष्य जैसी मावना करता है, उसके अनुमार ही इन पदार्थोंका अभ्यासजिति खरूप दिखायी देता है, किमी भी पदार्थका वास्तवमें कोई एक रूप नहीं है। ठीळाने तो यह यथार्थ ज्ञान प्राप्त कर लिया था कि पृथ्वा आदि भूतोंका अस्तिस्व कदापि नहीं है। चेतन आकाशरूप जो ब्रह्म है, वहीं कल्पनाद्वारा मिथ्या प्रपञ्चरूपसे प्रकट हो भासित हो रहा है (उसका ज्येप्टशर्माक प्रति पुत्र-सम्बन्धी स्नेह नहीं रह गया था, इसल्ये उसे अपनी माताके रूपमें ठीळाका दर्शन नहीं हुआ) स्वित्र सभी स्पों में केवल एक चेतनाक शिक्स परमास्मा ही विराजमान है—जिसे ऐसा बोब प्राप्त हो गया है, उस मुनिके लिये कौन, किस प्रकार, कव और किस निमित्त-से पुत्र, मित्र एवं कल्प्य हो सकते हैं। दश्य-प्रपन्न तो सृष्टिके आदिमें ही उत्पन्न नहीं हुआ। जो जुळ प्रतीत हो रहा है, वह अजन्मा त्रवा ही है। ऐसे यथार्थ ज्ञानवाले लोगोंको राग-देवसे युक्त दृष्टि कैसे प्राप्त हो सकती है। (सर्ग २५-२६)

लीलाकी सत्य-संकल्पता, उसे अपने अनेक जन्मोंकी स्मृति, लीला और सरस्विता आकारामें भ्रमण तथा परम न्योन—परमात्माकी अनादि-अलन्त याजा प्रतिशास

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रञ्जनदन ! उस पर्वतके तट-प्रान्तमें बसे हुए ग्रामके भीतर उस ब्राह्मणके गृहरूपी आकाश-में ही खड़ी हुई वे दोनों खियों सहसा अदृश्य हो गयीं । उस घरके छोगोंने समझा कि दोनों वनदेवियोंने हमपर बड़ी भारी कृपा की है; अतः उनका मारा दुःख मिट गया और वे अपने-अपने काम-वंबोंने छम गये। तत्पश्चात् उस मण्डपाकाशमें दूसरोंकी दृष्टिसे तिरंहिन हुई छीछासे, जो वहाँ मुस्कराती हुई जुपचाप खड़ी थी, सरखतीने कहा—



श्रीसरस्वतीजी बोर्टी—वेटी ! तुमने इतव्य वस्तुको पूर्णरूपसे जान व्या है, इष्ट्य पदार्थीको देख व्या है । इस प्रकारको यह ब्रह्मसत्ता है । बताओ, अब और क्या पूछती हो !

लीलाने पृद्धा—देवि ! मेरे मृत-पतिका जीव जहाँपर राज्य करता है, वहाँपर मुझे उन लोगोंने क्यों नहीं देखा ! और यहाँ भेरे पुत्रने कीसे देख लिया !

श्रीसरस्वतीजीने कहा— सुन्दरी! मैं ळीळा हूँ — ऐसा जो तुम्हारा टढ़ संस्कार था, वह पहले नष्ट नहीं हुआ था; क्योंकि उस संस्कारको मिटानेके लिये तुमने वैसा अभ्यास नहीं किया। जनतक वह संस्कार बना था, तबतक तुम्हारी सत्य-संकल्पता प्रकट नहीं हुई थी। अब वह संस्कार मिट जानेसे तुम सत्य-संकल्प हो गयी हो। इसल्ये जब तुमने यह अभिळाषा की कि मेरा पुत्र मुझे देखे, तब तुम्हारा वह मनोरथ तत्काळ स्फल हुआ। इस समय यदि तुम अपने पत्तिके समीप जाओ तो उसके साथ भी तुम्हारा सारा व्यवहार पहलेकी ही भीति होने ळगेगा।

लीला बोली—देवि ! इसी मण्डपके आकाशमें भेरे पतिदेव ब्रह्मण उत्पद्ध हुए और इसीमें मृत्युको प्राप्त होकर राजा हो गये । अन्य भूमण्डलरूप उनका वह संसार भी यहीं है । इसमें जो उनकी राजधानीका नगर है, उसमें मैं उनकी राजमहियीके रूपमें स्थित हैं। यहीं उस अन्त:परमें मेरे पति राजा पद्मकी मृत्य हुई और इसी अन्त:परके आकाशमें वह नगर है, जिसमें वे पुनः राजा हुए हैं । ब्रह्माजीसे उत्पन्न होनेके पश्चात आजतक विभिन्न योनियोंमें जो भेरे बहत-से जन्म हो चुके हैं, उनमेंसे आठ सौ जन्मांको तो मैं इस समय पनः देख-सी रही हूँ, उनकी सारी वातोंका स्पष्टरूपसे स्मरण कर रही हूँ। देवि ! पहले किसी दूसरे संसार-मण्डलमें में लोकान्तररूपी कमलकी भ्रमरी-विद्याधर-राजकी धर्मपत्नी हुई थी । उन दिनों मेरा हृदय दुर्वासनाओंसे दृषित था । इसलिये उसके बाद मैं मनुष्ययोनिमें उत्पन्न हुई, नदनन्तर दुमरे संसार-मण्डलमें मैं नागराजकी भार्य हुई । इसके बाद कदम्ब, कुन्द, जम्बीर और करज्जोंके वनमें निवास करनेवाली तथा बृक्षोंके पत्तोंको ही वस्त्रके रूपमें धारण करनेवाली काली-ऋड्टी मीलवी हुई।

तदनन्तर प्रस्थवक्यी फल देनेवाले कर्माके परिणाम-से मैं सौ वर्षोतक सौराष्ट्र देशमें श्रीसम्पन्न राजा होकर रही । फिर राजा-शरीरसे बने हुए दप्कर्म-दोषके कारण ताड़ वृक्षके नीचे किसी नदीके कछारमें नौ वर्षोतक नेवलीकी योनिमें रही । उस समय मेरे सारे अङ्ग क्रष्ट-रोगसे नष्टप्राय हो गये थे । देवि ! उसके बाद मैं सौराष्ट्र देशमें आठ वर्षोतक गौका शरीर धारण करके रही । उस योनिमें दुर्जन, दृष्ट, अज्ञ और बालक ग्वालें-की मारने-पीटने आहि कीडाओंका साधन बनी रही। फिर क्रमशः पक्षिणी, धमरी, मनोहर नैतवाळी हरिणी, मछली, पुलिन्द जातिकी की, सारमी और राजहंसी हुई । इस प्रकार नाना प्रकारके शत-शत दु:खोंसे संकुल अनेकानेक योनियोंमें मैंने भ्रमण किया है। तराज्के पलड़ेकी माँति कभी ऊँचे उठने और कभी नीचे गिरनेसे मेरे सारे अङ्ग व्याकुल होते रहे हैं । मैं संसाररूपी विशाल सरिताकी चञ्चल तरङ्ग बनकर उठती और विलीन

होती रही हूँ । जैसे वातप्रमी जातिकी हरिणीकी गतिको रोकना कठिन है, उसी प्रकार में दुर्नित्रार्य आवागमन-की परम्परामें पड़कर क्रमशः विभिन्न योनियोंमं भटकती आयी हूँ ।

इस प्रकार परस्पर बार्ताळाप करती हुई वे दोनों सुन्दरी ललनाएँ मनोहारिणी गतिसे उस घरके बाहर निकलीं। उस समय गाँवके लोग उन्हें नहीं देख पाते थे, परंतु वे दोनों अपने सामनेके पर्वतको अच्छी तरह देख रही थीं।

ठीला बोली—दंवि ! इस देशको देखकर मैं आपकी कृपासे अपने पूर्वजन्मकी उन सभी विविध चेटाओंका स्मरण करती हूँ, जो यहाँ घटित हुई हैं; मैं यहाँ बूढ़ी ब्राह्मणीके रूपमें रहती थी । मेरे सारे अङ्ग उमरी हुई नस-नाहियोंसे



व्याप्त दिखायी देते थे । मैं बहुत दुबळी-पतळी थी । मेरा शरीर गौर और बाल सफेद थे । मेरी हथेळी सूखे कुशों-के अप्रभागसे छिन्न-भिन्न होती रहनेके कारण रूखी हो गयी थी । मैं अपने पतिदेवके कुळकी दृद्धि करनेवाळी

भार्या थी । दूध और मथानी मेरी शोभा बढ़ाते थे । मैं सारे पुत्रोंकी अकेठी माता और अतिधियोंका सत्कार करनेवाळी गृहिणी थी। देवताओं, ब्राह्मणों और संत-महात्माओंके प्रति मेरे मनमें बड़ी भक्ति थी। मैं भर्जनपात्र, चरुस्थाली तथा कलका आहि पात्रों एवं यज्ञके अन्य उपकरणोंको धो-पोंछकर साफ-सथरा रखती थी । जमाई, बेटी, भाई, विता और माताकी सदा सेवा-ग्रुथमा करती थी । जवतक मेरा शरीर रहा, तवतक घरकी ही सेवा-टहरूमें मेरे दिन-रात बीतते थे । 'ओह ! इस काममें बहुत देर हो गयी, बड़ा बिलम्ब हुआ' इत्यादि वातें कहती और निरन्तर कार्यमें व्यस्त रहती थी। 'मैं कौन हुँ, यह संसार कैसा है ?' इस बातकी चर्चा या इन प्रश्नोंपर विचार कभी स्वप्नमें भी मैंने नहीं किया । मेरे पति श्रोत्रिय होनेके साथ ही तत्त्व-विचारमें मूढ़ थे। मेरे ही समान उनकी भी घरमें आसक्ति वनी हुई थी। उनकी बुद्धि झुद्ध नहीं थी । समिवा, साग, गोबर और ईंधनके संप्रहमें हो मेरी एकपात्र निष्ठा थी । घरके पास खेतोंमें जो साग-सब्जीकी क्यारियों थीं, उन्हें सींचनेके लिये में जल्दी-जल्दी जलपात्र लेकर आनेके निमित्त नौकरोंको पुकारा करती थी । जलकी लहरोंके किनारे जो हरी-हरी घासें उगी होती थीं, उन्हें खयं लाकर मैं अपनी छोटी-सी बहियाको तप्त किया करती थी । प्रतिक्षण घरके दरवाजेको लीपकर वहाँ चौक बनाती और उसमें माँति-माँतिके रंग भरकर सजा देती थी । घरके नौकरोंको शिक्षा देनेके लिये मैं कुछ दीनताके साथ नम्रतापूर्वक समञ्जाती कि 'छोग तुम्हार्स निन्दा करेंगे, इसलिये तुम्हें विनय और सदाचारसे रहना चाहिये।' जैसे समुद्र अपनी तटभूमिका लङ्कन न करके निरन्तर मर्यादामें स्थित रहता है, उसी प्रकार में भी धर्म-मर्यादाके नियमसे कभी च्यत नहीं होती थी।

श्रीवसिण्डजी कहते हैं-स्वनन्दन ! यों कहकर उस पर्वतीय ग्रामके भीतर भ्रमण करती हुई छीळाने वह आकारामें उड़ चळी। भगवान् विष्णुकी अङ्गकान्ति-

अपने साथ विचरती हुई सरखती देवीको मन्द मुस्कान-के साथ वहाँकी एक-एक वस्तुको दिखाया । फिर वह इस प्रकार बोली--'देवि ! इस घरके आकाशमें ही वह मेरे पतिका जीव राजाके रूपमें रह रहा है । यहीं अङ्गप्टमात्र गृहाकाहाके भीतर ही स्थित परमार्थ वस्तु ( परब्रह्म ) को मैंने भ्रमसे करोड़ों योजन विस्तृत पति-का राज्य समझा था । जगदीस्वरि ! हम दोनों चेतन-आकाशस्त्रप परमत्मा ही हैं। मेरे पतिदेवका राज्य, जो सहस्रों पर्वतोंसे भरा हुआ है, आकाशमें ही स्थित है। यह बहुत बड़ी माया फैली हुई है । इसलिये देवि! अपने पतिके नगरमें जानेको पुनः मेरी इच्छा हो रही है। अतः चलिये, हम दोनों वहाँ चलें। जिन्होंने कहीं जानेका निश्चय कर लिया हो, उनके लिये वह स्थान क्या दूर है ?

यों कहकर लीलाने देवीको प्रणाम किया और शीघ्र ही गृह-मण्डपमें प्रवेशकर सरखती देवीके साथ



के समान नीले मेशपथको लाँघकर वे प्रवह आदि सात वायुओंके लोकमें जा पहुँचीं। फिर वहाँसे सौरमार्ग तथा चन्द्रमार्गको लाँघती हुई वे ध्रुवमार्गसे भी ऊपर पहुँच गर्यी। इसके बाद साध्योंके मार्गसे ऊपर उठकर सिद्धोंकी भूमिको भी लाँघ गर्यी और खर्गमण्डलको भी लाँघ कर अस्यन्त दूर जानेपर लीलाको कुछ बोध हुआ। फिर उसने पीछ फिरकर पार किये हुए आकाश-स्थलका अवलेकन किया। वहाँसे नीचे देखनेपर चन्द्रमा, सूर्य और तारा आदि कुछ भी नहीं दिखायी देते थे। केवल अध्यकार-ही-अन्ध्यकार था।

तब ठीठाने पूछा—देवि ! बताओ, सूर्य आदिका तेज नीचे कहाँ चळा गया ! पराको मध्यभागकी भाँति सुदृद एवं बनीभृत होनेके कारण मुद्रीमें छेने योग्य यह अन्यकार कहाँसे आ गया !

श्रीसरस्वती देवीने फहा—चेटी ! तुम इतनी दूर आकाश-मार्गेमें आ गयी हो कि यहाँसे सूर्य आदि तेज भी नहीं दिखायी देते।

लीला बोली—देवि ! यह तो बढ़े आर्थ्यकी बात है । क्या हम दोनों आकाश-मार्गमें इतनी दूर आ गयीं, जहाँसे नीचे सूर्यदेव भी परमाणुके कणकी भोंति तनिक भी दिखायी नहीं देते ! माताजी ! इससे आगे दूसरा मार्ग कौन और कैसा होगा और उसमें कैसे जाना होगा ! देवि ! यह सब मुझे बताइये ।

श्रीसरस्वती देवीने कहा—वेटी ! इसके बाद आगे तुम्हें ब्रह्माण्ड-सम्पुटके ऊपरी कपालमें जाना हैं।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जैसे दो भ्रमिरियाँ पर्वतकी चड़ानोंसे बनी हुई धनीभृत मण्डपवाळी

दीवालपर पहुँच जायँ, उसी प्रकार आपसमें उपर्युक्त बातें करती हुई वे दोनों देवियाँ ब्रह्माण्ड-सम्पुटके ऊपर-वाले कपालतक पहुँच गयीं । साथ ही जैसे कोई आकाशसे निकले, उसी तरह वे वहाँसे अनायास ही बाहर निकल गर्यों । जो वस्त सत्यताके दृढ़ निश्चयसे युक्त होती है, वही वज्रके समान ठोस और भारी होती हैं और जो इससे भिन्न कल्पित दीवार आदि वस्तु हैं, वह मिथ्यात्व-बुद्धिसे बाधित हो जाती हैं । लीलाका विज्ञान आवरणशून्य था । इसलिये वह ब्रह्माण्ड-सम्पट-के ऊपरवाले कपालको मिध्यात्व-बुद्धिसे बाधित करके उससे बाहर निकल गयी । ब्रह्माण्डके पार जानेपर उसे अत्यन्त प्रकाशमान ज ३ आदिका आवरण दिखायी दिया। जो सब ओर व्याप्त था । उस आवरण-समुदायमें जो जलका आवरण है, उसमें ब्रह्माण्डकी अपेक्षा दसगुना जल विद्यमान है । उसके बाद उससे भी दसगुना अग्निमय आवरण है । फिर उससे भी दसग्रनी वाय और उससे भी दसगने आकाशके आवरण हैं । तदनन्तर विञ्रद्ध चिन्मय आकाश है । उस परम न्यौम ( चेतना-कारा ) रूप परव्रह्म परमात्मामें आदि, मध्य और अन्तर्की कोई कल्पनाएँ नहीं उदित होतीं (वह परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण एवं अपरिच्छिन है ) । वह अद्वितीय, सर्वन्यापो, शान्त, आदि अथवा कारणसे रहित, श्रम-शून्य, अनादि, अनन्त, मध्यरहित तथा अपनी ही महिमामें प्रतिष्ठित है । उस निर्मल चेतनाकाशस्त्रक्रप परमात्मामें यदि एक कल्पतक बड़े भारी वेगसे ऊपरसे नीचेको पत्थरकी शिला गिरती रहे और नीचेसे पक्षिराज गरुड़ भी अपना सारा बल लगाकर ऊपरको उडे तथा उनके बीचमें सबको मापनेमें समर्थ वायु वेगसे दोनों ओर बहे तो वह भी उन दोनोंका संयोग नहीं पा सकती। ( सर्ग-२७--२९)

## लीजाद्वारा त्रजाण्डोंका निरीक्षण, दोनों देनियोंका भारतवर्षमें लीजाके पतिके राज्यमें जाना और नहाँ यहका आयोजन देखनाः शरके लक्षण तथा डिम्माहवकी परिनापा

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रचुनन्दन ! तदनन्तर लीला-ने उस अपरिमित चेतन आकाशखरूप परमःस्मामें इस जगत्की ही भाँति फेंले हुए अनन्त ब्रह्मण्डोंको देखा । जैसे धूप निकलनेपर जँगलेको छेदसे जो किरणें घरमें आती हैं, उनके अन्तर्गत आकाशमें असंस्य त्रसरेगु दृष्टि-गोचर होते हैं, उसी प्रकार लीलाने उन सभी ब्रह्मण्डोंमें वैसे ही आवरणोंसे युक्त चराचर प्राणियोंकी करोड़ों सृष्टियोंको देखा, जो खयम्प्रकाश अधिष्ठानभूत चेतन्यसे मासित थीं । अविद्यारूपी जलसे भरे हुए महाकाश-रूपी महासागरमें महाचेतन्यके स्कुरणरूप द्वीभावसे प्रकट हुए असंस्य ब्रह्मण्डरूपी चुद्रचुदोंको लीलाने लक्ष्य किया ।

जिसकी दृष्टि अज्ञानसे दृषित है, उसी पुरुषको असीम एवं महान चेतन आकाशरूप परमात्मामें सम्पूर्ण आवरणोंसे युक्त ये ब्रह्माण्ड प्रतीत होते हैं। सारे ही पदार्थ परतन्त्र होनेके कारण वेगपूर्वक इधर-उधर भाग रहे हैं ( उनमें परस्पर आकर्षण होनेके कारण वे गिरते नहीं )) ब्रह्माण्डमें जो महाप्रथ्वीरूप भाग है, वह उसका अधोभाग है और उससे भिन्न जो आकाश है, वह उसका ऊपरीभाग है। जैसे गोल निद्दीके ढेलेमें दसों दिशाओंकी ओरसे सटी हुई चींटियोंके जो पैर होते हैं, वे ही उनके लिये अधोभाग हैं और जिस ओर उनकी पीठ रहती है, वही ऊपरका भाग है, उसी प्रकार इसों दिशाओंमें संलग्न जो पैर हैं, वे ही नीचेके भाग कहलाते हैं और आकाशकी ओर जो पीठ या सिर होते हैं, उन्हें ऊर्ध्व-भागमें स्थित बताया गया है--यह बड़े-बड़े विद्वानोंका कथन है । किन्हीं-किन्हीं ब्रह्माण्डोंके भीतरकी भूमि वृक्षों और वल्मीकोंके समूहसे व्याह है ( उसमें मनुष्य नहीं हैं ) और उन ब्रह्माण्डोंका निर्मेट जाकाश देवता, किन्नर तथा दैत्योंसे युक्त विभिन्न लोकोंसे वेष्टित है। जैसे पका हुआ

अखरोटका फल छिलकेसे दका रहता है, उसी प्रकार कुछ ब्रह्माण्ड तत्काल काल्पत जरायुज, उद्भिज, अण्डज और स्वेदज—चार प्रकारके प्राणियों तथा प्राम, नगर और पर्वतोंसे यक्त होकर उत्पन्न हुए हैं । स्थितिकालमें सम्प्रण पदार्थ चेतन परब्रह्म परमात्मामें रहते हैं । स्रष्टि-कालमें उससे उत्पन्न होते हैं और प्रलयकालमें सब उसीमें लीन हो जाते हैं । अतः सम्पूर्ण दिशाओं, कालों और वस्तुओंमें वही है । उससे अतिरिक्त कोई नहीं है । वही नित्य, सर्वमय आत्मा हैं। उस परम प्रकाशके सागर श्रद्ध बोधमय चेतन आकाशस्त्ररूप परब्रह्म परमात्मामें ब्रह्माण्ड नामक तरङ्गें निरन्तर उठती और विळीन होती रहती हैं। किन्हीं ब्रह्माण्डोंमें महाप्रलयकी प्राप्ति होनेपर जैसे सूर्यका ताप लगनेसे हिमकण गल जाते हैं, उसी प्रकार सूर्य, अग्न, विश्वत और पर्वत भी लगते हैं । कुछ ब्रह्माण्डोंके आदिपरुष (सृष्टिकर्ता) ब्रह्मा हैं। कुछके आदिस्रष्टा और पालक भगवान विष्यु हैं। कुछ ब्रह्माण्डोंके प्रजापति दसरे ( रुद्र एवं दुर्गा आदि हैं ) तथा कुछ ब्रह्माण्डोंमें जो जीव-जन्तु हैं, उनका कोई भी नाथ ( रक्षक या नियन्त्रण करनेवाला ) नहीं होता । इसी तरह कल ब्रह्माण्डोंकी सृष्टि और प्रजापित विचित्र ही हैं। महामते ! जगत्के वर्णनके विषयमें हमारी बुद्धिका जो सम्पूर्ण वैभव था. उसे हम दिखला चुके । उसके बाद जो जगत है. वह हमारी बुद्धिका विषय नहीं है । अतः उसका वर्णन करनेमें हम असमर्थ हैं।

अपने पूर्वजन्मके संसारसे निकलकर पूर्वोक्त रीतिसे अनन्त कोटि ब्रह्माण्डोंकी विचित्रताको देखती हुई उन दोनों लियोंने किसी ब्रह्माण्डमें प्रचेश करके बहाँके अन्त:-पुरको देखा और फिर ब्रह्मांसे वेशीय ही बाहर निकल आयाँ। उस अन्त:पुरमें पुष्पराशिसे आच्छादित महाराज पद्मका महान् शय रक्ष्वा था। उस शवके पास ही बैठी हुई लीलाका रथ्यूल्यपिर था, जिसका चित्त समाधि-अवस्था- में आरूढ़ था। शोकके कारण रात्रि बड़ी प्रतीत होनेसे वहाँके लोग कुळ-कुळ ग्रगाद निद्रासे युक्त थे। वह अन्तःपुर धूप, चन्रन, कपूर और केसरकी सुगन्बसे मरा था। उसे देखकर लीलाको पतिके दूसरे संसारमें जानेकी इच्छा हुई ( अर्थात् राजा पद्म मृत्युके पश्चात जहाँ उत्पन्न हुए थे, वहाँ जानेके लिये वह उत्काल्टित हुई )। तब वे दोनों देवियाँ विभिन्न जोकों, पर्वतों और आकाशको लाँकर भूतलपर पहुँचीं, जो पर्वतमालाओं तथा समुद्रोंसे विरा हुआ था। तत्पश्चात् मेर्ह्यर्यतसे अलंकृत जम्बूदीपमें गयीं, जिसका भीतरी भाग नो खण्डोंमें विभक्त है। जम्बूद्रीपके भीतर भारतवर्षमें लीलाके पतिका राज्य था। वहीं वे दोनों जा पहुँचीं। इसी समय जो भूमण्डलका मण्डन था, उस राज्यमें किसी राजाने आक्रमण



किया । अपने महायभूत मामन्तोंके कारण उस आक्रमणकारी भूपाळका शक्ति बहुत वहीं-चढ़ी थीं । उस राजाके साथ संग्राम छिड़नेपर उसे देखनेके लिये आये

हुए तीनों लोकोंके प्राणियोंसे बहाँका आकाश ठसाठस भर गया । उक्त दोनों देवियाँ निक्शङ्क होकर वहाँ आ गयाँ । उन्होंने उस आकाशको आकाशचारी प्राणियोंके ससुदायसे इस तरह आकारत देखा, मानो वहाँ मेघोंकी घटा विर आयी हो। खर्मलोकों स्थान पाने योग्य शुर्शीरोंको लानेके लिये व्यप्न हुए इन्ह्रके भट वहाँके आकाशको उद्धासित कर रहे थे।

थीरामजीनं पृद्धा—भगवन् ! श्रार् शब्द से किस तरहके योद्धाका प्रतिपादन किया जाता है ? कीन खर्गका अरुंकार है अथवा कीन डिम्माहव (बच्चोंका युद्ध ) कहळाता है ?

श्रीवसिष्ठजीने पहा-खुनन्दन ! जो शास्रोक्त सदाचारसे युक्त खामीके छिये रणभूमिन युद्ध करता है, वह चाहे मरे या विजयी हो, दोनों अवस्थाओं में शूर कहा गया है। वहीं खर्गलोकका भागी होता है। पूर्वोक्त विविसे विपरीत, अत्याचारी खामीके लिये युद्ध करके जो रणभूमिमें किसी प्राणीके हारा अङ्गोंके कट जानेसे मृत्युको प्राप्त होता है, वह डिम्माहवमें मारा गया कहलाता है । ऐसा मनुष्य नरकगामी होता है। जिसका आचरण शास्त्रके अनुकूल नहीं है, उसके लिये जो मनुष्य युद्ध करता है, वह यदि संग्राममें मारा जाय तो उसे सदा बने रहनेवाले नरककी ग्राति होती है। यथासम्भव शास्त्रकी आज्ञा और लोकाचारका पालन करनेवाला जो व्यक्ति रणभूमि-में ( भर्म ) युद्ध करता है तथा वैसे ही सदाचारी खामीका भक्त होता है, वह शूर कहलाता है। शुद्ध-बुद्धिवाले रघुनन्दन ! जो गौ, श्रह्मण तथा मित्रकी रक्षाके लिये प्राण देता है अथवा शरणागतकी रक्षाके लिये यह करते हुए मारा जाता है, वह शूरवीर खर्गलोकका अलंकार है। \* राजाके लिये अपना देश सदा ही रक्षणीय होता

भोर्षे वावणस्यार्थे विद्याला म माने ।
 अरणकायकाम म मृद्धः व्यक्तिक्षम् ॥
 ( उपित्तिक ३१ । २८ )

है। जो भना एकागत उपीक्तां खागे हमा खुता है, उसके छिये जो युद्धमें मारे जाते हैं, वे ही बीर हैं और उन्होंको वीख्लोककी प्राप्ति होती है। जो प्रजाके प्रति उपद्रव करनेमें ही लगा खुता है, यह राजा हो या न हो, वैसे खामीके छिये जो युद्धमें प्राण देते हैं, वे निश्चय ही नरकगामी होते हैं। जो शाखके प्रतिकृष्ट आचरण करनेवार हैं, वे गया हों या त हों, उनके लिये जो युद्धमें अपने अङ्गोंको कटकर मृत्युको प्राप्त होते हैं, वे निस्संदेह नरकों गिरते हैं। जो सदाचारी पुरुषोंके लिये तल्बारकी धारको सहते हैं, वे श्र्र्वार कहे जाते हैं। शेष सभी लोग हिम्माहवमें मारे गये कहलाते हैं। (सर्ग ३०-३१)

#### लीला और सरस्तिका आकाशमें विमानपर स्थित हो युद्धका द्वय देखना

श्रीयसिष्ठची कहते हैं—-रहुनन्दन ! तदनन्तर आकाशमें स्थित हुई सरखती-देवीमहिन छीलाने भूतल्पर पतिदेवने द्वारा छुरक्षित, सैन्यक्रले सम्पन्न राष्ट्रमण्डलमें आमने-सामने दो सेनाएँ देखीं, जो एक दूसरेके प्रति क्षोमसे मरी हुई थां। दोनों ही मतवाली दिखायी देती थीं। दोनों महान् आयोजनमें संलय एवं घनी थीं। उनमें उमय पक्षोंके दो राजा विद्यमान थे। दोनों सेनाएँ युद्धके लिये सुसज्जित थीं, कवच और शिरक्षाण आदिसे संनद्ध थीं तथा प्रञ्चलित अग्रिके समान अद्धुत दिखायी देती थीं। पहले कौन प्रहार अथवा अक्ष-शक्षोंकी वर्षा करता है, यह देखनेक लिये क्षुच्य हुए असंस्थ नेत्र उन्हें एकटक दृष्टिसे देख रहे थे। जपर उठी हुई चमचमाती तत्त्रवारोंकी थारें ही मानो धारावाहिक दृष्टि थीं, जिसे दोनों सेनाओंके सैनिक अपने अङ्गोपर बहन करते थे। फरसे, भाले, मिन्दिपाल, ऋष्टि और मुद्धर आदि अल-शक्ष वहाँ चमक रहे थे।

जिन्हें रोकता असम्भव था, ऐसी उन दोनों विशाल सेनाओंके तुमुल नाद से लोगोंको शापसकी बातचीत तक नहीं छुनायी देती थी। राजाकी आझाके विना कोई पहले प्रहार न कर बैठे, इस आशङ्कासे बहुत देरतक दोनों सेनाओंमें रणहुन्दुमि न बज सकी। अपने-अपने स्थानमें श्रेणीबद्ध होकर खड़े हुए सैनिक ही जिनके अङ्ग थे, उन सम्पूर्ण टुकाइयोंसे भरी-पूरी होनेके कारण वे दोनों सेनाएँ मन्यरगतिसे आगे बढ़ रही थीं। उनने असंस्य सैनिक अपने प्राणरूपी सर्वस्वको छुटा देनेके लिये उद्यत थे। समी धनुर्भर बीर कानतक खींचे गये बाणसमुहोंकी धाराबाहिक दृष्टि करनेके लिये उस्तक थे। प्रहार करनेके आदेशकी प्रतीक्षामें अगणित योद्धा बहाँ निश्चल खड़े थे।

तदनन्तर छीळा और सरखती दोनों देवियाँ उस युद्धकों देखनेके लिये वहीं रुके हुए एक सुन्दर, सुस्थिर एवं मनःकल्पित विमानपर आरूढ़ हुईँ । इतनेमें ही दोनों सेनाओं में आमने-सामने संघर्ष आरम्भ होनेपर शतु-पक्षकों सेनासे प्रलयकालिक समुद्रसे उठी हुई एक तरङ्गकों माँति कोई निर्भय योद्धा निकळा और आमे बढ़ा । वह प्रहार करना ही चाहता था कि छीळाके पतिने, जो पूर्वजन्ममें पद्म था और वर्तमान जन्ममें विद्र्यके नामसे विख्यात था, उसके आक्रमणको सहनेमें असमर्थ होकर पर्वतके शिखरपर गिरायी हुई शिळाकी माँति उस विपक्षी योद्धाकी छातीपर मुद्रस्का प्रहार किया । फिर तो दोनों



सेनाओंमें प्रलयकालीन ससुद्रके समान नेगसे बलपूर्वक अख-राखोंका प्रहार आरम्भ हुआ । अग्नि-तृल्य तेजस्त्री आयधोंकी प्रमा चपलाकी चमकके समान सब और चकाचौंध पैटा करने लगी । चञ्चल अख-राखोंकी धारके अग्रभागसे आकाश रेवाङ्कित-सा प्रतीत होने लगा। घरघराते हुए रथोंके वेगसे जो ठीकें बन गयी थीं, वे ही योदाओंके शरीरसे निकलकर वहनेवाली खनकी नदीके लिये मार्ग थीं । सैनिकोंकी दौड़-ध्रपसे इतनी ध्रल उनी कि वहाँ सब और कहरा-सा छा गया । धारावाहिकरूपसे बरसते हुए अख-शख चमचमाहट पैदा करते थे। उस सेनारूपी समद्रका कोलाहल एकत्र हुए सम्प्रण मेघोंकी क्षोमपूर्ण गर्जनाके समान प्रतीत होता था। क्षेपणास्त्रोंद्वारा फेंके गये पत्थरों और चक्रसमृहोंसे भयभीत हो आकाश-चारी पक्षी दूर भाग गये थे । कुठारोंके आधातसे योद्धाओंके मस्तक विदीर्ण हो गये थे। पूरी शक्ति लगाकर चलायी गयी शक्तियोंके समूहसे छिन्न-भिन्न होकर गिरे हुए हाथियोंकी लाशोंसे धरती पट गयी थी।

बड़े-बड़े ताड़ हुक्षोंके समान ऊँचे पुरुषोंने हाथमें कुदाल ले वनभूमि खोदकर उसे समतल कर दिया था। जहाँतक वाण फेंका जा सकता है, उससे दूने प्रदेशमें सब ओरसे लोगोंको हटा दिया गया था और पत्थरोंकी चट्टानें भी काट-छाँटकर बहाँसे दूर फेंक दी गयी थीं। नाराचक्रपी शेष्ठ जलकी वर्ण करनेवाले वीरसस्हरूख्यी मतवाले मेवोंके विर आनेसे जहाँ कबक्क्ष्यप्पी मोर नाचने लगे थे तथा बेगसे चक्कर काटते हुए मदमत्त गजराजक्ष्यी पर्वतोंसे जो आवेटित था, वह बेगपूर्वक चलता हुआ युद्ध वहाँ प्रलयकालका-सा दश्य उपस्थित कर रहा था।

तदनन्तर युद्धकी इच्छा रखनेवाले राजाओं, योद्धाओं, मन्त्रियों तथा आकाशसे संप्रामका दृश्य देखनेवाले देव, गन्धर्व आदिके मुखसे वहाँ इस तरहक्षी वार्ते निकलने द्रमां—'देखों, तुरंतके कटे हुए मस्तकोंके मुखस्त्पी गहुमें गोते लगाती हुई सफेद चीलोंसे ब्यास हुए ये कवन्ध (भड़) समगङ्गममें बजते हुए व.बोंके तालपर उळल-उळलकर नाच रहे हैं। देवताओंकी गोष्टियोंमें परस्पर यह चर्चा चल रही थी कि 'कौन धीर पुरुष कव, कैसे और क्यों खर्ग आदि लोकोंमें जायँगे ? कुळ लोग ऐसी बार्ते कह रहे थे—'मूढ़ों! आगे बड़कर युद्ध करों। अधमरे मनुष्योंको उठा ले जाओ। नराधमों! इन अपने ही लोगोंको पैरोंके प्रहारसे कुचल न डालों।'

जैसे सोया हुआ मनुत्य थोड़ी देरमें खप्त-देहको प्राप्त कर लेता है, उसी प्रकार युद्धमें मारा गया योद्धा मरण-कालिक मूर्जिक पश्चात् एक ही निमेषमें अपने कर्मरूपी शिल्पी ( खप्टा ) द्वारा रचित देवरारीरको प्राप्त कर लेता था। उस युद्धस्थलमें परस्पर छेदन-मेदनके लिये उठे हुए हस्त-समृहोंसे मुञ्जण्ड, शक्ति, रूद्ध, खड्क, मुसल और प्राप्त नामक अख-शबोंकी वर्षा हो रही थी। परस्पर चलाये गये युद्धहेतुक अख-शब्ब आपसमें टकराकर चूर-चूर हो जाते थे। उन मयंकर आयुजोंके चूर्णसे मरा हुआ वह संप्रामरूपी समुद्ध वालुका-राशिसे परिपूर्ण-सा जान पड़ता था। कटकर गिरे हुए छत्र उस रणसिन्धुमें उठती हुई तरङ्कके समान प्रतीत होते थे।

युद्ध में यका हुआ कोई सैनिक अपने दूसरे साथीसे कह रहा था— 'मित्र ! संप्राममें थक जानेके कारण मेरी ही तरह तुम्हरी भी लड़नेकी इच्छा शान्त हो गयी होगी; अतः में एक अच्छी बात बता रहा हूँ, हुनो । जलती हुई आगके समान उउज्जल बाण जवतक हमलोगोंके अङ्गोंके टुकड़े-टुकड़े नहीं कर डालते, तभीतक हमारे लिये निकल मागनेका अवसर है । इसलिये आओ, हम लोग शीघ ही यहाँसे माग चलें; क्योंकि यह जो चौथा पहर बीत रहा है, यमराजका ही दिन है ( अतः इस समय यहाँ रहनेसे प्राणोंकी रक्षा असम्भव हो जायगी )।'

रघुनन्दन ! तद्नन्तर वह समर-सःगर उद्भत ताण्डव नृत्य करनेवाले उन्मत्तके समान प्रतीत होने लगा । उड़ जानेके लिये उद्यत हुए तुरंगम ( अश्व ) ही उसमें उत्ताल तरङ्गके समान जान पड्ते थे । वाणक्ष्मी जलकी धारासे धनीभूत हुए सैन्यरूपी मेघोंने बहाँक भूतल और आकाशको आच्छादित करके एक-सा कर दिया था । दोनों विशाल सेनारूपी महासागरोंकी क्षोभजनित टक्करसे वहाँ लोगोंमें भाग-दौड़ मच गयी । जैसे समुद्रके गर्भमें स्थित पर्वत जलीय सपेंसि व्याप्त होता है, उसी प्रकार एक दूसरे दलका दलन करनेमें लगे हुए और प्रलयकालमें

उठे हुए-से अख-शखोंद्वारा वह समराङ्गण व्याप्त हो रहा था। शूल, खङ्ग, चक्र, बाण, शक्ति, गदा, मुशुण्डि और प्रास आदि सैकड़ों चमकीले आगुध परस्पर टकराते, काटते और अञ्चत ध्वनि उत्पन्न करते हुए दसों दिशाओंमें धूम-वूमकर प्रलयकालीन प्रचण्ड वायुके झोंकेसे ट्रटकर आकाशमें चक्कर काटते हुए दृक्ष आदि पदार्थोंकी लीला धारण करते थे। (सर्ग ३२—३५)

# युद्धका वर्णन तथा उभयपक्षको सहायता देनेवाले विभिन्न जनपदों और स्थानोंका उल्लेख

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--खुनन्दन ! दोनों सेनाओंमें जो महान धर्मनिष्ठ, सुशील, ओजस्त्री, धैर्यशाली, ग्राह्र, कुलकमल और युद्धमें कभी पीठ न दिखानेवाले शूरवीर थे, उनमें परस्पर द्वन्द्वयुद्ध होने लगा । वे मेद्योंके समान गर्जना करते हुए एक दूसरेको निगळ जानेके लिये उत्सुक हो दो नदियोंके वेगयुक्त प्रवाहोंके समान एक दूसरेसे भिड़ते और टकराते थे । चक्रधारी योद्धा चक्रधारियोंसे उलझ गये । धनुर्वर बीर धनुर्वरोंसे भिड़ गये । खड्डसे युद्ध करनेवाले सैनिक खब्जवारियोंसे जुझने लगे। भाले-वाले भालेवाळोंसे, मुद्गरधारी मुद्गरधारियोंसे, गदाधारी गदाधारियोंसे, शक्तिसे यद्ध करनेवाले शक्तिधारी योद्धाओं-से, छरेवाले छरेवालोंसे, त्रिशूलधारी त्रिशूलवारियोंसे और लोहेकी जंजीरोंका जालीदार कोट पहननेवाले योदा अपने-जैसे ही विपक्षी योद्धाओंसे इस तरह वेगपूर्वक युद्ध करने लगे, मानो प्रलयकालके विक्षुच्य महासागरोंकी तरहें आपसमें टकरा रही हों । वह युद्धाकाशरूपी महासागर वहाँ अद्भुत शोभा पा रहा था । श्लोभपूर्वक चळाचे गये चकसमृह उसमें भँगरके समान जान पड़ते थे। वहाँ बहुनेवाली वायुमें वाणरूपी जलके कण व्याप्त हो रहे थे और आयुधरूपी मगर उसमें सब ओर विचर रहे थे। विद्या, बुद्धि, बल, शौर्य, अख-शख, अश्व, रथ और धनुष-ये युद्धके दिव्य आठ साधन जिनके पास मौजूद थे, ऐसे सैन्यसमूह दो पक्ष होनेके कारण आधे-आधे भागसे दोनों पक्षोंमें बँटकर क्रोचपूर्वक युद्धके लिये खड़े थे। वे दोनों नरेश विदूर्य और सिन्धुराज भी तदनुसार ही स्थित थे।

रघुनन्दन ! मध्यदेशको आदि ( मुख्य ) स्थान मानकर वहींसे दिशाकी गणना करनेपर लीलांके पति महाराज पद्म ( जो वर्तमान जन्ममें विद्र्ष थे ) के पक्षमें उनकी सहायताके लिये पूर्व दिशासे जिस-जिस जनपदके लोग आये थे, उन सबके नाम बताता हूँ; धुनो ! पूर्व दिशासे स्थित जो कोसल, काशि, मगभ, मिथला, उत्कल, मेखल, कर्कर, मुद्र, संग्राम-शौण्डक, मुख्य, हिम, रुद्रमुख्य, ताम्नलिम, प्राज्योतिम, अश्वमुख, अम्बष्ट, पुरुषादक, वर्णकोष्ट, सिक्शेत्र, आममीनाशन, व्याप्तवक्त्र, किरात, सौवीर और एकपादक—ये चौवीस जनपद हैं । इनके निवासी योद्या राजाकी सहायताके लिये आये थे । इनके सिवा पूर्व दिशामें जो माल्यवान्, शिवि, आक्षन, वृषल, ध्वज, पद्म तथा उदयगिरि नामक सात पर्वत हैं, वहाँके निवासी भी राजा पद्मके पक्षमें पथारे थे । \*

# यहाँ जो देशोंके नाम आये हैं, वे पुराणों तथा महाभारत आदिमें उल्लिखित नामोंसे कुछ-कुछ भिन्नता रखते हैं। कितने ही प्रिक्ष्य नाम खूट गये हैं और नये नाम आ गये हैं, जो कभी मुने नहीं गये। इनके लिये जो दिशा निर्यारित की गयी है, उसमें भी चड़ा मतभेद है। जैसे बक्कदेशको पूर्वमें न बताकर पूर्व और दक्षिण दिशाओंके बीचमें

पूर्व-दक्षिण दिशामें जो ये विन्व्य आदिके नियासी हैं, वे भी आये थे। इनके अतिरिक्त चेटि, कस्स, दशार्ण, अङ्ग, वङ्ग, उपवङ्ग, करिङ्ग, पुण्डू, जटर, विदर्भ, मेखल, शवराननवर्ण, कर्ण, विपुर, पूरक, कण्टकस्थल, पृथ्ग् दीपक, कोमल, कर्णान्ध्र, चौलिक, चार्मण्यवत ( चर्मण्यती नदीके तटवर्ती), काकक, हेमकुण्ड, समशुभर, बलिग्रीन, महाग्रीन, किष्कित्य और नालिकेरी—इन देशोंक निवासी वीर भी लील्य-पतिकी सहायतामें आये थे।

रघनन्दन ! दक्षिण दिशामें जिन-जिन देशोंके नरेश ळीळा-पतिके सहायक थे, उनके नाम इस प्रकार हैं— विनध्य, कुसुमापीड, महेन्द्र, दुर्द्र, मलय और सूर्यवान्-इन छ: पर्वतोंके आस-पास जो समृद्धिशाली गणतन्त्र राज्य थे, वहाँके सैनिक भी वहाँ पधारे थे। इनके सिवा अवन्ती और शाम्बवती नामसे विख्यात देश, दशपूर, कथाचकार, ईषिक, आतुर, कच्छप, वनवासीपगिरि, भद्रगिरि, नागर, दण्डक, गणराष्ट्र ( गणतन्त्रराज्य ), नृराष्ट्र ( जनतन्त्र राज्य ), साह, शैव, ऋष्यमूक, कर्कोट, वनविम्बल, पम्पानिवासी, कैरक, कर्कवीरक, स्वेरिक, यासिक, धर्मपत्तन, पञ्जिक, काशिक, तुण-खल्दुल, याद, ताम्रपर्णक, गोनर्द, कनक, दीनपत्तन, मामक, ताम्रीक, दम्भर, आकीर्णक, सहकार, ऐणक, बैतुण्डक, तुम्बवनाल, अजिनहीप, कर्णिक, कर्णिकाम, शिवि, कोङ्कण, चित्रकृट, कर्णाट, मण्टवटक, महाकटकिक, आन्ध्र, कोलगिरि, अवन्तिक, विचेरिक, चण्डायत्त, देवनक, कौञ्च, वाह, शिलाक्षारोद, भोनन्द, मर्दन, मल्य और बताया है। सौबीर देश पश्चिममें है, तथापि इसे पूर्वदिशाके अन्तर्गत बताया गया है। माल्यवान् पर्वत दक्षिण दिशामें है; किंतु इसे पूर्व दिशामें वताया गया है—इत्यादि। यद्यपि इस तरह देशों और दिशाओं के नाममें वैपरीत्य देखा जाता है, तथापि यह वर्णन किसी दूसरे ब्रह्माण्डका है; इसिट्ये इस ब्रह्माण्डके भारतवर्षकी स्थितिसे कुछ भिन्नता भी मिले तो दोषकी बात नहीं; क्योंकि ब्रह्माण्डमेदसे देशों और दिशाओंकी खितिमें कुछ भेद होना असम्भव नहीं है।

चित्रक्ट शिष्यके काती. मनुष्य तथा सङ्गाके राक्षसमण भी उस सद्धनें सम्मिलित हुए थे।

अव पश्चिम-दिश्चिण दिशाके देश बनाये जाते हैं ( जहाँके निवासी लीला-पितके लहायक थे )—महाराष्ट्र, सौराष्ट्र, सिन्धु, सौवीर, शूद्र, आमीर, दविड, कीकट, सिद्धखण्ड, कालिरुह, हेमगिरि, रेवतक पर्वत, जयकच्छ, मयवर, जहाँ यवन जातिके लोग रहते थे, बाह्नीक, मार्गणावन्त, बूम्न, तुम्बक, लाजगण, उक्त दिशाके पर्वतवासी, ममुद्रतटवर्ती तथा तोकनियुत नामक स्थानके निवासी—ये सब लीला-पितकी सहायतामें आये थे।

खनन्दन ! जो लोग लीला-पतिके विगक्षमें आये थे. उनके इन जनपदोंका वर्णन सनो । पश्चिम दिशामें जो ये ऊँचे और बढ़े-बड़े पर्वत हैं, पहले उनके नाम वताये जाते हैं---गिरिराज मणिमान, कुरार्पणगिरि, वन, अर्कह, मेघभव, चक्रवान् और अस्ताचल-इन सबके निवासी उक्त नरेशके विपक्षमें आपे थे । इनके अतिरिक्त जो काश नामक गणों और ब्राह्मणसमूहोंका अन्त करने-वाले हैं, वे पश्चजन नामक गणतन्त्र राज्यके सैनिक भी युद्धके लिये आये थे। इसी प्रकार भारक्षतय, पारक, शान्तिक, शैच्य, आरमरकाय, अच्छ, अगुहुत्व, अनियम, हैह्य, सुह्मगाय, ताजिक, हणक, दक्षिण कतक और उत्तर कतक देशोंके पार्श्वभागमें स्थित कर्क देश. गिरिपर्ण और अवम---इन सब देशोंके निवासी म्लेच्छ जातिके अन्तर्गत हैं: क्योंकि इन्होंने धर्मकी मर्यादाका सर्वथा त्याग कर दिया है । ( ये सभी राजा विदूरथके विपक्षमं आये थे।) तदनन्तर दो सौ योजनतककी भूमि जनपदोंसे रहित हैं। तत्पश्चात् महेन्द्र पर्वत है, जिसकी भूमिमें मोती और मणियोंकी अधिकता है। उसके बाद अश्वगिरि है, जो सैकड़ों पर्वतोंसे युक्त है। उससे आगे भयंकर महासागर है, जिसके तटपर पारियात्र नामक पर्वत है। ( इन सब स्थानोंके निवासी सिन्धराज-की ओरसे युद्ध करने आये थे।)

पश्चिमोत्तर दिशामें पर्वतीय प्रदेशके मीतर बेणुपति और नरपति नामक देश हैं, जहाँ अनेक प्रकारके उत्सव होते रहते हैं। इनके सिवा जो फलगुणक, माण्डव्य, अनेकनेश्रक, पुरुकुन्द्र, पार, मानुमण्डळ, मावन, विम्मल, निल्न, दीर्थ—जहाँके निवासियोंके केश, अङ्ग और मुजाएँ दीर्थ (बड़ी) होती हैं, रङ्ग, स्तनिक, गुरुह और लुह नामबाले देश हैं (उनके निवासी भी सिन्धुराजकी ओरसे आये थे)। तदनन्तर अनुपम बीराष्ट्र है, जहाँके लोग गाय-बैल और अपनी संतान-तकको खा जाते हैं। (इन सब स्थानोंके निवासी उस सक्रमें सम्मिल्ति हर थे।)

उत्तर दिशामें जो हिमवान, क्रौश्च, मथुमान्, क्रौलास, बसुमान् और मेरु पर्वत हैं तथा इन सबके आस-पास जो शाखापर्वत हैं, उनपर जो छोग निवास करते हैं (वे सब योद्धा सिन्धुराजकी ओरसे युद्ध करनेके छिये आये थे )। इनके सिया मद्द, वारेव, योवेय, मालव, श्रूरसेनिक, राजन्य, अर्जुनातनय, त्रिगर्त, एकपात्, स्रुद्ध, आमवल, स्वस्तवासी, अवल, प्रप्लल, शाक, स्नेमधूर्ति, दशधान, गावसन्य, दंड, हन्यसन, धनद, सरक, वटवान, अन्तरद्वीप, गन्वार, अवन्ति, सुर, तक्षदिला, बील्य, गोवनी, पुष्करावर्त देशके अन्तर्गत यशोवती, नाभिमती, तिक्षा, काल्यर, काहकनगर, धुरमृतिपुर, रितकादर्श, अन्तरादर्श, पिङ्गल, पाण्डव्य, यासुन, यातुवानक, मानव, नाङ्गन, हेमताल, खखसुख—इन देशोंके निवासी भी उस युद्धमें तिन्धुराजकी ओरसे आये थे। ( उपर्युक्त देश पर्वतसे नीचे हैं। इनसे ऊपरकी ओर) पूर्वोक्त हिमवान्, बसुमान्, क्रीब्ध और कैलास नामक पर्वत हैं। उनसे आगे बढ़नेपर आठ हजार यो्जनतककी भूमि जनपर्दोंसे रहित है।

पूर्वोत्तर दिशामें जो जनपद हैं, क्रमशः उनके नाम सुनो—कालुत, ब्रह्मपुत्र, कुणिद, खदिन, मालब, रम्झराज्य, वन, राष्ट्र, केडवस्त, सिंहपुत्र, वामन, सावाकत्, जापलबह, क्रामिर, दरद, अभिसासद, जावीक्र, पलोल, कुवि, कौतुक, किरात, यामुपात और दीन नामक जनपद हैं ( इन सबके निवासी युद्धके लिये आये थे ) । इससे आगे ईशानकोणमें सुवर्णमयी सूमि हैं । उससे आगे अत्यन्त शोभाशाली देवस्थलीय उपवनकी सूमि हैं । उससे आगे कल्यन्त शोभाशाली देवस्थलीय उपवनकी सूमि हैं । उससे आगे केलाससूमि हैं । उससे भी आगे मञ्जुवन नामक पर्वत है, जहाँकी भूमि विद्यावरों और देवताओंके विमानके समान हैं ।

## युद्धका उपसंहार, राजा निद्रथके शयनागारमें गवाक्षरन्त्रसे लीला और सरखतीका प्रवेश तथा दक्षम चिन्मय शरीरकी सर्वत्र गमनशक्तिका प्रतिपादन

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! कितना कहा जाय, वाह्यकि ( रोषनाग ) भी अपनी दो हजार जिह्वाओंसे यिर आकुळतापूर्वक (रोक्षतासे) वताना चाहें, तो वे भी इस श्रेष्ठ संग्रामका पूर्णतया वर्णन करनेनें समर्थ नहीं हो सकते ।

इस प्रकार वहाँ वड़ा धनासान युद्ध हो रहा था । विजयी वीर मुजाओंपर ताल ठोक रहे थे और पराजित योद्धा भयसे हाहाकार कर रहे थे । इन दोनों प्रकारक शब्दोंसे वह सुक्रमण्ड गूँज नजगा। स्कूक्णी अन्मकारसे आच्छादित हुए स्पैदेन हुद्ध (मन्द्रगाभी या अस्तोन्मुख)- से प्रतीत होने लगे । योद्धाओंको रुपिरके प्रवाहको रोकने

या ढकनेत्राले कठोर कत्रचके भीतरसे खून टपक रहा था।

तदनन्तर उभयपक्षके सेनापितयोंने मन्त्रियोंके साथ विचार करके एक-दूसरेके पास दूत मेजे और यह संदेश कहलाया कि अब युद्ध बंद किया जाय । उस युद्धस्थलमें विशेष परिश्रमके कारण समीके यन्त्र, शक्षाक्ष और पराक्रम मन्द पड़ गये थे । अतः उस समय सब लोगोंने गृद्ध बंद करने की गात हत्यरो खीकार की । तत्पश्चात् विशाल रथके केंचे ध्वजके पास ही स्थापित हुए लंबे बाँसके खंमेपर दोनों सेनाओंका एक-एक योद्धा उसी

प्रकार चढ़ा, जैसे ध्रुव उच्चतम स्थानको आरूढ़ हुए हों।



उँचे चहे हुए उन योद्धाओंने सम्पूर्ण दिशाओंने उसी प्रकार स्वेत वस्न हिलाया, जैसे रात्रि शुम्न किरणोंसे सुशोभित पूर्ण चन्द्रमाको समस्त दिशाओंने सुमाती है। वस्न हिलाकर उन्होंनेयह सूचना दी कि 'अब युद्ध बंद करो।'

इसके बाद जैसे प्रलयके अन्तमें तस्कालीन एकार्णवसे जलका प्रवाह चारों दिशाओंमें निकलने लगता है, उसी प्रकार उस युद्धस्थलसे दोनों सेनाएँ बाहर जाने लगीं । सारी रणभूमि मुदोंके हैरसे पट गयी थी ! जहाँ-तहाँ खूनकी नदियाँ बह रही थीं और सब ओर धायल योद्धाओंके चीक्कार मुनायी पड़ते थे । वह रणभूमि मृत्युके उद्यानकी माँति जान पड़ती थी । वहाँ मरकर गिरे हुए असंख्य घोड़ों, हाथियों, मनुष्यों, राजाओं, सारथि-सहित रथों और कटी हुई जँटोंकी गर्दनोंसे जो रक्तका प्रवाह सब ओर फैल रहा था, उससे एक मुन्दर नदी प्रवाहित हो चली थी । खुनसे भींगे हुए अन्न-शल ही वहाँ जलसे सींची हुई हरी-भरी लताओंक समान जान पड़ते थे । वह रणोद्यान प्रलयकालमें पर्वतोंसित विध्वस्त

हुए सम्पूर्ग जगत्की भाँति दृष्टिगोचर हो रहा था।

( सूर्यास्तते पश्चात् ) आकाश, पर्वत, उसके निकुख और उसकी गुकाके मीतर फैल्कर पिण्डके समान एकत्र हुए घने अन्वकारका समृह कालि मेवीकी बटाके समान वहाँ सब और छा गया था। चश्चल भूतोंके वेगसे व्याकुल हुआ बह रणक्षेत्र प्रलयकालकी बायुसे कम्पित लोकों और उनके उपकरणोंसे युक्त म्रह्माण्डके समान जान पहता था।

तदनन्तर जब सर्वत्र नीरवता छा गयी, अन्यकारका संचार हो गया, सम्पूर्ण दिशाओंके लोगोंकी आँखें निव्रासे बंद हो गयीं, उस समय उदारहृदय ठीळा-पति कुछ खिलचित्त-से होकर चन्द्रमाके मध्यभागके सदश मनोहर तथा शीतळ कमरोंवाळे अपने सुन्दर महळमें पूर्ण चन्द्रमाके समान शीतळ कमरोंवाळे अपने सुन्दर महळ प्रेत शय्यापर अपने नेत्र-कमळोंको बंद करके सो गये और दो ही घड़ीमें उन्हें गहरी नींद आ गयी ।

तत्पश्चात् वेदोनों ळळनाएँ उस युद्धस्थळके आकाशको छोडकर उस राजमहळमें खिड़कियोंके छेदोंसे उसी प्रकार घुस गयों, जैसे वायुकी दो रेखाएँ इसी छोटे रन्ध्रमार्गसे





अधिक कमलके भीतर प्रविष्ट हुई हों।

श्रीरामजीने पृद्धा—विद्वान् वक्ताओं में श्रेष्ठ प्रभो ! यह इतना वड़ा स्थूलशरीर तन्तुके समान सुक्ष्म छेदकी राहसे किस प्रकार उम घरमें प्रविष्ट हुआ !

श्रीवसिष्टजीने कहा-स्युनन्दन ! जिस पुरुषने पहले दीर्घकालसे यह अनुभव किया हो कि भी स्थूल शरीर नहीं हूँ, शुद्ध चिन्मय आत्मा हूँ, अतः सभी स्थानोंमें जा सकता हूँ' वह पीछे चलकार स्थलदेहकी अवरोध आदि कियाओंसे कैसे युक्त हो मकता है ? क्योंकि वह उसी चेतनका अंश है, जो सर्वत्र जानेमें समर्थ हैं। जिसकी आकृति खप्तगत परुष या संकल्पकल्पित परुषके समान है, आकारामात्र ही जिसका आकार है अर्थात् जो वास्तवमें स्थूल आकारसे रहित है, उसे कौन कैसे रोक सकता है। जीव जहाँ मरता है, उसी स्थानको शीघ्र देखता है और वहीं उसे अनेक भवनोंसे यक्त यह विस्तृत प्रपञ्च इमी रूपमें स्थित-सा दिखायी देता है । आगन्तक गेह आदिसे आत्मवान् हुआ-सा यह चेतन आकाशरूपी जीव देह आदिको ही आत्मा समझकर निर्मल चिन्मय आकाशमें ही 'यह में हूँ, यह जगत् है' इस आकाशरूप ( सून्य ) भ्रमका अनुभव करता है । इस जगत्रूपी भ्रममें देवताओं, अमरावती आदि श्रेष्टनगरों, मेरु आदि पर्वतों, सूर्य, चन्द्रमा और तारासमृहके कारण अपूर्व सौन्दर्य प्रतीत होता है । इस भ्रमरूपी वक्षके खोखलेमें जरा, मृत्यु, व्याकुळता तथा नाना प्रकारकी आधि-व्याधियाँ ठूँस-ठूँसकर भरी हुई हैं । इसमें अपने अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति और अनिष्ट वस्तुके निवारणके लिये स्थूल-सूक्ष्म, चर-

अचर सभी प्राणी उद्योगशील हैं तथा यह अमरूची प्रपञ्च समृद्र, पर्वत, नदी, उनके अधिपति, दिन, रात, कल्प, क्षण और प्रलय—इन सुवसे युक्त हैं। इम प्रकार यद्यपि यह विश्व दीवाळकी तरह स्थूल एवं स्थिर दिखायी देता है, तथापि मनन—मनके संकल्पके सिवा और कुछ नहीं है । मनन करनेपर यह चल ( अस्थिर ) ही सिद्ध होता है । तम इस समय मनमें अपने अनुभवके अनुसार इसके खरूपपर विचार करो । जो ही चेतन आकाशक्रप परमात्मा है, वही मननरूप कहा गया है और जो ही चेतन आकाशरूप परमात्मा है, वही परमपद है। चेतन आकाशस्त्रस्य परमात्माका अभूत (असत्य अथवा अनादि ) मायाकाशमें या सूक्ष्म भूतोंके कार्यकृप चित्ताकाशमें जो स्फरण है, वही नाम और रूपसे नाना भावको प्राप्त होनेवाला जगत् कहा जाता है। लीला और सरखती दोनों निष्पाप देवियाँ परमात्माके तल्य विद्याद्व एवं चिदा-काशमय शरीरसे यक्त थीं: इसिलये वे सर्वत्र जा सकती थीं । उनके लिये कहीं भी प्रवेश करनेमें कोई बाबा नहीं थी । वे चिदाकाशमें जहाँ-जहाँ अपनेको प्रकट करनेकी इच्छा करती थीं, वहाँ-वहाँ सदा ही अपनी रुचि और अभिलाषाके अनुसार प्रकट हो जाती थीं । इसलिये राजा विद्रथके घरमें उन दोनोंका जाना सम्भव हुआ । चिन्मय आकाश सर्वत्र विद्यमान हैं, उसमें जिसे आतिवाहिक कहते हैं, वह चिदाकाशमय सूक्ष्मशरीर सर्वत्र विचरण कर सकता है; क्योंकि वह यथार्थ ज्ञानखरूप, धारणात्मक एवं मननरूप है। तुम्हीं वताओ, उस सुक्ष्मदेहको कौन, कैसे और किस लिये रोक सकता है ?

( सर्ग ३७--४० )

राजा पश्चके भवनमें सरस्वती और छीठाका प्रवेश और राजाद्वारा उनका पूजन, मन्त्रीद्वारा राजाका जन्मवृत्तान्त-वर्णन, राजा विद्रथ और सरस्वती देवीकी वातचीत, विसष्टजीद्वारा अज्ञाना-वस्थामें जगत् और स्वप्नकी सत्यताका वर्णन, सरस्वतीद्वारा विद्रथको वरप्रदान, नगरपर शत्रुका आक्रमण और नगरकी दुरवस्थाका कथन, भयभीत हुई राजसहिपीका राजाकी शरणमें आना, छीठाको दुसरे वररूप राजा पश्चकी प्राप्ति

श्रीविमच्छजी कहत हैं-श्रीराम!उन दोनों देवियोंके प्रवेश करनेपर राजा पद्मके भवनका भीतरी भाग उज्ज्वल छटासे सुशोभित हो गया, मानो वहाँ दो चन्द्रमा उदय हो गये हों । उसमें मन्दार पुप्पका स्पर्श करके आयी हुई शीतल, मन्द, सुगन्य वायु चलने लगी। उन देवियोंके प्रभावसे राजाके अतिरिक्त अन्य स्त्री-पुरुष निदाके वशीभृत हो गये, परंतु चन्द्रदवके समान शीतल उन दोनोंके शरीरके प्रभा-पुञ्जसे आह्वादित होकर राजा पद्मकी निदा भङ्ग हो गयी, मानो उसपर अमृत छिड़क दिया गया हो। उठते ही उसने दो दिव्य नारियोंको देखा. जो दो आसनोंपर विराजमान थीं । उन्हें देखकर ऐसा लगता था मानो मेरुपर्वतके दो शिखरोंपर दो चन्द्रमण्डल उदित हो गये हों । यह देखकर राजाका मन विस्मय।विष्ट हो गया, फिर क्षणभर मन-ही-मन विचार करके वह अपनी शय्यासे उठ पड़ा---ठीक उसी तरह, जैसे चक्र-गदाधारी भगवान् विष्णु शेषशय्यासे उठते हैं। तत्पश्चात् उसने सोते समय अस्त-व्यस्त हुए अपने माला, हार और अधोवस्त्रको यथास्थान ठीक किया । फिर सिर-हाने रक्खी हुई फ़ुलेंकी डलियामेंसे मालीकी तरह खयं ही अत्यन्त खिले हुए पुष्पोंसे अपनी अञ्चलि भर ली और भूमिपर ही पद्मासन लगाकर वह नम्रतापूर्वक देवियोंसे कहने लगा-'देवियो ! आप दोनों जन्म, दु:खमय जीवन और त्रिविध तापरूपी दोषका शमन करनेके लिये चाँदनीके समान तथा बाह्य और आन्तरिक अज्ञानान्धकार-का विनाश करनेके लिये सूर्यकी प्रभाके तुल्य हैं। आपकी जय हो ।' यों कहकर राजाने उन देवियोंके चरणोंपर पुष्पाञ्जलि समर्पित की । तदनन्तर देवी



सरखतीने ळीळासे राजाका जन्म-वृत्तान्त वर्णन करनेके लिये पार्श्वमें ही पड़े हुए मन्त्रीको अपने संकल्पसे जगाया । जागनेपर मन्त्रीने उन दोनों दिव्यं नारियोंको देखकर उन्हें प्रणाम किया और उनके चरणोंमें पुष्पाञ्चलि समर्पित करके विनयपूर्वक वह उनके आगे खड़ा हो गया । तब देवीने राजासे पूछा—'राजन् ! तुम कौन हो ! किसके पुत्र हो ! और यहाँ कब पैदा हुए हो !' ऐसा प्रकृत सनकर मन्त्रीने उत्तर देना आरम्भ किया—

'देवियो ! यह आपलोगोंका ही कृपा-प्रसाद है, जो मैं आपके समक्ष भी बोलनेमें समर्थ हो सका हूँ;अत: अब आप मेरे खामीका जन्म-कृतान्त सुनिये । प्राचीन काल- में एक कुन्दरथ नामके राजा हो गये हैं, जो इक्ष्वाकुवंशमें उत्पन्न हुए थे । वे परम शोभाशाली थे । उनके नेत्र कमलके समान सुन्दर थे। उन्होंने अपनी मुजाओंकी छायासे सारे भूमण्डलको आच्छादित कर लिया था। उन्हीं नरेशके भद्रस्य नामक पुत्र उत्पन्न हुआ, जिसके मखकी कान्ति चन्द्रमाके समान थी। उन भदरयके विश्वरथ, विश्वरथके बहुद्रथ, बहुद्रथके सिन्ध्रग्य. सिन्धरथके शैलस्य, शैलस्यके कामस्य, कामस्यके महास्य, महारथके विष्णरथ और विष्णरथके पत्र नभोरथ हुए । ये हमारे राजा उन्हीं महाराज नमोरथके पत्र हैं। ये अपने पिताक महान पुण्यपञ्जोंके फलखरूप क्षीर-सागरसे उत्पन्न हुए चन्द्रमाकी भाँति प्रकट हुए हैं। जैसे पार्वतीजीसे गुहकी उत्पत्ति हुई थी, उसी प्रकार ये अपनी माता सुमित्राके गर्भसे दूसरे स्कन्दकी भाँति पैदा हुए हैं । इनकी आकृति पूर्णचन्द्रमाके समान निर्मल है । इन्होंने अपने अमृत-तुल्य गुणोंसे जनताको भलीभाँति तृप्त कर दिया है । ये विद्रश्य नामसे विख्यात हैं। जब इनकी अवस्था दस ही वर्षकी थी, तभी इनके पिता इन्हें राज्यभार सौंपकर बनवासी हो गये थे। ये तभीसे इस भूमण्डलका धर्मपूर्वक पालन कर रहे हैं। आज पुण्यरूपी बृक्षके फलित होनेपर आप टोनों देवियोंका यहाँ ग्रुभागमन हुआ है; क्योंकि दीर्घ तप आदि सैकड़ों क्षेरा उठानेपर भी आपका दर्शन मिलना कठिन हैं । इस प्रकार विदूरथ नामसे प्रसिद्ध ये महीपाल आज आपके दर्शन-प्रदानरूप प्रसादसे परम पवित्र हो गये।

यों कहकर जब मन्त्री चुप हो गया तथा भूपाल भूतलपर पद्मासन लगाकर हाथ जोड़े फिर नीचा किये बैठे रहे, उसी समय सरस्तती देवीने 'राजन् ! तुम विवेकद्वारा स्वयं ही अपने पूर्वजन्मका स्मरण करों यों कहकर उनके मस्तकपर अपना हाथ फेरा। देवी सरस्तिकि करस्पर्शेसे राजा पद्म (विदूर्ण) का हृदयान्थकार एवं माया—सबके सब नष्ट हो गये। उनका हृद्ध

अस्यन्त विकसित हो गया। उन्हें अपने पूर्वजनमका दृत्तानत इस प्रकार समरण हो आया, जैसे वह उनके अन्तः करणमें स्फुरित होता हुआ-सा स्थित था। फिर ठीळाके कर्तव्यके साथ-साथ शरीर और एकच्छत्र राज्यके त्याग, सरखनीके दृत्तान्त, ठीळाकी विशेष उन्नति और आस्मकथाको जानकर राजा समुद्रमें गोते ळगाते हुएकी तरह विस्मयमें पढ़ गया। वह मन-ही-मन कहने ळगा—'खेर है, सारे संसारमें यह माया ही व्यात है। इस समय इन देवियोंकी कृपासे मुझे इसका पूर्ण ज्ञान हुआ है।'

राजाने पूछा—देवियो ! मुझे जो अपने अनेक कार्यो-का, परदादाका तथा अपनी बचपन एवं युवाबस्थाका और मित्र तथा बन्धु-बान्धवोंका स्मरण हो रहा है, इसका क्या कारण है ?



श्रीतरस्वती देवीने कहा.—राजन् ! मृत्युरूपी महा-मोहमयी मूर्च्छीके अनन्तर उसी मुहूर्तनें गिरिप्रामनिवासी उस ब्राक्षणके घरके भीतर आकाशमें ही स्थित गृहके मध्यभागमें जो मण्डप है, उसीके अंदर तुम्हारा यह

जनमादि इस्प-प्रपञ्च आभामित हो रहा है। वहीं निर्मल आकाशकी भाँति खञ्छ तुम्हारे चित्तमं यह विस्तृत व्यवहार-भ्रम स्पुरित हुआ है । धह मेरा जन्म हुआ । इक्ष्वाकुर्वश ही देश कुछ है । पूर्वकालमें मेरे ये पितामह आदि इस नामवाले हुए थे। मैं पदा हुआ । जब मैं इस वर्षका बालक था, तभी मेरे पिता इस राज्यपर नेरा अभिपेक करके खयं परिवाजक होकर वनको चले गये । तदनन्तर मैंने दिग्विजय करके अपने राज्यको तिष्पाण्डक बनाया । फिर इन मन्त्रियों तथा परवासियोंके साथ प्रथ्वीका पालन करता रहा हूँ । यज्ञकर्मीका अनुष्ठान तथा धर्मपूर्वक प्रजाका पालन वारते मेरी आयुके सत्तर वर्ष व्यतीत हो चुके । इस समय इस शत्रु-सेनाने मुझपर आक्रमण किया और उसके साथ मेरा भयंकर यद इआ । यद करके में अपने घर लौट आया हूँ और यहाँ पूर्ववत् स्थित हूँ । ये दोनों देवियाँ मेरे धर प्यारी हैं और मैं इनका पूजन कर रहा हूँ; क्योंकि पूजित होनेपर देवता मनोऽभिल्षित पदार्थ प्रदान करते हैं । जैसे सूर्यकी प्रभा मुकुळित कपळको विकसित कर देती है, उसी तरह इन दोनोंमेंसे इस एक देवीने मुद्दों यहाँ ऐसा ज्ञान प्रदान किया है, जो पूर्वजन्मकी स्मृतिको जगानेवाला है। अब मैं कृतकृत्य हो गया हूँ और मेरे सभी संशय नष्ट हो गये हैं। मैं शान्ति-ळाम करहाँगा, परम निर्वाणको प्राप्त हो डाँगा और केवल सुखरूप होकर स्थित होऊँगा'-इस प्रकार तुम्हारी यह भानित, जो बहुसंख्यक संदेहोंसे युक्त, नाना प्रकारके आचार-विचारोंसे सम्पन्न और लोकान्तर-में गमन करनेवाळी है, विस्तारको प्राप्त हुई है। पहले जिस मुहर्तमें तुम मृत्युको प्राप्त हुए थे, उसी समय यह प्रतिभा अपने-आप तुम्हारे हृदयमें आविर्भृत हुई थी । जैसे नदीका प्रवाह उठे हुए एक आवर्तको त्यागकर तरंत ही दूसरा धारण कर लेता है, उसी प्रकार चित्त-प्रवाह भी एक कल्पना-सृष्टिका त्याग करके

दूसरी कल्पना-सृष्टि करता रहता है। जैसे आवर्त कभी दूसरे आवर्तसे संयुक्त होकर और कभी पृथक् ही प्रवृत्त होता है, उसी तरह यह सृष्टि भी कभी इसरीले सम्बन्धित और कभी खतन्त्र ही बढ़ती रहती है । उस मृत्युक्षणमें चिद्भानस्वरूप तुम्हारी प्रतिमानं प्रतिमासित असत्-रूप यह जगजाल उसी तरह उपस्थित हुआ है, जैसे स्वप्नके एक ही मुहर्तके अंदर सैकड़ों वर्षांका भव होता है। वास्तवमें तो न तुम कभी पैदा हुए हो और न कभी तुम्हारी मृत्यु ही हुई है । तुम तो खुद्ध विज्ञान-स्वरूप हो और अपने शान्त आत्मामें स्थित हो । यह सारा प्रपञ्च तुम्हें दरय-सा प्रतीत हो रहा है। वस्तृत: तुम कुछ नहीं देख रहे हो, विलक्ष निर्मल महामणि तथा भारामान सूर्य आदिके समान तुम अपने शासामें अपने-आप नित्य सर्वात्मभावसे प्रदीत हो रहे हो । वस्तुतः न यह भूतल सत्त है, न प्रत्यक्ष दिखायी देनेवाला यह विदूरथ-देह ही सत् है और न ये पर्वत, प्राम, तुम्हारे शत्रु-मित्र तथा हमलोग ही सत् हैं।

राजन् ! जिन्हें ज्ञातच्य वस्तुओंका ज्ञान हो जुका है तथा जो एकमात्र छुद्ध बोवस्वरूप हैं, ऐसे पुरुषोंके मनमें यह कोई भी सांसारिक पदार्थ सत् नहीं हैं । मन्त्रा, जिसका आत्मा छुद्ध ज्ञानसे सम्पन्न है, उसे जगत्की भान्ति कहाँसे हो सकती है । जैसे रस्सीका ज्ञान हो जानेपर जव उसमें सर्पका भ्रम मिट जाता है, तव पुनः उसमें सर्पकी भ्रान्ति नहीं होती, उसी तरह जगत्-श्रमके असद्भावका पूर्ण ज्ञान हो जानेपर फिर उसकी सत्ता कहाँसे टिक सकेगी । मृगमरीचिकाका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर पुनः उसमें जल्खुद्धि कैसे हो सकती है । उसी तरह स्वप्रावस्थामें घटित हुआ अपना मरण जाम्द्रवस्थामें अपने खरूपका ज्ञान हो जानेपर कैसे सत्य हो सकता है ! शरकालीन निर्मल आकाशकी शोमाके समान जिसका हुद सर्वक्र, निर्मल और अस्यन्त विस्तृत है, उस सुद्ध तस्ववेता पुरुषकी बुद्धिमें 'अहम् , और 'जगत्-

की प्रतीति तुच्छ शब्दार्थकी द्योतक है। यह वास्तविक नहीं है, केवल वाचिक व्यवहारमात्र है

महर्षिके यों कथा कहते-कहते दिन समाप्त हो गया । भगवान भास्कर अस्ताचळकी और प्रस्थित हो गये और मनि-मण्डली महर्षिको नमस्कार करके सायंकालिक विधि सम्पन्न करनेके छिये स्नानार्थ चली गयी। रात्रि वीतनेपर सर्वोदय होते-होते पुनः मुनिमण्डली एक साथ सभामें उपस्थित हुई ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--राघव ! जिसकी बुद्धिमें ज्ञानका उदय नहीं हुआ है तथा जिसकी परमात्मतत्त्वमें दढ़ स्थिति नहीं है, अतएव जो मोहप्रस्त है, उसके लिये यह जगत असत होते हुए भी सत-सा प्रतीत होता हैं। जैसे मरुखलमें सूर्यका ताप ही मृगोंके लिये जलकी भ्रान्तिका कारण होता है, उसी तरह मृदबुद्धि पुरुषके लिये यह असत्य जगत सत्य-सा भासित होता है । जैसे प्राणीकी स्वप्न-मृत्यु जो विल्कुल असत्य है, फिर भी सत्य-सी प्रतीत होकर शोक-रुदन आदि कार्य करा देती है, उसी तरह जिनकी बुद्धि मोहाच्छन्न है, उन पुरुषोंके लिये यह जगत शोकप्रद होता है । जो कटक-कण्डल आदिमें व्याप्त सुत्रर्णके ज्ञानसे अनिमज्ञ है। उसको जैसे स्वर्ण-निर्मित कडेमें कड़ेका ही ज्ञान होता है. उसमें उसकी थोड़ी भी स्वर्गबुद्धि नहीं होती, उसी प्रकार अज्ञानीकी यह नगर, गृह, पर्वत, गजराज आदिसे प्रकाशित दश्य-दृष्टि ही हैं, दूसरी--प्रमार्थ-दृष्टि होनेवाली नहीं हैं।

श्रीरामजीने पृछा-मुने ! यदि केवल मायास्वरूप स्वप्नमें कल्पित स्वप्नपुरुष सत्य न भी हों तो क्या दोष होगा ? यह वतलाइये ।

श्रीवित्यञ्जीने कहा--राघव ! स्वप्नमें देखे गये नगरनिवासी वस्तुतः सत्य नहीं हैं-इस विषयमें मैं तुम्हें प्रत्यक्ष प्रमाण बतलाता हूँ, सुनो; अन्य प्रमाणोंके जाननेकी आवस्यकता नहीं है । सृष्टिक आदिमें

स्वयम्भू ब्रह्मा स्वयं ही स्वप्न-तुल्य अनुभवसे सम्पन दिखायी देते हैं, अतः उनके संकल्पसे उत्पन्न हुआ यह विश्व भी स्वप्त-सदश ही है। इस प्रकार यह विश्व भी स्वप्न है । उसमें जैसे मेरी दृष्टिमं तुम सत्य हो, उसी तरह अन्य लोग भी तुम्हारी और मेरी दफ्से सत्य हैं एवं अन्य मनुष्योंकी भी अपने-अपने अनुसनके अनुसार खप्रके विषयमें सत्यता सिद्ध है। यदि ये नगरनिवासी खप्तमें सत्य न हों तो इस खप्ताकार जाम्रदवस्थानं भी वे मेरे लिये थोड़ा भी सत्य न सिद्ध होंगे। इसलिये तुम्हारी दृष्टिमें जैसे मैं सत्यात्मा हूँ, उसी तरह मेरी दृष्टिमें सब सत्य हैं: क्योंकि खप्त-तल्य संसारमें पदार्थीकी परस्पर सिद्धिके लिये ऐसी नीति है। इस महान् खप्नरूपी संसारमें जैसे तुम्हारी दृष्टिमें मैं सत्य हूँ और मेरी दृष्टिमें तुम सत्य हो, उसी तरह सभी सत्य है-यही सारे खप्नोंमें न्याय है । इस प्रकार यह सब स्वप्न और जाग्रद्रप प्रपञ्च वास्तवमें सत्य नहीं है, परंतु सत्य-सा प्रतीत होता है और खप्त-खी-प्रसङ्गकी भाँति मिथ्या ही जीवको मोहित करता है । सभी वस्तुएँ देहके वाहर तथा भीतर सर्वत्र विद्यमान हैं। ज्ञानदृत्ति जिसे जैसा जानती है, उसे उसी तरह खयं ही देखती है। जैसे कोशमें जो धन मौजूद रहता है, उसे उसका द्रष्टा प्राप्त करता है, उसी तरह चेतनाकाशरूप परमात्मामें सब कुछ स्थित है और वहीं परमात्मा उसका अनुभव करता है । अस्त,

तदनन्तर देवी ,सरस्वतीने विदूरथको ज्ञानामृतके सिञ्चनसे विवेकरूपी सुन्दर अङ्करसे संयुक्त करके उनसे इस प्रकार कहा-'राजन् ! यह पूर्वोक्त तत्त्वज्ञान मेंने ळीळाकी प्रसन्नताके लिये तुमसे वर्णन किया है। लीळाने मी जगन्मिथ्यात्त्रकी दद्यान्तभूत तुम्हारी दृष्टियाँ देख ळी हैं; अत: तुम्हारा कल्याण हो, अब हम दोनों जाना चाहती हैं।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! मधुर अक्षरोंसे

युक्त वाणीद्वारा सरखतीके यों कहनेपर **बु**द्धिमान् राजा विदुर्यने इस प्रकार कहा ।

विदूरथ बोलं—केवि ! मुझ साधारण मनुष्यका भी यदि किसी याचकको दर्शन हो जाय तो बहु निष्मल नहीं जाता; फिर आप तो महान् फल प्रदान करनेवाली हैं, आपका दर्शन व्यर्थ कैसे हो सकता है । देवि ! जैसे सम देखता हुआ मनुष्य उस स्वप्नको छोड़कर दूसरा स्वप्न देखने लगता है, उसी तरह में अपनी इस देहका परिस्थाग करके यहाँसे दूसरे लोकको जाऊँगा । माता ! में आपकी शरणमें आया हूँ । आप सुझ शरणागतको करुणापूर्ण दृष्टिसे देखिये और शीच्र ही मेरी प्रार्थित वस्तु प्रदान कीजिये । मा ! मुझपर ऐसी कृपा कीजिये कि मैं जिस लोकमें जाऊँ, वहीं लोक मेरे इस मन्त्री और इस कुमारी कन्याको भी प्राप्त हो ।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—पूर्वजन्मके चक्रवर्ती सखाट् ! तुम्हें विदित होना चाहिये कि हमलोगोंने कभी भी याचकोंकी कामनाका निराकरण कर दिया हो—ऐसा नहीं देखा गया । अतः आओ और लीलाकी भक्ति और भाग्यके अनुरूप पदार्थोंकी समृद्धिसे सुन्दर इस राज्यका निर्भय होकर उपमोग करो ।

राजन् ! इस समय इस भीषण संप्राममें तुम्हारी मृख्यु निश्चित है और तुम्हें तुम्हारा प्राचीन राज्य प्राप्त होगा । यह सब प्रत्यक्ष तुम्हारी आँखोंके सामने ही होगा । कुमारी कत्याको, मन्त्रीको और तुमको शवरूप शरीर प्राप्त करके उस प्राचीन नगरमें आना होगा । अब हम दोनों जैसे आयी थीं, बैसे ही लौट जा रही हैं; परंतु कुमारी कत्याको, मन्त्रीको और तुम्हें मृख्युको प्राप्त होकर बायुरूपसे अर्थात् सूक्ष्मदेहसे उस प्रदेशमें आना चाहिये ।

देवी सरखती और राजा दोनों मधुरभाषी थे। उनमें परस्पर वार्ताळाप हो ही रहा था, तबतक राजमहल्के ऊर्ध्वमागमें बैटकर नगरकी देखमाल करने-वाला मनुष्य भयमीत हो राजाके पास आकर कहने लगा—'देन ! ज्ञार-भाटासे संयुक्त महासागरकी माँति बाण, चक्र, खड्ग, गदा और परिवकी वर्षा करनेवाली एक विशाल शत्रु-सेना आ पहुँची है। वह अस्यन्त उत्साहसे सम्पन्न है और प्रल्यकालकी वायुसे उड़ाये गये कुल-पर्वतींकी शिलाओं के समान भयंकर गदा, शक्ति और मुशुण्डियोंकी वर्षा कर रही है। साथ ही इस पर्वताकार नगरमें आग लग गयी है, जिसने चारों दिशाओंको व्याप्त कर लिया है। वह चट-चट शन्दके साथ इस उत्तम नगरीको जलाती हुई नष्ट-भ्रष्ट कर रही है।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुकुलभूषण राम ! बह पुरुष सभीत होकर राजासे यों कह ही रहा था, तबतक बाहर कठोर शब्दोंसे युक्त महान् कोळाहळ होने लगा, जो अपने भीषण शब्दसे सारी दिशाओंमें व्याप्त हो रहा था । वह कोलाहल वलपूर्वक कानतक खींचकर बाणोंकी वर्षा करनेवाले धनुषोंकी टंकारसे तथा जिनकी स्त्री और बच्चे जल गये थे, उन पुरवासियोंके महान् हाहाकारसे, जलती हुई लपटोंके परिस्पन्दनसे उत्पन्न चट-चट एवं ट्रटकर गिरते हुए अङ्गारोंके शब्दसे व्याप्त था । तब सरखती और लीला-दोनों देवियोंने एवं मन्त्री और राजा विद्रथने उस घोर रात्रिके समय राजमहलके झरोखेसे झाँककर उस विशाल नगरकी और दृष्टिपात किया. जो तुमुळ नादसे गूँज रहा था । उस समय वह नगर प्रलयाग्निसे त्रिक्षुच्य हुए महासागरके सदश वेगवाले तथा भयंकर अखरूपी तरङ्गोंसे व्याप्त शत्रु-मैन्यसे खचाखच भरा था और प्रत्यकालीन अग्निकी ज्वालासे पिघलते हुए मेरूपर्वतके सदृश कान्तिमान् एवं गगनचम्बी महान् ज्वाला-समूहोंसे भस्म हो रहा था। उस नगरको ऌटते समय छटेरे दूसरोंको डराने-धमकाने-के लिये महान मेघकी गर्जनाके समान डाँट बता रहे थे। उनके उस भीषण कोलाहलसे वह नगर भयानक लग रहा था। तदनन्तर राजा विदूर्यने अपने योद्धाओं-



का तथा उन लोगोंका, जिनका देखते-देखते ही स्त्री-पुत्र आदि सर्वख खाहा हो गया था, इसलिये वे इघर-उघर दौड़ लगा रहे थे, करूण-क्रन्दन सुना । अहो ! यह तो सदाचारसे हीन महान् अनुचित कार्य हो रहा है, जो शक्षधारी शत्रुसैनिक राजरानियोंको भी पकड़ रहे हैं।

इसी बीचमें जैसे लक्ष्मो कमलकोशोमें प्रविष्ट होती हैं, उसी तरह राजमहिषीने, जो यौवनके मदसे उन्मत्त हो रही थी, राजा आदिद्वारा अधिष्टित उस गृहमें प्रवेश किया । उस समय वह हारके छिन्न-भिन्न हो जानेसे व्याकुल एवं भयसे घवरायी हुई थी । उसके पुष्पहार और वस्त्र जोर-जोरसे हिल रहे थे तथा सिखयाँ और दासियाँ उसके पीछे-पीछे चल रही थीं । वहाँ पहुँचकर जैसे कोई अपसरा संग्राममें संलग्न हुए देवराज इन्द्रसे निवेदन करे, उसी तरह उसकी एक सखी राजा

विदूरथसे निवेदन करने लगां— देव ! महारानी हम-लोगोंके साथ अन्तः पुरसे मागकर आपकी शरणमं आयी हैं—ठीक उसी तरह, जैसे इंशावातसे पीड़िन लता बृक्षका आश्रम प्रहण करती हैं। राजन् ! जैसे महासागरकी लहियों तटवर्ती बृक्षोंपर लिपटी हुई लताओंको अपने साथ समेट ले जाती हैं, उसी तरह अख-शबोंसे सुसजित उन बलवान् शबुओंने आपकी अन्यान्य रानियोंका अपहरण कर लिया है। अचानक आ धमके हुए उन उदण्ड शबुओंने ऑधीद्वारा नष्ट-श्रष्ट किये गये बड़े-बड़े बृक्षोंकी भाँति अन्तः पुरके सभी संरक्षकोंको चकनाच्यू कर दिया है। इस प्रकार हमलोगोंको जो यह विविध प्रकारकी विपत्तिने आ घेरा है, उसका सर्वधा निवारण करनेके लिये आपकी ही सामर्थ्य है। यह सुनकर राजाने दोनों देवियोंकी ओर देखकर कहा—



'देनियो ! मैं युद्धके लिये जाता हूँ, अतः आप मुझे क्षमा करें। "अब मेरी यह भार्या आपलोगोंके चरणकमलें-की श्रमरी बनेगी अर्थात् आपके चरणोंकी सेवा करेगी।

यों कहकर राजा विद्रूष्य, जिसके नेत्र क्रोधवरा छाल हो गये थे, उसीप्रकार राजमवनसे बाहर निकला, जैसे मदमत्त गजराजद्वारा वनके छिन्न-भिन्न कर दिये जानेपर सिंह अपनी गुझसे बाहर निकला हो। तदनन्तर प्रबुद्ध लीलाने अपनी ही रूप-रेखाके तुल्य आकृतिवाली सुन्दरी लीलाको दर्पणमें प्रतिविग्नित हुई-सी देखा और कहा।

प्रमुद्ध लीलाने पूछा—देवि ! किस कारणसे मैं यह हो गयी ? पहले मैं जो थी, वही मैं इस रूपमें कैसे स्थित हूँ ? इसका क्या रहस्य है ? यह मुझे वतलानेकी कृपा कीजिये । ये सभी मन्त्री आदि पुरवासी तथा सेना और सवारियोंसहित श्रूरवीर पूर्ववत् ही हैंं। ये जैसे यहाँ स्थित हैं, वैसे ही वहाँ भी हैंं। देवि ! जैसे दर्पणमें प्रतिविग्यित वस्तु बाहर और भीतर दोनों ओर दीखती हैं, उसी तरह ये सभी यहाँ और वहाँ स्थित हैंं.—इसका क्या कारण है ? क्या वे सचेतन हैंं ?

श्रीदेवीजीने कहा-र्िले ! भीतर जैसा ज्ञान उद्भत होता है, वैसा ही वाहर क्षणमात्रमें अनुमव होने लगता है। जैसे मन चित्तार्थता—खप्त आदिमें चित्तद्वारा अनमत जाग्रवकी खरूपताको प्राप्त हो जाता है. उसी तरह चेतन दश्याकारताको प्राप्त हो जाता है। हृदयके अंदर उद्धत पदार्थ बाह्य-से प्रतीत होते हैं। इस विषयमें खप्तदष्ट पदार्थ ही प्रमाण है: क्योंकि हृदयके भीतर जो खप्तमें संकल्प-नगरका स्करण होता है, वह चेतनका विकास है। इस राजाके जिन मन्त्री आदिका जो अविरोध तथा सर्वार्थरूपसे अनुभव हो रहा है, इसका कारण यह है कि वे खप्तमें संकल्पित सैन्यकी भाँति चेतन सत्तात्मक होनेसे सद्रुप ही हैं। अथवा यदि यों कहें कि उत्तरकाल अर्थात जाग्रदवस्थामें खप्तके विनाशी होनेके कारण वह असत् है तो ऐसा तो यह सारा जाम्रत्-जगत् ही है; क्योंकि खप्तमें जाम्रत् असत् है और जाग्रत्-कालमें खप्न असत् है। फिर जाप्रतुमें कौन-सी विशेष सत्यता सिद्ध हुई ? अनघे !

इस प्रकार यह खप्न और जामत्-जगत् न सत् हे और न असत् ही । ये केवल भ्रान्तिरूपसे ही प्रतीत होते हैं: क्योंकि महाकल्पके अन्तमें, आज और अगले युगमें अर्थात् भूत, भविष्य और वर्तमान आदि तीनों कालोंभें भी जो कभी उस खरूपसे नहीं था, वही ब्रह्म है, अतः वही जगत् है । उस ब्रह्मखरूप जगत्में ये सृष्टि नामवाळी भ्रान्तियाँ विकसित होती हैं। पर वास्तवमें विकसित-सी नहीं दीखतीं; क्योंकि जैसे महासागरमें लहरें उठती हैं, उसी प्रकार ये सप्टियाँ परब्रह्ममें उत्पन्न हो-होकर पनः आँधीमें घुले-मिले हुए धुलिकणोंकी भौति उसी परब्रह्ममें विछीन हो जाती हैं। इसलिये जिसमें 'त्वम्' और 'अहम्' आदिका विभाग मिध्या ही है तथा जो मृगतृष्णाके जलसमृहकी भाँति भ्रान्तिमय आभासित हो रहा है, उस जले द्वए वस्नके भस्मके समान प्रपञ्चमें कौन-सी आस्था है ? इस सारे प्रपञ्चके शान्त होनेपर जो अवशिष्ट रहता है, वहीं ब्रह्म है। उस ब्रह्मसे पृथक होनेपर यह दश्य जगत् कभी भी सत्य नहीं है और ब्रह्मखरूप होनेके कारण असत्य भी नहीं है। तत्पश्चात् उसी तरहका अनुभव होनेके कारण यह स्पष्टरूपसे जीवभावको प्राप्त होता है । यह जगत् सत्य हो या असत्य, पर यह चिदाकारामें विभासित हो रहा है।

(श्रीसरस्वतीजीने पुनः कहा )—जैसे राजारूप चिदाकाशमें सन्मयी प्रतिभा उदित होती है, उसी तरह उससे पूर्व होनेवाळी सत्यसंकल्परूपा प्रतिभा अव्याकृत आकाशरूप ईश्वरमें उत्पन्न होती है। इसी तरह प्रतिभाने प्रतिविम्बसे उत्पन्न हुई यह ळीळा तुम्हारे-सरीखे शीळ, आचार, कुळ और शरीरसे युक्त दीख रही है। सर्वव्यापक ज्ञानवृत्तिरूपी दर्पणमें जैसी प्रतिभा प्रतिविभ्वित होती है, वह जहाँ जिस रूपमें उत्पन्न होती है, वहाँ निरन्तर उसी रूपमें प्रकट होती है। अन्तर्यामी ईश्वरकी जो प्रतिभा भीतर वर्तमान है, वही खर्य बाहर भी कार्य

करती है; इसलिये चिन्मय दर्पणमें प्रतिविग्वित होनेक कारण यह तुम्हारे ही समान स्थित हैं। लीले ! इस विषयमें तुम ऐसा समझों कि यह आकाश, उसके मीतर मुक्त, उसके अन्तर्गत पृथ्वी, उसपर यह तुम, मैं और राजा—यों जो कुछ प्रतीत हो रहा है, वह सब-का-सब ब्रह्मरूपसे में ही हूँ, इस कारण तुम खरूपमें स्थित होंकर पूर्णरूपसे शान्त हो जाओ । तुम्हारा पित यह विदूर्ष रणाङ्गणमें शरीरका त्याग करके उसी अन्तःपुरमें पहुँचकर राजा पश्चके रूपमें उरपन होगा।

श्रीविसप्टजी कहतं हं—रघुनन्दन ! देवीकी बात सुनकर उस नगरमें रहनेवाली लीला हाथ जोड़कर देवीके आगे खड़ी हो गयी और भक्तिविनम्र होकर बोली।

द्वितीय लीलानं कहा—देवेशि ! मैंने नित्य ही भगवती सरस्वती देवीकी अर्चा-पूजा की हं और वे देवी रात्रिके समय स्वप्नमें मुझे दर्शन दिया करती हैं। अम्बिके ! उन देवीका जैसा आकार-प्रकार है, बैसी ही आप भी हैं। सुमुखि ! आप दीनोंपर करुणा करनेवाली हैं, अत: मुझे वर प्रदान कीजिये।



यो० वा० अं० २०---

श्रीवित्तिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! ठीळाके ऐसा कहनेपर भगवती सरखती उस समय उसके भक्तिपूर्वक किये गये ध्यान-पूजनका स्मरण करके प्रसन्न हो गर्यी और उस नगरनिवासिनी ळीळासे यों बोर्ळी।

श्रीदंत्री जीने कहा — वरसे ! जीवनपर्यन्त की गयी तुम्हारी अनन्यभक्तिसे, जो कभी भी शिथिल नहीं हुई, मैं परम संतुष्ट हूँ; अतः तुम मुझसे अपना मनो-ऽभिल्विन वरदान ग्रहण करों।

तव वह नगरिनगिसिनी ठीला बोली—देवि! मेरे पितदेव रणभूमिमें शरीरका पिरयाग करके जहाँ स्थित होंगे,में भी इमी शरीरसे वहाँ उनकी पत्नी होऊँ।

श्रीदेवीजीने कहा—पुनि ! तुमने चिरकाल्टनक अनन्य-भक्तिभावसे पुष्प-धूप आदि प्रचुर पूजन-सामग्रीद्वारा मेरी निर्विज्न पूजा की है, इसल्प्रिये 'एवमस्तु'—नुम्हारी कामना पूर्ण हो ।

श्रीविसम्डजी कहते हैं—गाघन ! तदनन्तर जब उस वर-प्राप्तिसे तद्देशवासिनी छीछा हर्षोस्कुल्ल हो रही धी, उसी समय पूर्व छीछाने, जिसका हृदय संदेहके दोलेमें झूळ रहा था, देवीसे कहा।

पूर्व लीला बोली—ऐश्वर्यशालिनी देवि ! जो आपके सदश सत्य कामना एवं सत्य संकल्पवाले हैं, अतएव जो ब्रह्मस्कर्प हो गये हैं, उनका सारा मनोरथ जब शीव्र ही सिद्ध हो जाता है, तब यह वतलाइये कि आपने मुझे किसल्विये इसी शरीरसे गिरिग्रामक नामत्राले उस लोकान्तरमें नहीं पहुँचाया !

श्रीदेवीजीने कहा—सुन्दरि ! में किसीका बुळ नहीं करती, बिल्क जीव खयं ही अपनी समस्त अभिव्याषाओंका शीघ्र ही सम्पादन कर लेता है; क्योंकि प्रत्येक जीवमें जीवशक्तिखरूपा चेननशक्ति बर्तमान है। इसिक्टिये जिस-जिस जीवकी जो शक्ति जिस-जिस रूपमें प्रकट होती है, वह उसी-उसी रूपमें उस-उस जीवको सदा तदनुरूप फळ प्रदान करती हुई-सी प्रतीत होती है। जिस समय

उम मेरी सम्यक् प्रकारसे आराधना कर रही थी, उस समय चिरकालतक तुम्हारे मनमें जो जीव-हाक्ति उत्पन्न हुई थी, उमकी कामना थी कि यदि इसी जनमें में मुक्त हो जाती तो अच्छा होता । अतः उत्तम रूप-रंगवाळी छीले ! उसी-उसी प्रकारसे मैंने तुम्हें मळीमाँति समझाया है और उसी युक्तिहारा तुम इस निर्माल मावनारे प्राप्त हुई हो । जब चिरकालतक मैंने तुम्हें इसी मावनासे ज्ञानोपदेश किया है, तभी तुम अपनी चेतनहाक्तिके प्रभावसे सदाके लिये उसी अर्थको प्राप्त हुई हो; क्योंकि जिस-जिसका चिरकालतक जैसा अपनी चेतनहाक्तिका प्रयन्न होता है, वह समयानुसार उस-उसको वैसा ही फल प्रदान करता

है । अपनी चेतनशक्ति ही तपस्या अथवा देशताक्षा रूप धारण करके खच्छन्दरूपसे आकाशसे फल गिरनेशी माँति फल देती है । अपनी ज्ञानशक्ति प्रयञ्चके विना कभी कुछ भी फल नहीं देती; इस कारण तुम्हारी जैमी अभिलाया हो, शीघ्र ही तदनुरूप कार्य आरम्भ कर दो । तुम ऐसी धारणा कर लो कि चित्सक्ता ही सबमें अन्तरात्मारूपसे व्याप्त है । वही विहित अथवा निषिद्ध जिस कर्मका विचार करती है और उसके लिये प्रयञ्च करने लग जाती है, उसीकी फलशी प्राप्त होती है । इसलिये जो पावन पद है, उसे जानकर तुम उसीमें स्थित हो जाओ । (सर्ग ४१–४५)

राजा विदूरथका विज्ञाल सेनाके साथ युद्धके लिये प्रयाण, युद्धारम्भ, लीलाके यूळनेपर सरस्वतीद्वारा राजा सिन्युके विजयी होनेमें हेतु-कथन, विदूरथ और राजा सिन्युके दिन्यास्रोंद्वारा किये गये युद्धका सविस्तर वर्णन, राजा विदुरथकी पराजय और देशपर राजा सिन्युके अधिकारका कथन

श्रीरामजीने पूछा—मुने! जब वेतीनों देवियाँ उस राज-महल्के भीतर यों परस्पर वार्तालाप कर रही थीं, उस समय विदृश्यने क्रोधावेशमें महल्से निकलकर क्या किया!

श्रीयतिष्ठजीने कहा—न्यस राम ! जिस समय राजा विदूर्य अपने भवनसे बाहर निकला, उस समय वह नक्षत्रसमृहसे घिरे हुए चन्द्रमाक्षी भाँति विशाल सैन्यरळसे परिवेष्टित था । उसका सारा शरीर कवच आदिसे सुरिक्षित था । हार आदि आभूपण उसके शरीरकी शोभा बड़ा रहे थे । वह जय-जयकारकी तुमुल ध्वनिके साथ देवराज इन्द्रके समान बाहर निकला । उस समय वह योद्धाओंको आदेश दे रहा था । मन्त्री व्यृह-रचना एवं जनपर-व्यवस्था-सम्बन्धी व्यवस्था उसे सुना रहे थे । वह वीराणोंका निरीक्षण करता हुआ एक ऐसे रथपर आरूढ़ हुआ, जिसमें आठ घोड़े जुते थे । उत्तम जातिवाले उन अश्वोंकी गर्दन बड़ी सुहाबनी थी । वे ग्रुमलक्ष्मणोंसे युक्त, फर्तीले और एकहरे बदनके थे तथा अपनी हिनहिनाहटसे

सारी दिशाओंको निनादित कर रहे थे। उस समय जिन्हें सरस्वती देवीने दिव्यदृष्टि प्रदान की थी, वे दोनों लीळा नामवाळी देवियाँ और वह राजकुमारी उस महायुद्धको देख रही थीं। उसे देखकर उनका हृदय विदीर्ण-सा हो रहा था। राजा विदूर्थकी युद्ध-यात्राके पश्चात् शबु-सैनिकोंके वाणों एवं आयुर्धोंसे निकळता हुआ कटकट शब्द पूर्णरूपसे शान्त हो गया—ठीक उसी तरह, जैसे एकार्णवके जळप्रवाहोंसे बडवानळ शान्त हो जाता है। उस समय राजा विदूर्थ अपनी सेनाको धीरे-धीरे आगे वहा रहे थे। उन्हें अपने तथा शबुफ्क्षके बळावळका ज्ञान नहीं हो पाया था—इसी दशामें उन्होंने शतु-सेनामें प्रवेश किया।

जिस समय समरभूमिमें दोनों सेनाओंकी भीषण मुठभेड़ हो रही थी, उसी समय दोनों ळीळाओंने भगवती सरस्रतीसे पुनः प्रश्न किया ।

दोनों लीलाओंने पूछा—देवि ! यह वतलाइये कि आपके संतुष्ट होनेपर भी मेरेपतिदेव इस युद्धमें, जिसमेंसे गजराज भागे जा रहे हैं, अकरमात् विजय क्यों नहीं प्राप्त कर रहे हैं ?

श्रीसरस्वतीजीने कहा-पुत्रि!राजा विदृश्यके रात्रु इस राजा सिन्धुने विजय-प्राप्तिकी कामनासे चिरकाळतक मेरी आराधना की थी, परंतु भूपाल विदूरक्की आराधना विजयार्थ नहीं थी; इसलिये यह राजा सिन्धु ही विजयी होगा और विदृर्थ पराजित हो जायगा । क्योंकि समस्त प्राणियोंके हृदयान्तर्गत ज्ञानवृत्तिम्हपसे मैं ही स्थित हैं. अतः जो मुझको जिस समय जिस रूपसे प्रेरित करता हैं, मैं शीघ्र ही उसके लिये उस समय वैसे ही फलका सम्पादन करती हूँ । बाले ! इस राजा विदूरथने भी मुक्त हो जाऊँ इसी भावनासे मुझ प्रतिभारूपिणीका ध्यान किया था, इस कारण यह मुक्त हो जायगा । और इसके शत्रु राजा सिन्धुने भी खयं संप्राममें विजयी हो ऊँ इस कामनासे मेरी पूजा की थी; इसलिये बाले ! विदृर्थ भार्याकृपिणी तुम्हारे और इस छीळाके साथ समयानुसार उस शबखरूप देहको प्राप्त होकर मुक्त हो जायगा तथा इसका रात्रु राजा सिन्धु खयं उसे मारकर विजयश्रीसे सुशोभित हो भूतलपर राज्य करेगा।

श्रीवासप्टवी कहते हैं—राधव ! देवी सरखती यों कह ही रही थीं, तवतक भगवान् सूर्य उदयाचळपर आ पहुँचे, मानो वे जझती हुई दोनों सेनाओंका आधर्यमय युद्ध देखना चाहते थे। उस समय जैसे चुळोकमें आकाशके चिह्नभूत सूर्य और चन्द्रमा दिखायी देते हैं, उसी तरह जनसंहार हो जानेके कारण उस राज्य संप्रामभूमिंग राजा पद्म (विद्र्य ) और राजा सिन्धुके प्रकाशमान स्थ चळते हुए दीख रहे थे। उन दोनों स्थोंमें चक्र, राळ, भुग्रुण्डी, ऋष्टि और प्रास आदि आयुध सचाखच मरे थे। उन खोंके पीछे बहुसंख्यक राज्यीर योद्धा, जिनके सैनिक भयभीत हो गये थे, रणभूमिमें भाळों, बाणों, धनुषों, शिक्तयों, प्रासों, शाङ्गुओं और चमकते हुए चक्रोंकी मयंकर वृष्टि करते हुए चळ रहे थे। इतनेमें ही प्रळयकाळीन

वायुद्धारा गिराये गये शिलान्द्रण्डोंकी तरह दोनों सेनाओपर वाण गिरने लगे। उस समय राजा विदूर्थ और राजा सिन्धुकी परस्पर ऐसी भयंकर सुठमेड हुई, जिसे देखकर लोगोंको ऐसी आहाङ्का होने लगी मानो प्रलयके लिये विशेषह्मपसे वढ़े हुए दो महासागर परस्पर टकरा रहे हों।

राजा विदूर्य अपने विपक्षी राजा सिन्धुको, जिसके कंघे ऊँचे थे. सामने उपस्थित पाकर मध्याह्नकालिक सूर्यके दुस्सह आतपकी भाँति प्रचण्ड कोपसे भर गया। फिर तो उसने अपनेधनुषको, जिसकी टंकारध्यनि चिरकालके लिये सारी दिशाओंको निनादित कर देती थी, कानतक ग्वींचा । उस समय ऐसा भयंकर शब्द हुआ, जैसे कल्पान्त-कालमें उठी हुई वायु मेरुगिरिके तटप्रान्तसे टकरा रही हो । राजा विदूरथका हस्तलाघव सराहनीय था; क्योंकि लोग देखते थे कि उसकी प्रत्यञ्चासे एक ही बाण छूटता है, परंतु वह आकाशमें पहुँचते-पहुँचते हजार हो जाता है और त्रिपक्षियोंपर एक लाख होकर गिरता है । राजा सिन्धुकी भी शक्ति और फुर्ती विदूरथके ही समान थी। उन दोनोंको ऐसी धनुर्युद्ध-कुराळता वरदायक भगवान् विष्णुके वरप्रसादसे उपलब्ध हुई थी । तदनन्तर उन दोनोंके छोड़े हुए मुसल नामक बाणोंसे, जिनकी आकृति मूसळकी-सी थी, आकाश आच्छादित हो गया । उन वाणोंसे प्रलयकालीन वज्रोंकी गड़गड़ाहटके समान भीषण शब्द हो रहा था। युद्धस्थलमें राजा विदुरथके बाणसमूह वेगपूर्वक घरघर शब्द करते हुए राजा सिन्धुके सम्मुख उसी प्रकार बढ़ रहे थे, मानो आकाश-मार्गसे गिरते हुए गङ्गाके प्रवाह कलकलनाद करते हुए महासागरकी ओर जा रहे हों । परंतु राजा सिन्धुरूपी वडवानलने अपने अगस्त्य-तुल्य वाणोंकी ऊष्मासे विदूरथके उस बाण-महासागरको पी लिया—ठीक उसी तरह, जैसे महर्षि जहु गङ्गाजीको पी गये थे। तत्पश्चात् राजा सिन्धुने बाणोंकी उस वृष्टिको छिन्न-भिन्न करके ख्रयं बाणोंकी इतनी झड़ी लगायी कि आकारामें सायकोंका ही मेघमण्डल विर आया । तब विदूर्शने भी जैसे प्रत्यकालीन वायु उमड़े हुए साधारण मेघको उड़ा देती है, उसी तरह अपने उत्तम सायकोंसे शीघ्र ही उस वाणक्पी मेघमण्डलको विष्वंस कर डाला । इस प्रकार वे दोनों भूपाल परस्पर बदला लेनेकी भावनासे एक-दूसरेको लक्ष्य बनाकर वाणोंकी वर्षा करते थे और एक-दूसरेके प्रहारको व्यर्थ कर देते थे ।

तदनन्तर राजा सिन्धने मोहनास्त्रका संघान किया । यह अस्त्र उसे किसी गन्वर्वके साथ मित्रता होनेके कारण प्राप्त हुआ था। उस मोहनास्त्रके प्रयोगसे विदृर्थके अतिरिक्त शेप सभी सैनिक मुर्च्छिन हो गये। उनके रास्त्रास्त्र और वस्त्र अस्त-व्यस्त हो गये, मुख और नेत्रोंमें उदासी छ। गयी । उनकी बोलती बंद हो गयी और वे मृतक-तुल्य अथवा चित्रलिखित-से प्रतीत होने लगे । तब राजा त्रिदूरथने प्रबोवास्त्र हाथमें लिया। फिर तो प्रात:काल सूर्योदय होनेपर जैसे कमलिनी विकसित हो जाती है, उसी तरह उस असके प्रयोगसे सभी योधाओंकी मुर्च्छा जाती रही और वे उठ बैठे । तत्पश्चात राजा सिन्ध्रने भयंकर नागास्त्रको, जो नागपाश-बन्धनद्वारा महान् कष्ट-दायक था, धनुषपर चढाया । उसके संधानसे आकाश पर्वत-सरीखे विशालकाय नागोंसे व्याप्त हो गया । मृणालों-द्वारा सुशोभित हुई पोखरीकी तरह पृथ्वी श्वेत वर्णके सपोंसे विभूषित हो गयी । सारे पर्वत काले नागरूपी कम्बलोंसे सम्पन्न हो गये। ये सभी पदार्थ विषकी ऊष्मासे मिलन हो गये और वन तथा पर्वतोंकी विशालतासे युक्त पृथ्वी व्याकुल हो गयी। तब महान् अस्त्रोंके मर्मज्ञ विदृर्थने भी गारुडाखका प्रयोग किया । उस अस्त्रसे पर्वत-सदश विशालकाय इतने गरुड प्रकट हुए, जिनसे सारी दिशाएँ भर गयीं । उनके सुनहरे पंखोंकी चमकसे सभी दिशाएँ खर्णमय प्रतीत होने लगीं । उड़ते हुए उन गरुडोंके पंखसे पक्षवारी पर्वतोंकी उड़ानसे उत्पन्न द्वए प्रलयकालीन वायुकी भाँति भयंकर आँधी प्रकट हो गयी। वे अपने श्वासकेगसे फुफकारते हुए नाग-समृहोंको अपनी ओर खींच लेते थे । उनकी घुरघुराहटकी तीव्र आवाज समुद्रपर्यन्त व्याप्त हो गयी । तत्पश्चात राजा सिन्धने तमोऽस्त्र प्रकट किया, जो अंधा बना देनेवाले अन्धकारका उत्पादक था। उससे भूगर्भका-सा धना अन्यकार फैल गया। उस समय सारी प्रजाएँ अन्यकृपमें गिरे हुएकी भाँति प्रतीत होने लगीं और कल्पान्तकी तरह सभी दिशाओंके व्यवहार एकदम बंद हो गये। तब मन्त्रवेत्ताओंमें श्रेष्ठ विद्र्यने किसी गुप्त मन्त्रणाकी अपेक्षा किये बिना ही ब्रह्माण्ड-मण्डपमें दीपककी तरह प्रकाश फैलानेवाले सूर्यासकी सृष्टि करके सबको सचेष्ट कर दिया । उस समय सूर्यरूपी अगस्त्यने अपनी किरणोंसे उस प्रकट हुए अन्वकारके महासागरको पी लिया--ठीक उसी तरह, जैसे निर्मल शरद्-ऋतु काले बादलोंको पी जाती है। यह देखकर राजा सिन्धु क्रोवसे भर गया । फिर तो उसने उसी क्षण अत्यन्त भीषण राक्षसाख प्रकट किया, जिससे मन्त्रोचारण करते ही बाण निकलने लगते थे। उस राक्षसास्त्रका प्रयोग करते ही पातालनिवासी दिग्गजोंके फ्राकारसे विक्षुब्ध द्वए महासागरकी भाँति बहुत-से भयंकर एवं क्रूर खभाववाले वनराक्षस सभी दिशाओंसे प्रकट हो गये। इसी बीचमें ळीळाके खामी राजा विदूरथने उस युद्धस्थळमें नारायणास्त्रका प्रयोग किया, जो दृष्ट प्राणियोंके निवारण करनेमें सिद्धहस्त है। उस अस्तराजके प्रकट होते ही राक्षसोंके अस्तमहूह पूर्णरूपसे शान्त हो गये, जैसे सूर्योदय होनेपर अन्धकार विलीन हो जाता है। तदनन्तर राजा सिन्धुने वायव्यास्त्रकी सृष्टि की, जिसने आकाशमण्डलको प्रचण्ड वायुसे भर दिया । तब महान् अस्त्रवेत्ता विदूरथने पार्वतास्त्र चलाया, जो मानो मेघ-जलसहित आकाशको भी आत्मसात् कर लेनेके लिये उद्यत था । तदुपरान्त राजा सिन्धुने उद्दीप्त बज्रास्त्र प्रकट किया, जिससे झुंड-के-झुंड बज्र निकलकर रणभूमिमें विचरने लगे। वे ईंधनको भस्मसात् कर लेनेवाली आगकी भाँति विशाल पर्वतरूपी अन्धकारको पी जाते थे

तथा अपने करोड़ों चोंचोंसे पर्वतींके शिखरोंको काट-काट-कर उसी प्रकार भूतलपर गिरा देते थे, जैसे प्रचण्ड वायु फलोंको गिराकर पृथ्वीपर विछा देती है। तब विद्रूषने वजाखको शान्त करनेके लिये ब्रह्माखका प्रयोग किया। फिर तो ब्रह्माख और बजाख दोनों एक साथ ही शान्त हो गये।

इस प्रकार जब वह भयंकर संप्राम चल ही रहा था, उसी समय प्रतिभाशालियोंमें सर्वश्रेष्ठ, महान् उदार एवं उत्कृष्ट वैर्यशार्का राजा मिन्धने विपक्षियोंकी सारी सेनाका विनाश और अपनी सेनाकी पीड़ा-शान्तिके लिये एकमात्र वैष्णवास्त्रका स्मरण किया, जो दिव्यास्त्रोंका राजा, परम ऐश्वर्यशाली एवं कालस्बके समान संहारकारी था । उस वैष्णवास्त्रसे अभिमन्त्रित करके राजा सिन्धने जो वाण चलाया, उसके फलके अप्रभागसे उल्सक आदि निकलने लगे। उससे निकली हुई प्रकाशमान चक्रोंकी पडियोंने दिशाओंको सैकड़ों सूर्यांसे युक्त-सा बना दिया । पङ्किरूपमें सम्मख दौड़ती हुई गदाएँ आकाशमें सैकड़ों बाँसोंकी भाँति प्रतीत होती थीं । सौ धारवाले वज्रसमहोंने आकाशको तृणराशिसे आच्छादित-सा कर दिया। पद्माकार पट्टिशोंकी कतारें आकाशमें कटे हुए बृक्षों-सी दीख रही थीं। तीक्ष्ण धारवाले बाणोंकी पङ्कियाँ ऐसी जान पड़ती थीं, जैसे आकारामें पुष्पजाल विछा हो। काली आकृतिवाले खड़ोंकी कतारें नभोमण्डलको पत्र-समृहोंसे व्याप्त-सा कर रही थीं। तब विपक्षी राजा विदूरथने भी उस वैष्णवास्त्रकी शान्तिके लिये वैष्णवास्त्रका ही प्रयोग किया, जो शत्रुके पराक्रमके अनुरूप ही था। उससे भी बाण, शक्ति, गदा, प्रास, पहिश आदि आयुधरूपी जलसे परिपूर्ण बहुत-सी शस्त्रास्त्रोंकी सरिताएँ प्रकट हुईँ, जिन्होंने पूर्वप्रयुक्त वैष्णवास्रसे उद्भृत हथियारोंको नष्ट कर दिया । उन रास्त्रास्त्रपूर्ण नदियोंका आकाशमें ही ऐसा भीषण युद्ध प्रारम्भ हुआ, जो चलोक और पृथ्वीके अवकाशका विनाश करनेवाळा तथा बढे-बडे कुलपर्वतोंको विदीर्ण कर देनेवाला था । जैसे मेरे आयुचोंने विश्वामित्रके अस्त्रोंका निवारण किया था, उसी तरह परस्पर

ज्ञ्जते हुए उन दोनों विष्णवास्त्रों धारावाहिक वाण-दृष्टिने शख-समृहोंको काट डाला और उन अस्त्रोंसे प्रकट हुए वज्रोंने अकाट्य पर्वतोंको भी जर्जर कर दिया। इस प्रकार दोनों राजाओंके वे अस पराक्रमशाली दो सुभटोंकी भौति क्षणभरतक परस्पर अत्यन्त भयंकर युद्ध करके शान्त हो गये।

तत्पश्चात् राजा सिन्धु अपने रथको छोड़कर पृथ्वीपर उतर पड़ा और ढाल-तलवारसे लैस हो गया । फिर तो उसने पलक मारते-मारते बड़ी फुर्तीसे अपने रात्रु राजा विद्रथके रथके घोड़ोंके ख़ुरोंको मृणालकी भाँति तलवारसे काट गिराया । अब तो राजा विदृरथ भी स्थहीन हो गये, अत: उन्होंने भी ढाल-तलबार उठा ली । उस समय उन दोनोंके आयुध एक-से थे और दोनोंका उत्साह भी समान था: अत: वे परस्पर वार करनेके लिये पैंतरे बदलने लगे। परस्पर प्रहार करते हुए उन दोनोंके खड़ आरेके समान हो गये थे। इसी बीच राजा त्रिदूरथने खड़ा छोड़कर एक शक्ति हाथमें ली और उसे शत्रुपर चला दिया । वह शक्ति मथे जाते हुए समुद्रके जलकी तरह धर्घरशब्दसे युक्त अतएव महान् उत्पातकी सूचना देनेवाले वज्रके सदश थी। वह अविच्छिनरूपसे आयी और राजा सिन्धके वक्षःस्थलपर गिरी; परंतु उस शक्तिके आघातसे राजा सिन्धकी मृत्य नहीं हुई ।

तब उस देशकी लीलाने पूर्वलीलासे कहा—'देवि! बड़े कप्टकी बात हैं; क्योंकि जैसे देवराज इन्द्र शत्रुका विनाश करनेके लिये वज्रका सहारा लेते हैं, उसी तरह यह राजा सिन्धु प्रहार करनेके लिये मुसलाखकी ओर देख रहा है; परंतु मेरे पतिदेव मुसल्खारी राजा सिन्धुको चक्रमा देकर बड़ी फुर्तीसे सकुशल दूसरे स्थपर चढ़ गये और वेगपूर्वक दूर हट गये हैं। फिर भी हाथ! धिक्कार है, महान् कप्ट आ पड़ा। इस राजा सिन्धुने अस्पन्त वेगसे बाण बरसाकर मेरे खामीके रथको तहस-नहस करके उन्हें भी व्यथित कर दिया और अब यह अपने वज्र-सरीखे

बाणोंद्वारा उनके स्थूल मस्तकको विदीर्ण करके उन्हें भूतळपर गिराना ही चाहता है। देखों न, वड़ी कठिनाईसे होशमें आनेपर जब मेरे पतिदेव सार्थिद्वारा लाये गये दूसरे रथपर चढ़ रहे थे, उसी समय इसने उनके कंधेको काट दिया, जिससे वे रक्तके फीवारे छोड़ रहे हैं । हाय ! हाय ! अब तो और भी कप्टकी वात हुई, इस राजा सिन्धने अपने खड़की तीखी धारसे मेरे पतिदेवकी दोनों पिंडलियोंको उसी प्रकार फाइ डाला, जैसे आरेसे ब्रक्ष चीरा जाता है। हाय! अब तो मैं बुरी तरह मारी गयी; क्योंकि मेरे पतिके दोनों घटने भी मृणालकी तरह काट डाले गये ।' यों कहकर और पतिकी उस अवस्थापर दृष्टिपात करके पति-प्रेम और भयसे आतुर हुई वह लीला फरसेसे कटी हुई लताकी भाँति मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़ी। विदूरथ यद्यपि जान्सहित हो गये थे, तथापि वे शत्रपर प्रहार कर ही रहे थे। उसी अवस्थामें वे जड़से कटे हुए बृक्षकी तरह रथसे नीचे गिरना ही चाहते थे, तबतक सारिष उन्हें रथद्वारा संग्रामभूमिसे दूर हटा ले गया।



जब ये भागे जारहे थे, उस समय क्र्र-हृदय राजा सिन्धुने इनके गलेपर अख प्रहार किया, जिससे इनका आया गला कट गया । फिर भी राजा सिन्धु इनका पीछा कर ही रहा था । तबतक राजा विदृर्थ जंसे सूर्यकी किरणें कमल्कोरामें धुस जाती हैं, उसी तरह रथद्वारा भागकर अपने महल्में जा पहुँचे; किंतु राजा सिन्धु उस राज-मवनमें प्रविष्ट न हो सका, क्योंकि वह महल सरखती देवीके प्रभावसे सुरक्षित था । वहाँ पहुँचकर सारियने राजा विदूर्थको, जिसके बख, कवच और शरीर खड़से काटे गये गलेके छिद्रसे बुदखुद ध्वनिके साथ निकल्ती हुई रक्तधाराओंसे सन गये थे, महल्के भीतर ले जाकर भगवती सरखतीके समक्ष मरणशप्यापर लिटा दिया । इधर विपक्षी राजा सिन्धु महल्में प्रवेश न कर सकनेके कारण लीट गया।

रघुनन्दन ! राजा विदूरथके मृत-तुल्य हो जानेपर जब 'रणभूमिमं प्रतिद्वन्द्वी राजाके हाथसे राजा विदूरथ मार डाले गये, राजा मारे गयें ऐसी खत्र फैल गयी, तब सारा राष्ट्र भयभीत हो गया । उस समय विदृर्थके राष्ट्रकी ऐसी दशा हो गयी थी कि वह शत्रु-राष्ट्रकी साधारण एवं सैनिक जनताके विजयोक्षासके शब्दसे मुखरित हो रहा था । उसमें खामियोंसे रहित हो जानेके कारण हाथी, घोड़े और वीर सैनिक टकराकर साधारण जनताको धराशायी कर रहे थे। कोषगृहके किंवाड़ोंके तोड़े जानेके कारण उठा हुआ वर्घर शब्द चारों ओर गूँज रहा था। शत्रुपक्षका मन्त्रिमण्डल राजा सिन्धुके पुत्रका अभिषेक-कार्य सम्पन्न करनेके लिये आदेश देनेमें तत्पर था। राजा सिन्धकी रानियाँ नगरकी शोभा देखनेके लिये झरोखीं एवं अन्य बनाये गये छिद्रोंपर बैठ रही थीं । अभिषिक्त द्वए राजा सिन्धुके पुत्रका जय-जयकारके सैकड़ों उच्च घोषोंके साथ-साथ प्रबल प्रभाव फैला हुआ था । खपक्षीय असंख्य नरेशोंने राजा सिन्धुद्वारा बनायी गयी राष्ट्रमर्यादाको नतमस्तक होकर स्वीकार कर लिया था।

तदनन्तर'भूमण्डलके एकच्छत्र सम्राट् राजा सिन्धुकी जय हो!' यों बोपणा करते हुए लोग प्रत्येक नगरमें मेरियाँ बजाने लगे। पुत्रके राज्याभिषेकके पश्चात् राजा सिन्धुने, जो विजयी होनेके कारण उन्नत-मस्तक था, युगान्तके समय जगत्की सृष्टि करनेके लिये प्रकट हुए दूसरे मनुकी भाँति प्रजाकी नयी व्यवस्थाके हेनु राजधानीमें प्रवेश किया। तत्यश्चात् राजा सिन्धुके नगरमें दसों दिशाओंसे हाथी-बोड़ोंके स्टपमें

मेंट आने लगी । मिन्त्रयोंने तत्काल ही प्रत्येक दिशाओंके सामन्त राजाओंके पास राजकीय नियम, चिह्न और आदेश मेज दिये । फिर तो जैसे मन्थन-कालमें आवर्तोंके कारण क्षुच्य हुआ क्षीरसागर मन्दराचलके निकाल लिये जानेपर तुरंत ही प्रकृतिस्थ हो गया था, उसी तरह अराजकताके कारण विश्वच्य हुआ सारा राष्ट्र दस्तें दिशाओंसहित शीव्र ही शान्त हो गया । (सर्ग ४६-५१)

राजा विदृश्यकी मृत्यु, संसारकी असत्यता और द्वितीय लीलाकी वासनारूपताका वर्णन, लीलाके गमनमार्ग और खामी पद्मकी प्राप्तिका कथन, पदार्थोंकी नियति, मरणक्रम, भोग और कर्म, गुण एवं आचारके अनुसार आयुके मानका वर्णन, आदि-सृष्टिसे लेकर जीवकी विचित्र गतियों तथा ईश्वरकी स्थितिका निरूपण

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! इसी बीचमें मूर्व्छित होकर सामने पढ़े हुए अपने खामीको, जिनका श्वासमात्र ही अवशेष रह गया था, देखकर छीळाने सरखतीसे कहा—'अम्बिके ! ये मेरे पतिदेव अब यहाँ अपनी देह-का उरसर्ग करनेके छिये उद्यत हैं।'

श्रीसरस्वतीजीने कहा—ठाले ! इस प्रकार महान् उद्योग-से परिपूर्ण, राष्ट्र-विद्ववकारी और परम विचित्र व्यवसायोंसे युक्त इस संग्रामके आरम्भ होने, चळने और समात होनेपर यह राष्ट्र अथवा भूतल न तो कहीं कुछ भी उत्पन्न हुआ है और न नष्ट ही हुआ है; क्योंकि यह जगत् तो खन्नात्मक है । अनधे ! पूर्वोक्त गिरिप्राम-नेवासी ब्राह्मणके घरके भीतर स्थित राजा पग्नके शक्के निकटवर्ती आकाशमें वर्तमान अन्तःपुरके मीतर तुम्हारे पतिका यह भूतळखप राष्ट्र प्रतीत हो रहा है । पुनः विन्थ्यादि-केप्राममें विसिष्टनामक ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्रह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्मण्ड स्थित है । उसी ब्रह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित का अस्तिस्व है । यो यह त्रिजगत् , जो महान् व्यवसायोंसे युक्त है, अमस्य ही है तथा गिरिप्रामस्त्री देहके मध्यभागमें स्थित आकाशकोशमें यह सागरसहित पृथ्वी दृष्टिगोचर हो रही है और तुमसे, मुझसे, इस ठीळासे एवं इस विदुरथसे संयुक्त यह चेतन परमात्मा ही विकसित हो रहा है । इसिलये तुम उत्पत्ति-विनाशरहित उस परमपदरूप परमात्माको जानो । वह खयम्प्रकाशः परम शान्त और निर्विकार है तथा मण्डपगृहके भीतर अपने चिन्मात्र स्वभावके कारण उदित हुए अपने आत्मा-में जगत्-रूपसे आभासित हो रहा है । यदि भ्रमका द्रष्टा ही न रहे तो भ्रममें भ्रमता कैसे होगी । अतः भ्रमकी सत्ता है ही नहीं । जो कुछ है, वह अविनाशी परमपदरूप परमात्मा ही है । उस परमात्माको तम ऐसे समझो कि वह उत्पत्ति-विनाशरहित, खयम्प्रकाश, शान्त, आदिखरूप और निर्विकार होते हुए भी जगतुरूपसे प्रतीत हो रहा है । खप्नावस्थामें देहके अंदर देखे गये महापुरकी भाँति मेरु आदि पर्वत-समुदायद्वारा उपलक्षित यह सारा दश्यवर्ग शून्यात्मखरूप ज्ञानमात्र ही है, इसमें स्थुलरूपता कुछ भी नहीं है । शुभे ! यह राजा पद्म जिस लोकमें शवरूपसे वर्तमान है, तुम्हारी यह सपत्नी लीला वहाँ पहले ही पहुँच गयी है । यह लीला तुम्हारे समक्ष ज्यों ही म्र्िंछत हुई त्यों ही तुम्हारे पति राजा पद्मके शत्रके निकट जा पहुँची है।

लीलानं पूछा — देवि ! यह पहले ही वहाँ पहुँचकर देहभारिणी कैसे हो गयी ! इसके मेरे सपत्नी-मावको प्राप्त होनेमें क्या कारण है ! तथा राजा पद्मके उस उत्तम राजमहलके जो निवासी हैं, वे इसे किस रूपमें देखते हैं और इसे क्या कहते हैं !—यह सब मुझे संक्षेपसे बतलाइये।

श्रीदेवीजीने कहा-लीले ! तुमने मुझसे जैसा प्रश्न किया है, तदनुसार मैं सारी घटना तमसे संक्षेपमें वर्णन करती हुँ; सुनो । यह दूसरी लीलाके रूपमें वर्तमान तुम्हारा ही बृत्तान्त है, जो तुम्हारी शङ्काओंका निर्णायक है । इससे मरण-परलोकगमन आदि भी, जिनका प्रत्यक्षीकरण होना कठिन है, तुम्हारे दृष्टिगीचर हो जायँगे । यह जो नगरादिरूपसे दृष्टिगोचर होनेवाटा जगनमय भ्रम है, उस अत्यन्त विस्तृत भ्रमको तुम्हारा पति यह राजा पद्म उसी शबयक्त गृहमें देखता है । यहाँतक कि यह सामने घटित हुआ युद्ध भ्रमयुद्ध है। यह लीला भी भ्रान्तिखरूप ही है । यह जन-समुदाय जन्मादिरहित आत्मा है। यहाँकी मृत्यु भी भ्रान्तिसे ही दीख पड़ती है । इस प्रकार यह संसार भ्रमात्मक है । इसी भ्रमक्रमसे लीला इस राजा पद्मकी प्रेयसी भार्या हुई है । वरारोहे ! तुम और यह दोनों सुन्दरियाँ भी खप्नमात्र ही हो । जिस प्रकार इस राजाकी तुम दोनों सुन्दरी प्रियतमाएँ स्वप्नमात्र हो, उसी नरह तुम दोनोंका पति यह राजा और खयं मैं भी स्वप्नमात्र ही हूँ । इसी तरह जगतुकी यह सारी शोभा भी भ्रमपूर्ण ही है और यहाँका दश्यवर्ग भ्रममात्र कहा जाता है । इसी तरह यह लीला, तुम, यह संसारस्थिति, यह राजा पद्म और मैं-ये सबके सब परमात्माके सर्वन्यापक होनेके कारण उसी परमात्मामें सत्यक्षपसे स्थित हैं । अतः महाचिद्घनकी स्थितिके

सर्वात्मक होनेके कारण ये राजा आदि और हमलोग यहाँ परस्पर एक-दूसरेके द्वारा प्रेरित होनेके कारण इस रूपमें पिणत हो गये हैं । जब इस लीलाके ल्रिये पश्चकी मनोवासना जाप्रत् हुई, उसी समय यह तुम्हारे-सरीखे आकार-प्रकार धारण करके चैतन्यरूप चमस्कारमें प्रकट हो गयी तथा तुम्हारे पतिदेवने अपनी मृत्युके अनन्तर शीघ ही इसे अपने सामने उपस्थित देखा; क्योंकि जिस समय चित्त वासनाभ्यासवश आधिभौतिक पदार्थोंका खयं अनुभव करता है, उस समय उस अनुभवके कारण उसे यह दश्यर्ग सत्य-सा प्रतीत होता है; वस्तुत: यह है मिथ्या कल्पनामात्र ही; परंतु जब चित्त इस भौतिक जगत्के पदार्थोंका सत्यरूपसे अनुभव नहीं करता अर्थात् असत् समझता है, उस समय तदनुरूप दढ़ वासनावश उसके मिथ्यात्वका निर्णय हो जाता है।

ये दोनों स्त्री-पुरुष जब खमरणानुकूल मूर्च्छावस्थाको प्राप्त हुए, उसी समय इन्होंने पूर्ववासनाके जाग्रत् हो जानेके कारण अपने हृदयमें ऐसा अनुमव किया कि 'ये हमारे पिता हैं। ये हमारी माताएँ हैं । यह हमारा देश है । यह धन-सम्पत्ति है । यह हमारा कर्म है । पूर्वजन्ममें हमने ऐसा ही कर्म किया था । इस प्रकार हम दोनोंका विवाह हुआ और इस रूपमें हम दोनों एकताको प्राप्त हुए । १ इनका वह कल्पित जनसमूह भी उसी अवस्थामें सत्यताको प्राप्त हुआ । जैसे खप्तावस्थामं देखा हुआ पदार्थ सत्य-सा प्रतीत होता है, उसी तरह यहाँ भी यह दृष्टान्त है। ळीले ! इस लीलाने 'मैं विधवा न होऊँ' ऐसी भावनासे भावित होकर मेरी आराधना की थी तथा मैंने भी उसे मनोऽनुकुल वर प्रदान किया था। इसीकारण निश्चय ही यह बालिका यहाँ पहले ही मृत्युको प्राप्त हुई है । तुम-लोग व्यष्टिचेतन हो और मैं तुमलोगोंकी समष्टिचेतन-खरूपा कुलदेवी हूँ, अतः सदा पूजनीय हूँ । मैं अपने-आप ही सब कुछ करती हूँ । जब इस छीलाके जीवने इसके शरीरसे उत्क्रमण करना चाहा, उसी क्षण उसने

प्राणवायुके रूपमें सूक्ष्मशरीर धारण कर लिया और मन-द्वारा चलायमान हो मुखछिद्रसे निकलकर इस देहका परित्याग कर दिया । तदनन्तर मरणानुकूल मुर्च्छिके उपरान्त जीवारमारूपसे स्थित इस छीलाने इसी घरके आकाशमें बुद्धिमें संकलियत पदार्थोंको देखा । फिर यह भावनावश पुनेदेहकी स्मृति हो जानेसे खप्नकी तरह म्ह्याण्डमण्डलके भीतर जाकर अपने पतिसे संयुक्त हो गयी।

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—राघव ! तदनत्तर यह ळीळा, जिसे सरस्वतीद्वारा वर उपळब्ब हो चुका था, इसी वासनामय शरीरसे अपने पति राजा पद्मसे मिळनेके ळिये आकाशमार्गसे ऊपरके ळोकोंमें जानेको उचत हु∳; उस समय पतिमिळनके सुखका विचार करके यह प्रवळ प्रेममाव-



से संयुक्त हो आनन्दपूर्वक उड़ चळी । वहाँ पहुँचकर इसे इसकी प्यारी कुमारी कन्या, जिसे सरखती देवीने ही वहाँ भेजा था, प्राप्त हुई, मानो वह ळीळाके संकल्परूपी महान् दर्पणसे निकलकर आगे खड़ी हो गयी हो ।

कुमारीने कहा-सरखती देवीकी सहेली ! तुम्हारा

खागत है । मैं तुम्हारी कत्या हूँ । सुन्दरि ! तुम्हारी ही प्रतीक्षा करती हुई मैं यहाँ आकाशमार्गमं खड़ी हूँ ।

तब लीलाने कहा—कमलनयनी देवि ! तुम मुङ्गे खामीके समीप ले चलो ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्पनन्दन! तब वह कुमारी 'मात:! आओ, हम दोनों वहीं चल रही हैंं!---यों कहकर लीलाके आगे होकर आकारामें मार्गप्रदर्शन करने ल्या । तत्पश्चात् वह लीला उसके पीछे-पीछे प्रस्थित हुई । आगे बदनेपर वह मेघमार्गको लाँघकर वायुमार्गमें प्रिवेष्ट हुई । फिर वहाँसे चलकर सूर्यमार्गसे निकलती हुई नक्षत्रमार्गमें गयी । उसे भी पार करके ब्रह्माण्ड-कपालमें जा पहुँची । वहाँ जानेपर, अपना चित्तमात्र ही जिसका शरीर है, वह लीला अपने हृदयमें यों अनुभन्न करने लगी कि निश्चय ही यह सारा दृश्य अपनी कल्पनाके स्वभावसे उत्पन्न हुआ भ्रम ही है । तदनन्तर ब्रह्माण्डके उस पार पहुँचकर वह जलादि आवरणोंको लाँघती हुई आगे बढनेपर महान् चेतनाकाशके मध्यमें प्रविष्ट हुई। बह चेतनाकाश इतना विस्तृत है कि यदि अत्यन्त वेगशाली गरुड भी उसके चारों और चकर लगायें तो सैकडों करोड़ कल्पोंमें भी उसके ओर-छोरका पता नहीं लगा सकते । जैसे महान वनमें फलोंकी गणना नहीं हो सकती, उसी तरह उस चेतन।काशमें लाखों क्या, असंख्य ब्रह्माण्ड हैं, जो परस्पर एक-दूसरेसे अलक्षित हैं । उन्हीं-मेंसे एक ब्रह्माण्डको, जो सामने उपस्थित एवं विस्तृत आवरणसे आवेष्टित था, वेचकर वह छीला उसके भीतर प्रविष्ट हुई-ठीक उसी तरह, जैसे कीड़ा बेरके फलमें छेद करके उसके भीतर घुस जाता है । तदनन्तर भूमण्डलमें राजा पद्मके राज्यान्तर्गत उसके नगरमें पहँचकर उस मण्डपमें प्रवेश करके वह राजाके शबके निकट स्थित हुई । इतनेमें ही वह कुमारी सुन्दरी लीलाकी आँखोंसे ओझल हो गयी । जैसे पूर्ग ज्ञान हो जानेपर माया विनष्ट हो जाती है, उसी तरह वह भी कहीं चली

गयी । तदुपरान्त छीला शबरूपी अपने पतिके मुखको देखकर अपनी प्रतिभाके प्रभावसे इस सत्यको समझ गयी कि 'ये मेरे पतिदेव संप्राममें राजा सिन्धुके हाथों मारे गये और अब इन वीर-लोकोंको प्राप्त होकर सुखपूर्वक सो गहे हैं । मैं भी इस प्रकार श्रीदेवीकी कृपासे सशरीर यहाँ आ पहुँची हूँ, अत: मेरे समान धन्य दूसरी



कोई खी नहीं हैं।' यों मलीमॉॅंति विचारकर लीला अपने हाथमें एक छुन्दर चॅंबर लेकर डुलाने लगी।

श्रीदेवीजीने कहा— छीले! वह राजा, वह वासनामयी छीला और उसके वे सभी भृत्य परस्पर पित-पन्नी एवं खामी-सेक्क मात्रके अनुकूल ही एक-दूसरेको देखते हैं जैसे भ्यह मेरी खामाविक मार्या है। यह मेरी खामाविक सखी है। यह मेरी खामाविक सखी है। यह मेरी खामाविक सखी है। यह मेरी खामाविक सावी है और यह मेरा खामाविक नौकर है। परंतु इस आश्र्यप्रिय बृत्तान्तको पूर्णरूपसे केवल तुम, मैं और यह छीला—ये तीन ही जान सकेंगे। अन्य किसीके लिये भी इसका जानना असम्भव है। इसलिये जो ज्ञातन्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त कर

चुके हैं अथवा जिन्होंने परम धर्मका आश्रय ग्रहण कर लिया है, वे ही आतिवाहिक अर्थात् महादि लोकोंको प्राप्त होते हैं । दूसरोंके लिये वह दुर्लभ है । महाप्रलयके अवसरपर जब सभी पदार्थीका विनाश हो जाता है, उस समय केवल अनन्त चेतनाकाशस्त्ररूप शान्त सदब्रह्म ही शेष रहता है और जीवात्मा चेतनन्दप होनेके कारण भी तेज:खरूप सदब्रह्मका अंश हूँ यों अनुभव करता है, जैसे तुम खप्नावस्थामें आकाशगमन आदिका अनुभव करती हो । तदनन्तर तेजोंऽशरूप वह जीवात्मा खयं ही अपनेमें स्थालव लाभ करता है। फिर वह स्थलव ही यह ब्रह्माण्ड कहा जाता है, जो असत्य होते दृए भी सत्य-सा प्रतीत होता है । उस ब्रह्मण्डके अन्तर्गत स्थित वह ब्रह्म यों समझता है कि 'यह ब्रह्मा में ही हूँ।' तब फिर वह अपने-आप मनोराज्यकी सृष्टि करता है। वही मनोराज्य यह जगत् है । उस प्रथम सृष्टिमें जो संकल्प-वृत्तियाँ जहाँ जिस रूपमें विकसित हुई, वे वहाँ उसी रूपमें आज भी निश्चल भावसे स्थित हैं। प्रलयकालमें भी विश्वरूप परमात्माको सम्प्रण वस्तुओंसे शून्य कहना यक्त नहीं । भला, सवर्ण कटक-कुण्डल आदि स्थानोंको छोड़कर कैसे रह सकता है। अर्थात् जैसे सुवर्ण कटकादिमें ओतप्रोत है, उसी तरह परमात्मा समस्त पदार्थीमें व्याप्त है ।

यद्यपि पृथ्वी आदि दृश्यप्रपञ्च आकाशरूप है, तयापि सृष्टिके प्रारम्भमें जो जहाँ जिस रूपमें विकसित हुआ, वह आजतक भी वहाँ उसी रूपमें वर्तमान है। अपनी स्थितिसे विचलित होनेमें समर्थ न हो सका। वस्तुतः तो सृष्टिके आदिमें यह जगत् उत्पन्न ही नहीं हुआ था। यह जो कुछ अनुभव हो रहा है वह तो चिदाकाशरूप जीवातमाके संकल्पका विकास है। इसे खप्रकालमें घटित हुए खीप्रसङ्गकी भौंति कल्पित ही समझना चाहिये। सृष्टिके आदिमें चिदाकाशरूप जीवातमा आकाशका संकल्प करनेके कारण आकाशरूपताको और कालका संकल्प करनेके कारण कालक्ष्मपताको और कालका संकल्प करनेके कारण कालक्ष्मपताको प्राप्त होता है ।

जैसे खप्तमें परुष अपनेमें ही जलताका दर्शन करता है, उसी तरह जीवात्मा जलका संकल्प करनेके कारण जलबत स्थित होता है । खप्तकी भाँति जीवात्मा उस-उस रूपको प्राप्त होता है और जैसा होता है, वैसा ही वह ज्यों-का-स्यों स्थित रहता है; क्योंकि चेतनके चमत्कार अर्थात् मायाकी चतुरतासे यह प्रपन्न असत् होते हुए भी सत्-सा दीख पड़ता है। जैसे खप्त, कल्पना और ध्यानमें आयी हुई वस्तुएँ असत् होती हैं, उसी तरह आकाशत्त्र, जलत्त्र, पृषित्रीत्व, अग्नित्व और वायुत्व—ये सभी असत् हैं---ऐसा चेतन खयं अपने अंदर अनुभव करता है। अत्र मृत्युके पश्चात् कर्मफलके अनुमन करनेका जो क्रम है, उसे सम्पूर्ण संशयोंकी शान्तिके लिये सुनो । वह मरनेपर कल्याणकारी होता है। जगतमें अपने कर्मीकी देश, काल, किया और द्रव्यजनित शुद्धि और अशुद्धि ही मनुष्योंकी आयुके अधिक और न्यून होतेमें कारण होती हैं। अपने कर्मरूप धर्मका हास होनेपर मनुष्योंकी आयु क्षीण हो जाती है और उस धर्मके बढ़नेपर आयुकी वृद्धि होती है । बाल्यावस्थामें मृत्यु प्रदान करनेवाले कर्मोंको करनेसे वालक, युवावस्थामं मृत्युदायक कर्मासे नौजवान और बुढ़।पेमें मृत्युप्रद कर्मोंके करनेसे वृद्ध मृत्युको प्राप्त होता है । जो अपने धर्मका शासानुकुल आरम्भ करके पीछे उसका अनुष्ठान करता रहता है, वह श्रीमान् पुरुष शास्त्रवर्णित आयुका मागी होता है । यों अपने कर्मोंके अनुसार ही जीवको अन्तिम दशा प्राप्त होती है और उस मरणासन अवस्थाको प्राप्त हुआ जीव मर्मधातिनी वेदनाओंका प्रत्यक्ष अनुभव करता है ।

प्रवृद्ध लीलाने पृद्धा— चन्द्रवदनी देवि ! मरण सुख-रूप है अथवा दु:खरूप ! और मरनेके वाद फिर क्या होता है ! इस प्रकार मरणका वृत्तान्त भुझसे संक्षेपमें कहिये ।

श्रीदेवीजीने कहा—लीले ! शरीरान्तके समय मुमूर्षु पुरुष तीन प्रकारके होते हैं—मूर्ख, धारणाम्यासी और युक्तिमान् । इनमें धारणाभ्यासी ददतापूर्वक धारणाका अभ्यास करके शरीरको छोड़कर सुखपूर्वक प्रयाण करता है । उसी प्रकार युक्तिमान् भी सुखपूर्वक ही गमन करता हैं: परंत जिसने न तो धारणाका अभ्यास किया है और न युक्ति ही प्राप्त की है, वह मूर्ख पुरुष अपने मृत्युसमयमें विवश होकर दु:खको प्राप्त होता है । वह विवयी पुरुष वासनाके आवेशसे विवशताका अनुभव करता हुआ जड़से कटे हुए कमळकी तरह अत्यन्त दीनताको प्राप्त हो जाता है । जिसकी बुद्धि शास्त्राम्यासद्वारा संस्कृत नहीं है एवं जो दुर्धोंकी संगतिका सेवन कारता है, वह मरनेपर अग्निमें गिरे हुए जीवकी भाँति अन्तर्दाहका अनुभव करता है । जब उस अज्ञानी पुरुषके कण्ठसे घुरघुराहटकी आवाज निकलने लगती है, आँखोंकी पुतलियाँ उलट जाती हैं, शरीरका रंग विकृत हो जाता है, उस समय उसकी बड़ी दयनीय दशा हो जाती है। उसकी आँखोंके सामने घना अन्धकार छा जाता है, जिससे उसे कुछ सुझ नहीं पड़ता । बोलनेमें असमर्थ होनेके कारण वह खयं जडवत् हो जाता है। जैसे सूर्यके अस्ताचलका आश्रय लेनेपर क्रमशः प्रकाशकी मन्दताके कारण दिशाएँ घुँघली हो जाती हैं, उसी तरह उसकी सारी इन्द्रियोंकी शक्तियाँ क्षीण हो जानेके कारण वे अपने-अपने विषयोंको ग्रहण करनेमें असमर्थ हो जाती हैं। विशेषरूपसे मोहके वशीभूत हो जानेसे उसके मनकी कल्पनाशक्ति नष्ट हो जाती है. जिससे वह अविवेकवश मोहके अगाध सागरमें इवता-उतराता रहता है। ज्यों ही उसे थोड़ी-सी मुच्छी हुई. त्यों ही प्राणवायुकी गति वंद हो जाती है और जब सभी प्राणोंकी क्रिया रुक जाती है, तब उसे घोर मुर्च्छा आ घेरती है। इस प्रकार परस्पर एक-दूसरेके सहयोगसे पुष्टताको प्राप्त हुए मोह, संवेदन और भ्रमसे जीव पाषाणवत् जडताको प्राप्त हो जाता है । सृष्टिके प्रारम्भसे ही यह नियम चला आ रहा है।

प्रवुद्ध लीलाने पूछा—देवि ! यद्यपि यह शरीर आठ

अङ्गों (सिर, दो हाथ, दो चरण, गुह्यस्थान, नामि और हृदय ) से सम्पन्न है तो भी इसे व्यथा, विमोह, मूर्च्छा, भ्रम, व्याधि और अचेतनता—ये सब कष्ट प्राप्त होते हैं। इसका क्या कारण है ?

श्रीदेवीजीने कहा—भदे! स्पन्दनशक्ति-सम्पन ईश्वरने सृष्टिके आदिमें ही सुख-दु:खादि-प्रारच्यमोगरूप कर्मका इस रूपमें विधान कर दिया है कि मदेशभूत जीवको उसकी आयुके इस-इस समयमें उसके कर्मानुसार इतने काळतक भोगने योग्य इस प्रकारका सुख-दु:ख प्राप्त होगा। जिस समय नाडियोमें प्रविष्ट हुई वायु बाहर नहीं निकळती और निकळी हुई उनमें प्रवेश नहीं करती, उस समय उनका स्पन्दन रुक जाता है। तब नाडीश्र्र्य हो जानेके कारण प्राणीकी मृत्यु हो जाती है। जब वायु न प्रवेश करती है और न बाहर ही निकळती, तब शरीरसे नाडियोंके वियुक्त हो जानेके कारण छोग यों कहने ळगते हैं कि ध्यह मर गया।

ज्ञानवृत्तिका वेदनरूप खभाव वाधारहित है, इसलिये जन्म-मरण उस स्वाभाविक ज्ञानवृत्तिसे पृथक् नहीं हैं। (अर्थात् जबतक मनुष्यमें अविद्या रहेगी, तबतक उसे जन्म-मरणसे छुटकारा नहीं मिल सकता; क्योंकि ये उसके लिये खाभाविक ही हैं। केवल मुक्ति होनेपर ही उनसे छुटकारा मिलता है।) जैसे लंबी लताके बीच-बीचमें गाँठें होती हैं. उसी तरह चेतन सत्ताके भी मध्य-मध्यमें जन्म-मरण होते हैं । वस्तुतः तो चेतन पुरुष न कभी जन्मता है और न कभी मरता है । पुरुष खप्तकालके सम्भ्रमकी भाँति केवल भ्रमसे ही इन जन्म-मरणादिको देखता है: क्योंकि चेतनामात्र ही तो पुरुष है; फिर वह कब और कहाँ नष्ट हो सकता है । यदि पुरुष ( जीवात्मा ) को चेतनसे अतिरिक्त मानें तो बताओ, दूसरा कौन पुरुष हो सकता है ! अत: चेतनामात्र ही पुरुष है-यही बात ठीक है । भलां, बताओं तो सही-वया आजतक इस संसारमें किसीने किसीके चेतनको किसी प्रकार मरा हुआ देखा है ?

अरे ! यह तो सरासर असम्भव है; क्योंिक लाखों शरीर मरते देखे जाते हैं और चेतन अविनाशी ही बना रहता है । यों वास्तवमें न तो कोई मरता है और न कोई जन्म ही लेता है । केवल जीव वासनारूपी आवर्तके गहोंमें गोते लगाता रहता है । जगद्रयसे भीत होकर जीव जब अभ्यासद्वारा भ्रमवश प्रतीत होते हुए जगत्-प्रपश्चको ध्यह वास्तवमें हुआ ही नहीं हैं —यों सम्यक् रूपसे समझ लेता है, तब वह पूर्णतया वासनाओंसे रहित होकर विमुक्त हो जाता है । इस प्रकार विमुक्त आस्मखरूप ही यहाँ सस्य वस्तु है । इसके अतिरिक्त सब असत् है ।

प्रमुद्ध लीलाने पूछा—देवेशि ! प्राणी जिस प्रकार मरता है और फिर वह जैसे पैदा होता है, उस प्रसङ्गको ज्ञानकी वृद्धिके लिये आप पुनः मुझसे विस्तार-पूर्वक वर्णन कीजिये ।

श्रीदेवीजीने कहा--लीले ! नाड़ियोंकी गति रुक जानेपर जब प्राणी प्राणवायुओंकी त्रिपरीत स्थितिको प्राप्त होता है, तब उसकी चेतना शान्त-सी हो जाती है। इसीको मरण कहते हैं। वास्तवमें चेतन सर्वथा शुद्ध और नित्य है । उसकी न तो उत्पत्ति होती है और न उसका विनाश ही होता है । वह स्थावर, जंगम, आकारा, पर्वत, अग्नि और वायु—सभीमें स्थित है। केवल प्राणवायुकी गति अवरुद्ध हो जानेसे जब शरीरकी चेष्टा पूर्णरूपसे शान्त हो जाती है, तब यह शरीर, जिसका दूसरा नाम 'जड' है, 'मृत' कहा जाता है। जब यह शरीर शबरूपमें परिवर्तित हो जाता है और प्राणवायु अपने कारणरूप महावायुमें विलीन हो जाती है, तब वासनारहित चेतन अपने आत्मतत्त्वमें स्थित हो जाता है । फिर पुनर्जन्मकी बीजभूत वासनासे युक्त एवं सूक्ष्म शरीरवाळा वह व्यष्टिचेतन 'जीव' नामसे पुकारा जाता है । शरीरके मरनेके बाद लौकिक व्यवहार करनेवाले लोग उस जीवको 'प्रेत' शब्दसे पकारते हैं और चेतन गन्व मिली हुई वायुके समान

वासनाओंसे संयुक्त हो जाता है । जब वह जीव इस शरीरादि दृश्यका परित्याग करके देहान्तरका दर्शन करने-के लिये उरसुक होता है, उस समय उसकी खप्त एवं मनोराज्यकी माँति नाना आकृतियाँ हो जाती हैं । फिर उसी प्रदेशके अंदर वह पूर्वजन्मकी तरह स्मरणशक्तिसे युक्त हो जाता है और तभी मरणकालकी मृच्छिकि पश्चात् वह अन्य शरीरको देखने लगता है ।

ठीले ! मरनेके बाद जीवको जो प्रेत कहा जाता है. वे प्रेत छ: प्रकारके होते हैं। उनके इस भेदको सनो--साधारण पापी, मध्यम पापी, स्थूल पापी, सामान्य धर्मवाले, मध्यम धर्मवाले और उत्तम धर्मात्मा । इनमेंसे किसीके दो भेद और किसीके तीन भेद भी होते हैं । कोई पापाणतल्य हृदयवाला एवं अत्यन्त मृढ महापातकी अपने अन्त:करणमें वर्षतक एक स्मृति-मूर्च्छांका अनुभव करता है । तत्पश्चात् समयानुसार चेतनाको प्राप्त होकर वासनारूपी स्त्रीके उदरसे उत्पन्न हुए अक्षय नारकीय दु:खोंका चिरकाळतक अनुभव करके एक महान् दःखसे दूसरे दःखको प्राप्त होता हुआ सैकडों योनियोंका भोग करता है । तब कभी खप्त-सम्भ्रमरूपी संसारमें शान्तिको प्राप्त होता है अर्थात उसके कर्मफल-भोगोंकी निवृत्ति होती है। अथवा मरण-मूर्च्छाके अन्तमें उसी क्षण वे हृदयस्थित वृक्षादि स्थावर योनियोंका ही, जो सैकडों जड द:खोंसे व्याप्त हैं, अनुभव करते हैं और फिर चिरकालतक नरकमें अपनी-अपनी वासनाओंके अनुरूप दु:खोंका भोग करके भूतलपर नाना योनियोंमें जन्म धारण करते हैं । ( यह महापातकीकी गतिका वर्णन है।) अब जो मध्यम पापी है, उसकी गतिका वर्णन करते हैं । वह मृत्युकालिक मुच्छिक अनन्तर कल कालतक पाषाण-तुल्य जडताका अनुभव करता है। तत्पश्चात् जब उसे चेतना प्राप्त होतो है, तब वह कछ कालके बाद अथवा उसी समय तिर्यगादि क्रमसे नाना योनियोंका भोग करके संसारको प्राप्त होता है। जो कोई

साधारण पापी होता है, वह मरते ही अपनी वासनाओंके अनुसार प्राप्त द्वए अविकल मानव-देहका अनुभव करता है । उसी क्षण पूर्वसंस्कारके अनुसार उसकी स्मृतिका उदय होता है और खप्न एवं मनोराज्यकी भाँति उसके अनुभवमें वैसी ही वस्तुएँ आने लगती हैं । जो सर्वश्रेष्ठ महान् पुण्यत्मा हैं, वे मृत्युजनित मूर्च्छाकें पश्चात् पूर्व-वासनाकी स्मृतिसे खर्गलोक तथा विद्याधरलोकके सुखका मलीमॉित उपभोग करते हैं । फिर पण्यफलभोगके अनन्तर अपने कर्मान्तर अर्थात पापकर्मके अनुसार प्राप्त हुए फलको अन्यत्र भोगकर मनुष्यलोकमें धनी सत्पुरुषोंके घरमें जन्म धारण करते हैं । जो मध्यम धर्मात्मा होते हैं, वे मरणमूर्च्छिक बाद आकाशवायुसे आन्दोलित होकर उत्तम वृक्षों और पळ्ळत्रोंसे सुशोभित उपवनमें जाते हैं और वहाँ अपने पुण्यकर्मीका फल भोग लेनेके बाद मनुष्योंके हृदयमें प्रविष्ट होते हैं । फिर रेत:सिञ्चनके समय जन्म-क्रमानुकूल स्त्रियोंके गर्भमें स्थित होते हैं।

इस प्रकार प्रेत मृत्युजनित मुर्च्छिक अनन्तर अपनी वासना-के अनुसार अपने हृदयमें इस व्यवस्थाका क्रमशः अथवा क्रमरहित ही अनुभव करते हैं। वे यह जानते हैं कि 'हमलोग पहले मृत्यको प्राप्त हुए । तद नन्तरं बन्धओंद्रारा क्रमशः पिण्डादि दान करनेसे हम पनः आतिवाहिक-शरीरधारी होकर उत्पन्न हुए । तत्पश्चात हाथोंमें कालपाश लिये हुए ये यमद्रत आ पहुँचे । अब इन यमदूतोंद्वारा लेजाया जाता हुआ मैं क्रमशः यमपुरीको जाऊँगा ।' उन प्रेतोंमें जो उत्तम पण्यातमा होता है, वह यों समझता है कि 'ये दिच्य एवं मनोहर विमान और उपवन मुझे बारंबार अपने श्चम कमोंसे ही प्राप्त हुए हैं। र इसके विपरीत पापी परा यों अनुभव करता है कि 'ये जो बरफकी चट्टानें, काँटे, गड़े और तलवारकी धारके समान तीखे पत्तोंसे पूर्ण वन मझे प्राप्त हुए हैं, ये मेरे अपने ही दुष्कर्मीके फलरूपसे उत्पन्न हुए हैं। मध्यम पुण्यात्मा जानता है कि, यह मार्ग, जो मेरे सामने उपस्थित है, इसमें आनन्दपूर्वक पैदल चला जाता है, शीतल और हरी घास उगी हुई है । यह वनी
छायासे आच्छादित है और स्थान-स्थानपर बाविल्योंसे
युक्त है। मध्यम पापी यों अनुभव करता है कि 'यह मैं
यमपुरीमें पहुँच गया । ये प्राणियोंके राजा यमराज हैं
और यहाँ मेरे कर्मोंक विषयमं यह विचार किया गया।'
इस प्रकार संसारका विद्याल अंश, जो सत्य-से प्रतीत
होनेवाले सम्पूर्ण पदार्थों और उनकी क्रियाओंसे प्रकाशमान
है, प्रत्येकको प्राप्त होता है। आकाशकी तरह स्वरूपरहित वह प्रपञ्च देश, काल और क्रियाके विस्तारसे
देरीप्यमान होते हुए भी कुछ नहीं है, किंतु सर्वारीपरारूप
एवं विशिष्ट ज्ञानसम्पन आत्मा ही सब कुछ है।

(यमपुरीमें पहुँचनेपर जीव कहता है-) अब मुझे यमराजका आदेश प्राप्त हो गया है, अतः मैं अपने कर्मी-का फल भोगनेके लिये शीव ही यहाँसे उत्तम खर्मलोक अथवा नरकमें जाता हूँ। यमराजने मेरे लिये जिस स्वर्ग अथवा नरकका निर्देश किया था, मैंने उसका भोग कर लिया तथा यमनिर्दिष्ट उन-उन योनियोंमें भी भटक चुका । अब भें पुनः संसारमें जन्म ग्रहण करूँगा । यह मैं धानका अङ्कर होकर उत्पन्न हुआ। फिर क्रमश: बढ़कर फलरूपमें स्थित हुआ ।' इस प्रकार शरीरामावके कारण जब उसकी सारी इन्द्रियाँ भलीभाँति सोयी रहती हैं, उसी अवस्थामें वह भुक्तानादिद्वारा पुरुषके शरीरमें प्रवेश करके वीर्यरूपमें परिणत हो जाता है। वही वीर्य जव माताकी योनिमें पड़ता है, तब वह गर्भका रूप धारण करता है । वही गर्भ अपने पूर्वजन्मके कमीनुसार उत्तम अथवा निकृष्ट प्रारम्भसे यक्त हो संसारमें मनोहर आकृतिवाले बालकके रूपमें जन्म लेता है। कुछ कालके बाद वह चन्द्रमाके समान मनोहर तथा कामोन्मुख जवानीका अनुभव करता है । तत्पश्चात् विकसित कमलपर गिरे हुए तुषाररूपी वज्रकी तरह उसे वृद्धावस्था आ घेरती है। उस बुढ़ापेमें भी किसी-न-किसी व्याधिके निमित्तसे ही उसका मरण होता है । पनः

उसे मृत्युजनित मूच्छा प्राप्त होती है । पुनः स्वप्तकी भाँति बन्युओंद्वारा दिये गये पिण्डादिद्वारा सूक्ष्मशरीरकी प्राप्ति होती है और फिर वह यमलोकको जाता है । वहाँसे पुनः नाना योनियोंकी प्राप्ति होनेपर उनमें वह अमण-कमका ही बारंबार अनुभव करता है । इस प्रकार इस बेगशाली परिवर्तनका वह तवतक पुनः-पुनः अनुभव करता रहता है, जबतक उसे मोक्षकी प्राप्ति नहीं हो जाती ।

प्राणियोंके रारीरोंमें जो छिदस्थान हैं, उनमें प्रविष्ट हुई वाय जब अझोंमें चेष्टा उत्पन्न करती है, तब लोग कहते हैं कि यह जीवित है। परंत ऐसी स्थिति सृष्टिके आदिमें केवल जङ्गम प्राणियोंमें ही उत्पन्न हुई थी, इसी कारण ये वृक्ष आदि स्थावर प्राणी सचेतन होते हुए भी चेष्टाहीन हैं । जब जीवात्मा मनुष्यादिशरीररूप दूसरे नगरमें पहुँचता है, तव वहाँ बुद्धिको चक्ष आदि इन्द्रिय-गोलकोंमें ले जाकर उनके द्वारा वाह्यपदार्थींका अनुभव करता है---जैसे आकाश श्रन्यतासे, प्रथ्वी धारणशक्तिसे और जल आप्यायनशक्तिसे युक्त है । तात्पर्य यह कि जीवात्मा स्वेच्छासे जिसके लिये जैसी कल्पना करता है, वह वैसा ही अपने शरीरको जानता है । इस प्रकार सर्वव्यापी परमातमा जंगमरूपसे जंगमकी और स्थावररूपसे स्थावरकी कल्पना करता हुआ सबके शरीररूपसे स्थित है। इसलिये जो जंगम जगत, है, उसे उसने अपनी कल्पनाके अनुसार जैसा समझा था, वह आज भी उसी रूपमें वर्तमान है । जैसे जिन चृक्ष, शिला, पेड़-पौघों और तृण आदिको स्थावर होनेके कारण जड समझा गया था, वे आज भी वैसे ही स्थित हैं; क्योंकि न तो जडता ही कोई पृथक वस्तु है और न चेतन ही। इन पदार्थोंकी साध, स्थिति और विनाशमें कोई भेद नहीं है और न सत्तासामान्यमें ही कोई अन्तर है अर्थात सबमें सत्ता समान है। यथार्थ बात तो यह है कि वृक्षों और पर्वतोंके अंदर जो उनकी जडता एवं नाम-रूप आदि मेद परिलक्षित होते हैं, वे जीवात्माकी बुद्धिद्वारा विहित

हैं, वस्तुत: नहीं हैं । वही जीवात्मा स्थावरादिके मीतर भीं स्थावर हूँ' ऐसी बुद्धिसे स्थित होनेके कारण जंगमसे भिन्न नाम और अभिमानका विषयमृत होकर बृक्षादि अन्य खरूपोंसे स्थित है। कृमि, कीट और पत्रङ्गोंके अंदर संवित्-रूपसे वर्तमान जीवात्मा ही उनकी बुद्धिका रूप धारण करता है और वहीं अनेकतिय नाम-रूपोंसे व्यवहृत होता है । सभी स्थावर-जंगम अपने-अपने अनुभनमं ही छीन हैं: परंत जन वे एक-दूसरेसे सम्बन्धित होते हैं, तब उनमें 'यह स्थावर है और यह जंगम हैं यों संकेतकी आवश्यकता पड़ती है । चेतन तो परमार्थरूपसे स्थावर-जंगम सभीमें वर्तमान है, परंत जंगम प्राणियोंमें वायुक्ते प्रवेश करनेसे चेष्टाएँ होती हैं और स्थावरोंमें नहीं होतीं । जिस प्रकार विश्वके समग्र पदार्थींके खभावका विकास होता है और जैसे वे असत्य होते हुए भी सत्य-से प्रतीत होते हैं, वह सब वृत्तान्त मैंने तुम्हें वतला दिया । अब उधर देखो, ज्ञात होता है, यह राजा विद्रथ मृत्युको प्राप्त होकर तुम्हारे पति राजा पद्मके, जो पुष्पमालाओंसे आच्छादित शवके रूपमें

स्थित हैं, हृदयान्तर्गत पश्चकोशमें प्रवेश करनेकी इच्छासे जाना चाहता है।

प्रवृद्ध लीलाने पूडा—देवेश्वरि ! वताइये, यह राजा विद्र्य किस मार्गसे उस शवमण्डपमें जानेका इच्छुक है ! जिससे हम दोनों भी उसे देखती हुई ही उस उत्तम मण्डपमें शीव्र ही जायाँ।

श्रीदेवीजीन कहा—ळीळे ! भें दूरवर्ती दूसरे लोकको जाता हूँ' इस भावनासे यह चिन्मय जीवारमा मनुष्य बासनाके अंदर स्थित मार्गका अवल्म्बन करके जाता हैं । यों तुम्हें जिस मार्गसे जाना अभीट हो, उसी मार्गसे हम दोनों जाती हैं; क्योंकि एक-दूसरेकी इच्छाका विद्यातन प्रेम-बन्धनका हेत् नहीं होता।

श्रीविसप्टजी कहते हैं—राघव ! इस प्रकार श्रेष्ठ राजाकी कत्या ठीळाके विद्युद्ध मनमें जब परमार्थ दृष्टि-रूप पूर्वोक्त कथाके श्रवणसे सारे संताप निट गये तथा ज्ञानरूपी सूर्यका प्रसार हो गया, तब राजा विदूर्ष चित्तके विळीन हो जानेके कारण जड अर्थात् मृत्युकालिक मूर्च्छिक वशीसून हो गया। (सर्ग पर-पप)

राजा विद्रथका वासनामय यमपुरीमें गमन, लीला और सरस्वतीद्वारा उसका अनुगमन और पूर्वशरीरकी प्राप्तिका वर्णन, लीलाके शरीरकी असत्यताका कथन, समाधियें स्थित लीलाके शरीरका विनाश, लीलाके साथ वार्तालाप और राजा पबके पुनरुकीवनका कथन, राजाके जी उठनेसे नगर और अन्तःपुरमें उत्सव, लीलोपाख्यानके प्रयोजनका विस्तारसे कथन

श्रीविसप्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इसी बीच राजा विदूरवकी आँखोंकी पुतिलयाँ उल्टर गर्यी । होंठ सूखकर श्वेत हो गये । उसके शरीरकी सभी इन्द्रियोंके सूर्ध्वित हो जानेपर केवल स्क्ष्म प्राण ही शेव रह गया । मुखकी छिव पुराने पीले पत्तेकी कान्तिके समान श्लीण एवं पीली हो गयी । मैरिके गुंजारके सदश श्वासवायुकी ध्विन होने लगी । उसका मन महाप्रयाणकालिक मूच्छिक अन्धक्र्यमें हुव गया । नेत्र आदि सारी इन्द्रियोंकी वृत्तियाँ अन्तर्लीन हो गयीं । इस प्रकार वह चेतनाशूर्य

हो गया । चित्रलिसित पुरुष-सरीखे उसका आकारमात्र ही दीख पड़ता था । शिलापर खुदे हुएकी भाँति उसके शरीरके सम्पूर्ण अन्नयन निश्चेष्ट हो गये थे । इस निषयमें अधिक कहनेसे क्या लाभ १ जैसे आकाशचारी पक्षी गिरनेके संनिकट पहुँचे हुए अपने निन्नासभूत चूक्षको छोड़ देता है, उसी प्रकार प्राणने खाविष्टित थोड़े-से शरीरांशसे चलकर राजाके शरीरका परियाग कर दिया ।

उस समय जैसे प्राणमयी ज्ञानवृत्ति वायुमें स्थित सूक्ष्म

गन्यका अनुभव करती है, उसी प्रकार उन दोनों देवियोंने, जिन्हें दिव्यदृष्टि प्राप्त थी, आकाशमार्गसे जाते हुए उस जीवको देखा । फिर तो वे दोनों नारियाँ उसी जीवात्माका अनुसरण करने लगीं--ठीक उसी तरह, जैसे दो भ्रमरियाँ वायुमें मिली हुई गन्धकलाका अनुगमन करती हैं। तदनन्तर दो घड़ीके पश्चात् जब मरण-मूर्च्छा शान्त हुई, तब जीवात्मा आकाशमें सुगन्धयुक्त वायुके स्पर्शसे प्रबुद्ध हो गया । उस समय उसने यमदूतोंको, उनके द्वारा ले जाये जाते हुए अपने वासनामय शरीरको तथा बन्धओंद्वारा किये गये पिण्डदान आदिसे उत्पन्न हुए अपने स्थुलशरीरको भी देखा । फिर उसी मार्गसे बहुत दूरतक आगे जानेपर वह यमराजकी नगरीमें जा पहुँचा, जो प्राणिसमुदायसे घिरी हुई थी और जहाँ उनके कर्मफलोंपर विचार किया जा रहा था। वहाँ पहुँचनेपर यमराजने इसके कर्मीपर विचार करके यह आदेश दिया कि 'यह सदा निर्मल पुण्यकर्मीका ही अनुष्ठान करता रहा है। इसने कभी भी पापकर्म नहीं किया है। साथ ही सरखती देवीके वरदानसे इसके पुण्योंकी विशेषरूपसे वृद्धि हुई है । इस उपर्युक्त बातको समझकर तमलोग इसे छोड़ दो और यह अपने पूर्वजन्मके शरीरमें, जो शबरूपमें पृष्पोंसे आच्छादित मण्डपा-काशमें वर्तमान है, वहाँ जाकर प्रवेश करे ।' यों आदेश पानेपर यमदुतोंने उसे आकाशमार्गमें लाकर छोड़ दिया । तदनन्तर वह जीवात्मा, लीला और सरखती—ये तीनों एक साथ आकाशमार्गसे उड़ते हुए आगे वढ़े। उस समय यद्यपि सरस्वती और लीला मूर्तिमती थीं। तथापि वह जीवात्मा उन्हें देख नहीं रहा था, जबकि वे उसे देख रही थीं । इस प्रकार वे दोनों उस जीवात्माका अनसरण करती हुई आकाश-मण्डलको लाँघकर लोकान्तरोंको पार करती हुई दूसरे ब्रह्माण्डमें जा पहुँचीं । पुन: शीघ्र ही वहाँसे निकलकर दूसरे ब्रह्माण्डमें गयीं। फिर उस भूमण्डलसे

चलकर वे दोनों संकल्परूपिणी देवियाँ उस जीवात्माके



साथ राजा पद्मके नगरमें आयीं और वहाँ तुरंत ही खच्छन्दतापूर्वक ठीलाके अन्तः पुरके मण्डपमें प्रविष्ट हुईँ।

श्रीरामजीने पूछा—ब्रह्मन् ! जिसका शरीर मर चुका था, उस जीवारमाको मार्गका परिज्ञान कैसे हुआ ? और वह उस शक्के निकटवर्ती मण्डपमें कैसे पहुँचा ?

श्रीविसिण्डजीने कहा—राघव ! उस जीवकी अपनी वासनाके अन्तर्गत राघकी भावना विद्यमान थी, जिससे उसके हृदयमें वह मार्ग आदि सब कुछ स्कृतित हो गया; फिर उसे उस गृहकी प्राप्ति कैसे न हो । क्योंकि जैसे किसी अन्य स्थानमें स्थित पुरुष दूर देशान्तरमें रखे हुए अपने खजानेको अनवरत उसकी मानसिक भावनाके कारण सदा सम्यक् रूपसे देखता रहता है, उसी प्रकार सैकड़ों जन्मोंके चक्करमें पड़ा हुआ भी जीव अपनी वासनाके अंदर स्थित अपने अभीष्टको देखता है।

भीरामजीने पूछा-भगवन् ! जिसके लिये पिण्डदान

दिया ही नहीं जाता, उसमें पिण्डदानादि वासनाका कारण तो है नहीं; फिर उस वासनासे रहित खरूपवाळा जीव किस प्रकार शरीरको प्राप्त होता है १

श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघुनन्दन ! वन्धुओंद्वारा पिण्ड दिया गया हो अथवा न दिया गया हो; परंत यदि 'मैंने पिण्डदान किया है' ऐसी वासना हृदयमें भर्लाभाँति उत्पन्न हो जाय तो वह पुरुष पिण्डफलका भागी हो जाता है; क्योंकि अनुभूतियाँ वतळाती हैं कि जैसा चित्त होता है, वैसा ही वह प्राणी होता है। यह नियम जीवित अथवा मृत-किसी भी प्राणीमें कहीं भी अन्यया नहीं होता । पदार्थोंकी सत्यता उनकी भावना-वासना-के अनुमार ही होती है और वह भावना कारणभूत पदार्थींसे उत्पन्न होती है; क्योंकि जो खयं नित्य प्रकाश-खरूप है, एकमात्र उस ब्रह्मके अतिरिक्त दूसरे किसी कार्यकी उत्पत्ति कारणके विना हुई हो, ऐसा तो महा-प्रलयपर्यन्त न तो कहीं देखा गया और न इस विषयमें कुछ सुना ही गया । जैसे खप्नमें जीव विविध पदार्थोंके रूपमें कल्पित हुआ दीख पड़ता है, उसी तरह चेतन जीवात्मा ही उस वासनाका रूप धारण करता है । वही कार्य-कारणभावको प्राप्त होता है और वही निश्चल-सा होकर स्थित होता है । देश, काल, क्रिया और द्रव्य-के संयोगसे भावना अर्थात् वासनाका उदय होता है। वह वासना जिस ( सत्य एवं असत्य ) फळरूप विषयमें उत्पन्न होती है, वही विषय दोनोंमें अधिक जयशील होता है। यदि धर्मदाताकी वासना प्रवृत्त हुई हो तो उससे क्रमशः प्रेतकी बुद्धि पूर्ण हो जाती है अर्थात् दाताकी वासनाके अनुसार प्रेतको अवश्य फल मिलता है। यों परस्परकी विजयके कारण इस विषयमें जो अत्यन्त त्रीर्यशाली होता है, वही त्रिजयी होता है; इसलिये उत्तम यत्नद्वारा इर्.म कर्मोका अभ्यास करना चाहिये।

पूर्ववर्गनके अनुसार लील और सरस्रती देवी राजा पद्मके उस राजमहलमें जा पहुँची, जिसका भीतरी भाग अत्यन्त मनोरम था । चःरों ओर पुष्पोपहारसे व्यात होनेके कारण वह वसन्त-सा शीतळ लगता था । यह उन नगर-निवािस्पोंसे युक्त था, जिनकी राजकार्य करने की तत्परता पूर्णरूपसे शान्त हो गयी थी । वहाँ उन दोनोंने एक कमरेमें रखे हुए शक्तो देखा, जो मन्दार और कुन्दपुष्पकी मालाओंसे आच्छादित था । उस शक्ते सिरहाने जलसे पूर्ण उत्तम कल्छा आदि माङ्गलिक पदार्थ रखे थे । उस कमरेके दरवाजे और खिड़कियोंकी साँकलें बंद थीं और उसकी निर्मल दीवालें दीपकके प्रकाशके प्रशान्त हो जानेके कारण मल्लिन दीख पड़ती थीं । वह एक ओर सोचे हुए लोगोंके मुखसे निकली हुई श्वासवायुसे व्याप्त था ।

तदनन्तर उन दोनोंने उस शामण्डपमें विदूरक्षी शवशम्याके पार्श्वभागमें स्थित लीलाको देखा, जो पहले



मृत्युको प्राप्त हो चुकी थी और पहले ही वहाँ आ गयी थी । उसके वेष, आचरण, शरीर और वासनाएँ—सभी पहलेके ही सदश थे । उसकी आकृति पूर्वजन्मकी- सी थी । नखसे शिखातक उसके सारे अङ्ग सुन्दर थे। उसका रूप और अङ्गोंकी चेटाएँ पूर्वच पीं। जैसे बख वह पूर्वजनमें पहनती थी, वैसे ही वखांसे उसका शरीर आच्छादित था और पहलेके-से आभूपणोंसे भी वह विभूषित थी। केवल इतना ही अन्तर था कि वह राजा पद्मके महलमें स्थित थी। उस समय उसके हाथमें चेंवर सुशोभित था, जिसे वह सुन्दर ढंगसे राजाके जपर हुला रही थी। इस प्रकार उन दोनों (सरस्तती और प्रबुद्ध लीला) ने तो उस लीलको देखा, परंतु वह उन दोनोंको न देख सकी। इसका कारण यह था कि वे दोनों सत्यसंकल्पसरूप थीं और वह उनकी माँति सत्यसंकल्पसे आविर्मृत नहीं हुई थी।

वत्स राम ! यह सारा जगत आत्मा ही है। ऐसी दशामें देह।दिकी कल्पना कहाँसे हो सकती है। तुम जो कुछ देख रहे हो, वह अनन्दरूप सदबहा ही है और वहीं चेतन है। जिम पुरुषको खपकालमें भैं हरिन हूँ' ऐमी बुद्धि उत्पन्न हुई हो, वह क्या जागनेपर अपने मगख्रस्यका अभाव हो जानेवर खप्नकालिक मगको खोजता है ! नहीं । जो अज्ञानी होता है, उसकी दृष्टिमें सत्यका तिरोधान और असत्यका आविर्माव शीव्र होता है, परंत रस्सीमें उत्पन्न हुई सर्पश्रान्तिके मिट जानेपर क्या पुनः उसमें संभिम हो सकता है ? कदापि नहीं । इस प्रकार जो जन्म-मरणशील शरीरको ही आत्मा माननेवाले हैं, वे सभी अज्ञानी खप्न-तुल्य इस मिथ्या सृष्टिका चिरकालतक सत्यकी तरह अनुभव करते रहते हैं। किंतु आत्मतत्त्रका यथर्थ ज्ञान होनेसे 'देहमें आत्मबुद्धि करना भ्रममात्र ही हैं' यों उनकी उस भ्रान्तिका उपराम हो जाता है--- ठीक उसी तरह, जैसे रस्तीका ज्ञान होनेसे उसमें उत्पन्न हुई सर्पबुद्धि नष्ट हो ज ती है । वस्तुतः तो शरीर क्या था ? किसकी सत्ता थी ! व.हाँ और किस तरह किसका विनाश हुआ ! परमार्थतः जो वस्त थी, वही रह गयी, केवल अज्ञान

मिट गया । जब रस्तीमें उत्पन्त हुई सर्पबुद्धिकी माँति यह सारी प्रतीति भ्रान्तिमात्र ही है, तब उसके उत्पन्न होनेपर क्या वह गया और नष्ट होनेपर क्या नष्ट हुआ ? अर्थात् उसके आने-जानेमें कोई हर्ष-विपाद नहीं है ।

श्रीरामजीने पूछा—प्रभावशाली गुरुदेव ! पद्मके राज-महलमें पूर्वलीला और नृतन लीलाका समागम होनेके पश्चात् जो उस भवनके निवासी थे, वे लीलाकी सत्यसंकल्पताके कारण यदि उसे देखते हैं तो उसके बाद उसे क्या समझते हैं !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-राघव ! उस समय वे लोग ऐसा जानते हैं कि यहाँ ये दुखिया महारानी खड़ी हैं और उनकी यह कोई दूसरी सखी भी कहींसे आ गयी है । जैसे जाग जानेपर ज्ञान हो जानेसे खप्नदष्ट शरीर न जाने कहाँ विलीन-सा हो जाता है, इसलिये वह असुत्य ही है, वही दशा यहाँ इस पाञ्चभौतिक स्थल-शरीरकी भी है। (अर्थात् ज्ञान होनेपर इसका भी विनाश होता है, अत: यह भी असत्य ही है।) खप्तभान्ति अथवा मनकी कल्पनामें जो पर्वत आदि पदार्थ उत्पन्न होते हैं, वे सभी बुद्धिवृत्तिके अंदर उसी प्रकार विलीन हो जाते हैं, जैसे सारी चेष्टाएँ वायुमें अन्तर्भृत हो जाती हैं । बुद्धिवृत्ति ही खप्न आदि पदार्थोंकी प्रतीतिद्वारा पर्याप्तरूपसे स्कुरित होती है, परंतु वही स्कृरित न होनेपर उस खमके साथ एकताको प्राप्त होकर तद्रप हो जाती है । जैसे जल और उसका द्रवत्व अथवा वायु और उसकी मित दो नहीं हैं, उसी प्रकार बुद्धिवृत्ति और खाप्तिक पदार्थीमें कभी भेद नहीं पाया जाता । उनमें जो मेद-सा प्रतीत होता है, वही सबसे बढकर अज्ञान है। वही 'संसार' कहा गया है और वह संसार मिथ्यज्ञानरूप ही है। सहकारी कारणों-का अमाव होनेपर भी खप्रकालमें बुद्धिवृत्ति और खप्र-दृष्ट पदार्थींका भेद निर्श्वक ही है । खप्तमें जैसे असत् नगरकी प्रतीति होती है, उसी तरह सप्टिके आदिमें असत् जगत्का भान होता है; अतः जैसे खप्त असत् है, वैसे ही जाप्रत् भी असत् है; इसमें संशय नहीं है । जैसे जाग जानेपर खप्तदष्ट पर्वतका तत्काल ही अभाव हो जाता है, उसी प्रकार तत्त्वज्ञान होनेपर इस पाञ्चभौतिक संसारका श्रवण-मनन-निदिध्यासनादि क्रमसे अथवा ईश्वरानुकम्पासे अभाव हो जाता है। ये सृष्टियाँ मिध्यादृष्टियाँ ही हैं; क्योंकि ये मोहृदृष्टियाँ हैं अर्थात् अज्ञानसे इनका दर्शन होता है । जो मायारूपसे प्रतीत होनेवाले केवल संसारकी भ्रान्ति है और जो खप्नकी अनुभृतियाँ हैं, वे सभी अर्थशून्य हैं। भ्रमसे जड संसारका दर्शन करनेवाले पुरुषके मरणान्तकालमें खप्तानुभृति-सदश जो ये सृष्टिकी प्रत्यक्ष प्रतीतियाँ हैं, वे सब-की-सब यद्यपि आतिवाहिक शरीरमें प्रविष्ट हो चुर्का हैं, तथापि भ्रमवश मृगतणाकी नदीके प्रवाहकी भाँति मिथ्या प्रकट हुई-सी प्रतीत होती हैं। वास्तवमें तो वे मनके अंदर ही हैं।

इसी बीचमें सरखती देवीने मनकी चेष्टाके समान विदूर्यके जीवारमाको अपने सरयसंकल्पसे पुनः शीघ्र ही अवरुद्ध कर दिया।

तय श्रीसरस्वती देवी लीलासे चोली—वस्से ! तुम अपने सत्यसंकल्पवश अत्यन्त निर्मल सूक्ष्मशरीरसे युक्त दिखायी देती हो, इसलिये तुम्हारे ऊपर लोगोंको आश्चर्य हो रहा है । बाले ! अपने शरीरके प्रति तुम्हारी जैसी वासना थी, तदनुष्ट्रण ही तुम्हें शरीर मिला है । इसी कारण पूर्वजन्मके रूपके समान ही तुम्हारा रूप प्रकट हुआ है; क्योंकि सब लोग अपनी वासनाके अनुसार ही सब पदार्थोंको देखते हैं । सिद्धसुन्दरि ! तुम सूक्ष्मशरीरसे सम्पन्न हो, अतः तुम्हारा वह पूर्वजन्मका शरीर तुम्हें सूल गया है, इसी कारण उसपर तुम्हारी वासना नहीं रह गयी है । जिस ज्ञानी पुरुषकी सूक्ष्मदृष्टि हृद्धमूल हो जाती है, उसका पाञ्चमीतिक शरीर दूसरों-

द्वारा देखा जाता हुआ भी सुक्ष्म ही है। आज हमलोग इस मण्डप काशों प्राप्त हुई हैं। इस समय प्रभावकाल होनेपर मैंने इन दोनों दासियोंको निद्यासे मोहित कर दिया है; अत: लीले! आओ, तबतक हम दोनों अपने सत्यसंकल्पके बिलासद्वारा इस लीलाको अपना खरूप दिखलायें। अब हमलोगोंका कार्य आरम्भ होना चाहिये।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! देवी सरखतीने ज्यों ही ऐसा विचार किया कि 'यह छीछा तबतक हम दोनोंको देखे', त्यों ही वे दोनों दीतिमती देवियाँ ( सरखती और प्रबुद्ध लीला ) वहाँ प्रकट हो गयीं । उनके प्रत्यक्ष होते ही त्रिदूरथपती छीछाकी आँखें चौंधिया गयीं । उसने देखा कि वह घर उन देवियोंके तेज:पञ्जसे देदीप्यमान हो गया है। इस प्रकार उस प्रदीत गृह और अपने समक्ष लीला और सरखती—उन दोनों देवियोंको उपस्थित देखकर वह बड़ी उतावलीके साथ उठ खड़ी हुई और फिर उनके चरणोंमें पड़कर यों कहने लगी-'देवियो ! आप जीवन-प्रदान करनेवाली हैं, आपकी जय हो । आपलोगोंकी सेविका मैं यहाँ पहले ही आ पहुँची हूँ। अब मेरे कल्याणोत्कर्षके लिये आप दोनोंका शुभागमन हुआ है । उसके यों कहनेपर यौवनके मदसे मतवाळी वे तीनों मानिनियाँ वहाँ आसनोंपर विराजमान हुई ।

तव श्रीसरस्वती देवी बोर्ली — बस्से ! तुम इस देशों कैसे आयीं ! तथा मार्गेसे अथवा कहाँपर तुमने कौन-सी आश्चर्यजनक घउना देखी ! तुम आदिसे व्यक्तर यह सारा दृत्तान्त वर्णन करों ।

विदूरथ-पत्नी लीलाने कहा—देवि ! उस समय विदूरथके गृहप्रदेशमें जब मैं मुर्च्छित हो गयी, तब परमेश्वरि ! उस मरण-मुर्च्छकि पश्चात् मैं क्या देखती हूँ कि मैं होशमें आकर उठ बैठी हैं और फिर शीव ही आकाश-मण्डलमें उड़ चली हूँ । तत्पश्चात् उस भूताकाशमें मैं वायम्बर्धा रथपर सवार हो गर्या हूँ। वहीं रथ मुझे इस घरतक ले आया है। देवि ! तव मैंने इस भवनको देखा, जो शबरूप राजा पद्मसे सुशोभित था। उसके भीतर दीपकका प्रकाश फैल रहा था। यह अत्यन्त स्बच्छ और बहमन्य राप्यासे युक्त था । तदनन्तर जन मैं अपने इन पतिदेवका अवछोकन करने चछी, तव क्या देखती हूँ कि जिनका सारा अङ्ग पृथ्पेंसे आच्छादित है. वे राजा विदर्य यहाँ उसी प्रकार सो रहे हैं, मानो पृष्पवनमें वसन्त शयन कर रहा हो । देवेश्वरि ! तव मैंने यह सोचा कि 'ये संप्रामरूपी कार्यके अधिक परिश्रमसे थक गवे हैं, इसीछिये गाड़ निदामें सो रहे हैं। अतः मैंने इनको यह निद्रा भक्त नहीं की । इसके बाद ही आप दोनों देत्रियाँ इस स्थानपर पत्रारी हैं। मझपर अनुग्रह करनेवाली देवि । इस प्रकार मुझे जैसा अनुभव हुआ था, वह सब आपसे कह सुनाया।

तव श्रीसरस्वती देवी योर्ली—छीले ! तुम दोनोंके नेत्र बड़े सुन्दर हैं और चलनेका ढंग इंसकी चालके समान मनोहर है । अच्छा, अब हम इस राजाको शवशयम उठाती हैं । यों कहकर सरस्वती देवीने कमिलिनीद्वारा विखेरी गयी सुगन्यकी माँति राजाके जीवास्माको छोड़ दिया। तब बायुरूपभारी वह जीव राजाकी नासिकाके निकट गया और उसके नासारस्त्रमें प्रविष्ट हो गया—ठीक उसी तरह, जैसे बायु बाँसके छिदमें प्रवेश करती है । उस समय वह अनन्त वासनाओंसे युक्त था। फिर तो जैसे अनाष्टृष्टिके कारण मुरज्ञाया हुआ कमल अच्छी जलकृष्टि होनेसे पुनः विकसित हो जाता है, उसी तरह जीवके अंदर प्रवेश करनेपर राजा पश्चका विवर्ण हुआ सुख पुनः पूर्ववत् कान्तिमान् हो गया। तदनन्तर उसके सारे अङ्ग कमशः

चेद्यशील होकर सुशोभित होने लगे, जैसे पर्वतकी लताएँ वसन्तको पाकर प्रफल्ळित हो जाती हैं। तब उसने अपने उन नेत्रोंको, जिनकी पतिलयाँ निर्मल और चञ्चल थीं, खोल दिया । तत्पश्चात वह वहते हुए विन्ध्य पर्वतके समान अपने शरीरको शय्यासे ऊपर उठाते हुए उठ बैठा और मेवने समान गम्भीर वाणीमें बोळा—'यहाँ कौन है ?' तत्रतक दोनों छीछ।एँ उनके आगे उपस्थित होकर बोलीं---'महाराज ! आजा दीजिये । जब उसने दो लीलाओंको, जिनके आचार, आकार, रूप, मर्यादा, वचन, उद्योग, आनन्द और अम्युदय सभी एक-से थे, नम्रतापूर्वक अपने सामने खड़ी देखा, तब उनकी ओर ध्यानपूर्वक देखते हुए पूछा---'तुम कौन हो ? और यह कौन है तथा यह कहाँसे आयी है १ यह सनकर पूर्वजीलाने उससे कहा—'देव ! मैं जो कुछ कहती हूँ, उसे सुनिये । मैं आपकी पूर्वजनमकी सहवर्मिणी रानी हूँ । मेरा नाम ळीळा है । अर्थसंयुक्त वाणीकी तरह मैं सदा आपके सम्बन्धसे सुशोभित हूँ । यह दूसरी लीला भी आपकी रानी है। इसे मैं क्रीडावरा आपके उपभोगके लिये ले आयी हूँ । आप इसकी रक्षा करें । खामिन ! सिरहानेकी ओर स्वर्णसिंहासनपर बैठी हुई ये कल्याण-कारिणी सरस्वती देवी हैं। ये तीनों लोकोंकी जननी हैं। भूपाल ! हमलोगोंके पुण्यवाहुल्यसे ये साक्षात यहाँ पवारी हैं । ये ही हम दोनोंको परलोकसे यहाँ लायी हैं।'

लीलाकी यह बात सुनकर राजा, जिसके नेत्र कमलके समान सुन्दर थे और शरीरपर लडकती हुई माला और बन्न सुशोमित थे, शब्यासे उठ गया और सरखतीके चरणोंमें पड़कर कहने लगा—'देवी सरस्वति! आप सबको कल्याण प्रदान करनेवाली हैं, आपको नमस्कार है। बरदायिनि! मुझे मेवा, दीर्घायु और धन प्रदान कीजिये ।' यों कहते हुए राजाके सिरपर सरस्वती



देवीने हाथ फेरते हुए कहा— 'पुत्र ! तुम अपने अभीष्ट पदार्थों तथा राजमहल्से पूर्णतया सम्पन्न हो जाओ एवं तुम्हारी सारी आपत्तियाँ और समस्त पापबुद्धियों विनष्ट हो जायँ और तुम्हें प्रचुरमात्रामें अनन्त सुखकी प्राप्ति हो । तुम्हारे राज्यमें प्रजा सदा आनन्दित रहे तथा सम्पत्तियाँ स्थिर होकर सदा विकसित होती रहें ।'

श्रीविसिन्डची कहते हैं—रबुकुळभूषण राम ! सरस्वती देवी यों कहकर उस राजमहल्यमें ही अन्तर्वान हो गयीं । प्रातःकाल होनेपर कमलोंके विकसित होनेके साथ ही सभी लोग निद्रा त्यागकर जाग पड़े । तदनन्तर क्रमशः राजाने लीलका और लीलाने मृत्युको प्राप्त होकर पुनरु-कावित हुए अपने प्रियतम राजाका महान् आनन्दके साथ वारंवार आलिङ्गन किया । उस समय उस राजसदनकी विचित्र ही शोभा थीं । उसके सभी निवासी आनन्दमें निमम्न थे । वह जय-ध्वनि और माङ्गलिक पुण्याहवाचनके उच्च खरसे निनादित हो

रहा था । उसका आँगन राजपुरुषोंसे ठसाठस भरा था । प्रजाजनोंद्वारा लाये जाते हुए उपहार परस्पर टकरा जानेसे गिर जाते थे, जिससे उसकी समतल भूमि ऊँची-नीची हो गयी थी। उस उत्सवके अवसरपर मस्तकपर पुष्पमाला धारण किये हुए लोगोंके आने-जानेसे उसकी विशेष शोभा हो रही थी। वह मन्त्रियों, सामन्त राजाओं और नगरवासियोंद्वारा विखेरे गये माङ्गलिक पदार्थोंसे आच्छन्न था । उस समय 'पूर्वर्ताला दूसरी ळीळा रानीको एवं अपने पति महाराज पद्मको परलोकसे ले आयी हैं यों अनेकिविच गायाओंके रूपमें लोग देश-देशान्तरमें इसका गान करते थे। राजा पश्चने अपने मरण आदिके बृत्तान्तको, जो संक्षेपमें वर्णन किया गया था, सनकर भृत्योंद्वारा लाये गये चारों सागरोंके जलसे खान किया । तत्पश्चात् ब्राह्मणों, मन्त्रियों और भूपाळोंने उसका अभिषेक किया । उस समय पूर्वळीला, द्वितीय छीला और राजा पद्म-ये तीनों जीवन्मुक्त और महान् ज्ञानसम्पन्न हो गये थे। इस प्रकार पृथ्निति पद्मको अपने पुरुपार्थके बलसे तथा भगवती स्र(स्वतीके प्रसाद से त्रिलोकीका वह श्रेय प्राप्त हुआ । तदनन्तर सराहनीय गुणोंसे यक्त राजा पद्म, जिसे सरस्वतीद्वारा उपदिए जानके प्रभावसे भर्ताभाँति आत्मतत्त्वका बोध हो चुका था, दोनों लीलाओंके साथ वहाँ राज्यशासन करने लगा । अपने उस उत्तम राज्यका, जो प्रजाओंके नित्य अभ्युद्यसे निर्दोष, शास्त्रानुकूल होनेसे विद्वानोंको भी मुग्ध करनेत्राला, समुचित, आत्महितकारी और सारी जनताके लिये संतोपप्रद था, चिरकालतक पालन करके अन्तमें वे श्रेष्ठ दम्पति ( लीला और राजा पद्म ) विमुक्त हो गये।

वस्स राम ! मैंने इस पवित्र छीलोपाझ्यानका दृश्यरूप दोषकी निवृत्तिके लिये तुमसे वर्णन किया । वस्तुतस्तु दृश्यसत्ता शान्त ही है। जब वह है ही नहीं, तब उसके लिये 'शमन' का प्रयोग करना उपयुक्त नहीं है; क्योंकि सत् अर्थात् विश्वमानके मार्ज नके लिये ही प्रयास किया जाता है, असत्के लिये कभी नहीं । तत्त्वज्ञ पुरुष आकाश-सर्राखे निर्मल ज्ञानसे ज्ञेयखरूप दश्यको अवभे विलीन समझकर आकाशके समान निर्मल बना रहता है। यदि कही कि पृथ्वी आदिसे रहित खतःसिद्ध खयम्भू सिन्दानन्द अवभे ही हस दश्यकी कल्पना की है तो उसने उसे अपनेमें ही सिद्ध किया है। चेतनाकाशास्त्रप परमान्मका अवभास ही 'जगत्' नामसे समझा जाता है। यह उस विद्युद्ध सिन्दानन्द्वन परमात्माके किसी एक अंशमें स्थित है। यह सब्दुल्ख जिस रूपमें देखा गया था, यह ज्यों-का-स्यों अखण्ड- रूपसे स्थित है। यह अनन्त सृष्टि मायासे उत्पन्न होनेके कारण माया ही है और माया सोई सत्य करता नहीं।

निष्याय राम ! जिस-जिस पुरुषको जिस समय जिस रूपसे जिस-जिस पदार्थकी प्रतीति होती है, वह-बह पुरुष उसी समय उसी प्रकार उस-उस पदार्शका पूर्णरूप-से अनुभव करता है । जैसे विषको सदा असत ही समझते रहनेसे वह अमृतत्वको प्राप्त हो जाता है, उसी तरह रात्रके प्रति सदा नित्रभाव रखनेसे वह मित्र बन जाता है। इन पदार्थिक निजी खरूपकी जैसी भावना की गयी, वह भावित खरूप ही चिरकाळके अभ्याससे खमाव वन गया । चेतन परमात्माका खमाव ही विकासशील है। वह जैसे और जिस रूपमें विकासित होता है, शीत्र ही वैसा हो जाता है । इसमें उसका स्त्रभाव ही एकमात्र कारण है। इसी कारण दुखी पुरुषके लिये जो रात्रि कल्पके समान लंबी प्रतीत होती है, वही सुखीके लिये एक क्षण-सदश लगती है-जैसे खप्तमें एक क्षण कल्प-सा हो जाता है। उस क्षणभरके खप्तमें मनुष्य यों देखता है कि अभी-अभी मेरी मृत्य हो गयी, पुनः मैं पैदा हुआ और तरुण होकर युवावस्थामें स्थित हूँ । फिर सौ योजन दूर चला गया हैं। परंत ध्यानद्वारा जिसका चित्त प्रक्षीण हो गया है

अर्थात् जो निर्विकल्प समाधिमें स्थित है, उसके लिये न दिन है न रात्रि । परमात्माके ध्यानमें मग्न योगीकी दृष्टिमं न जगत् सत्य है न जगत्के पदार्थ ही। महाबाहो ! यह जगत्, जैसी उसके सम्बन्धमें भावना होती है, तद् तुकुळ ही प्रतीत होने लगता है—जैसे मधुरमें निरन्तर कट्ताकी भावना करनेसे वह कटू-सा लगने लगता है और कटूमें मधुरकी भावना करनेसे वह माधुर्यसे युक्त-सा अनुभूत होता है तथा शत्रुमें मित्रबुद्धि रखनेसे वह मित्र एवं मित्रमें शत्रवृद्धि करनेसे वह शत्र हो जाता है। जो शास्त्राध्ययन और जप आदि पदार्थ हैं, जिनका पहले अभ्यास नहीं किया गया है, उनकी भावनाका अभ्यास करनेसे निश्चय ही समता प्राप्त होती है । नौकारोही अतएव भ्रमपीडित लोगोंकी भावनासे पृथ्वी चलती हुई-सी प्रतीत होती है; परंत जो उस प्रकारके भावनाश्रमसे रहित हैं अर्थात तटपर ही स्थित हैं, उन्हें वैसा अनुभव नहीं होता । जैसे खप्रद्रष्टाकी भावनासे खप्तमें शून्य स्थान भी जनाकीर्ण प्रतीत होने लगता है, उसी तरह अज्ञानवरा भावनासे ही सर्वथा नीला आकाश कभी पीत और कभी शुक्र-सा अनुभूत होने लगता है तथा उत्सव आपत्ति-सरीखा विषादजनक हो जाता है।

जैसे सुत्रणंके भीतर द्रवत्य वर्तमान है, परंतु वह दृष्टिगोचर नहीं होता, उसी तरह परक्रक्षके अंदर यह सृष्टि स्थित है। जैसे स्वप्तमें एक मनुष्यका दूसरेके साथ युद्ध हुआ, वह स्वप्नकालमें सत्य होते हुए भी जागनेपर असत्य ही है, उसी तरह मायाकाशमें स्थित यह स्वात्मारूप जगत् भी मायिक दृष्टिसे सत् होते हुए भी तात्विक दृष्टिसे असत् ही है; महाकल्पके अन्त और सृष्टिके आदिमें यह जगत् सच्चिदानन्दस्कर्ण ही है। पीछे यह असत् जगत् कारणस्व अर्थात् परमात्माको प्राप्त हो जाता है, परंतु वास्तविक परमात्मा किसीमें ठीन नहीं होता। इस ब्रह्माके मुक्त हो जानेपर यदि उस परमात्माकी स्पृतिसे उत्पन्न

दूसरे ब्रह्मा हों तो उनकी स्मृतिरूप ज्ञानसे प्रकट हुई सृष्टिमें ज्ञानमात्र ही स्थित है | जो जीवात्मा अभ्यास-वैराग्य आदि तीव साधनोंसे युक्त है, अतएव विषयभोगोंसे विचलित न होता हुआ मोक्षपर्यन्त एकाकाखित्तिसे रहता है, वही परम स्थिरता—मोक्षको प्राप्त होता है। इस प्रकार सहस्रों सृष्टियोंके बारंबार उत्पन्न होने, स्थित होने और नष्ट होनेपर जीवसमहोंमेंसे किसीको न तो कोई वस्त प्राप्त है और न अप्राप्त ही; क्योंकि जब पदार्थोंकी सत्ता है ही नहीं, तब फिर उन्हें प्राप्त-अग्राप्त कैसे कहा जा सकता है। अतः यह सब कुछ आवरण-रहित शान्तस्वरूप सिचदानन्द परमातमा ही है ।

जैसे पत्र, पुष्प, फल और शाखा आदि अंशोंसे युक्त वक्ष एकरूपसे मठीभाँति स्थित है, उसी तरह अनन्त एवं सर्वशक्तिमान् परमात्मा एकरूपसे ही लोगोंमें व्याप्त है । जत्र अनादि परमपद-खरूप परमात्माका ज्ञान हो जाता है, तब प्रमाता, प्रमेय और प्रमाण आदि मायिक रूपत्राले जगत्का विस्मरण हो जाता है। फिर किसीको कमी उसकी रमृति नहीं होती । जैसे खच्छ जल चाहे निश्चल हो अथवा लहरियोंके थपेडे खा रहा हो-दोनों अवस्थाओंमें जलके खन्द्रपमें मेद न होनेसे वह एकरूप ही है, उसी प्रकार दिशा और कालक्पमें व्यक्त होनेपर भी परमात्मा सदा एकरस, अनादि और विद्युद्ध है। वह सम्पूर्ण विकारोंके उदय और नाशसे रहित होनेके कारण अज्ञानका प्रकाशक, आदि, मध्य और अन्तसे परे तथा एकरूपसे खित है। केवल विद्युद्धज्ञानरूप ब्रह्मकी खरूपभूता विभा देत और ऐक्यविपयक संकल्प-विकल्प करनेके कारण 'अहम्, त्वम्' इत्यादि जगत्के रूपसे प्रतीत होती है---टीक उसी तरह, जैसे आकाश-मण्डलमें उसकी अपनी शून्यता परिलक्षित होती है । (सर्ग ५६-६०)

## स्राप्टिकी असत्यता तथा सक्की ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वृनन्दन! ज्ञानवान् परुष सब प्रकारकी सारी भ्रान्तियोंको सन्निदानन्दधन परमात्माके ही अंदर सदा स्थित जानता है, इसलिये वास्तवमें सब सर्वखरूप अजन्मा परमात्मा ही है । इस तरह परब्रह्म परमात्माकी सर्वरूपता ही उसकी समता है। शब्दों और अर्थांका सारा ज्ञान ब्रह्म ही है, ब्रह्मसे भिन्न नहीं । जैसे कंगनका रूप सुवर्णसे और तरहकी सत्ता जलसे कभी पृथक् नहीं हो सकती, उसी प्रकार जगत परमेश्वरसे भिन्न नहीं है । यह ईश्वर ही जगत-रूप है। ईश्वरमें उससे पृथक जगत्का रूप नहीं है। सोना ही कंगन आदिके रूपमें उपलब्ध होता है। सोनेमें कंगनकी पृथक सत्ता नहीं है। जैसे स्फटिक-शिलाके भीतर मेद न होनेपर भी उसमें प्रतिविश्वित वन-पंक्तियोंका मेदपूर्वक समावेश प्रतीत होता है ( प्रति-बिम्बित वस्तुएँ अपनी आधारभूत शिळासे भिन्न

होनेपर भा जैसे भिन्न-सी होती ), उसी प्रकार सचिदानन्द्रधन अभिन्न रूपसे स्थित जगत और शहंकी अज्ञानके कारण भेद्रयक्त प्रतीति होती है। अथवा जैसे शिल्पी शिला-को खोदकर उसमें विभिन्न मूर्तियोंका निर्माण करता है, वे मर्तियाँ उस शिलासे भिन्न न होनेपर भी भ्रमवदा भिन्न-सी जान पड़ती हैं, उसी प्रकार मनरूपी शिल्पीन चिद्यन परमात्मामं जिस जगत और अहंकी कल्पना की है, वह उससे भिन्न नहीं है, तयापि अज्ञानवरा मेदकी प्रतीति होती हैं । बास्तवमें वह चिद्वनरूप ही है । जैसे तरहरून्य जनके भीतर स्थित हैं, उसी प्रकार परजञ्च परमात्मामें सृष्टि-शब्दार्थसे शून्य सृष्टियाँ स्थित हैं । बास्तवमें न तो सृष्टिमें परव्रह्म है और न परब्रह्ममें सृष्टि ही है ।

जैसे वाय अपनेमें ही स्पन्दकी कल्पना करती है, उसी प्रकार परमार्थ-चिन्मय ब्रह्म अपनी ज्ञानबृत्तिसे अपने ही गृह स्वरूपको प्रपञ्चके रूपमं अभिन्यक्त कर देता है। वास्तवमें वह उसका अपना चिन्मय स्वरूप ही होता है । शब्द-तन्मात्रा, जो पहले अपने कारणमें लीन थी, सर्वशक्तिमयी मायाके चमत्कारसे युक्त रूपको धारण-कर चित्तसे अन्त:करणमं उठनेवाले संकल्पकी भाँति जब चिन्मय आकाराके समान स्करित होती है, तव उसीको आकाशका आविर्भाव कहते हैं । वही ( आकाश-भावको प्राप्त हुआ ब्रह्म ही ) स्वयं अपनेमें अपनी ही सत्तारूप वायुभावका अनुभव करता है, जिसके भीतर स्पर्श-तन्मात्राका संस्कार उद्बुद्ध होता है। उसकी अनुभूति वैसी ही है, जैसे पवन अपनेमें स्पन्दनका अनुभव करता है । वायुभावको प्राप्त हुआ ब्रह्म ही स्वयं अपनेमें अपनी ही सत्तारूप प्रकाशभावका अनुभव करता है, जिसके भीतर रूपतन्मात्राका संस्कार उद्बुद्ध होता है। उसकी यह अनुभूति वैसी ही है, जैसे तेज प्राकट्य-का अनुभव करता है। वह तेजोमय ब्रह्म ही स्वयं अपनेमें अपनी ही सत्तारूप जलभावका अनुभव करता है, जिसके भीतर रसतन्मात्राका संस्कार उद्बुद्ध होता है। उसकी यह अनुभूति वैसी ही है, जैसे जल अपनी द्रवताका अनुभव करता है। वह जल-रूपताको प्राप्त हुआ ब्रह्म ही अपने चित्तसे अभिन्नरूप पृथ्वीभावका अनुभव करता है, जिसके भीतर गन्धतन्मात्रा स्थित होती है। उसकी यह अनुभूति भी वैसी ही है, जैसे पृथ्वी अपनेमें स्थैर्य-कलाका अनुमव करती है।

जो नित्य एकरस प्रकाशसे युक्त है, सृष्टि और प्रलय जिसके भीतर हैं, जो जन्म और विनाशसे रहित, रोग-शोकसे शून्य तथा शुद्ध है, वह ब्रह्म विना किसी आधारके अपने आपमें ही स्थित है। उस परमार्थ सत्य बस्तु (परब्रह्म परमारमा) का क्यार्थ झान होनेपर परम गतिरूप मोक्ष प्राप्त हो जाता है। उक्त परमार्थ-बस्तु सृष्टियुक्त होनेपर भी सर्वथा सम (विषमतासे रहित) ही है।

जैसे अग्निमं जो प्रकाश है, वह उससे भिन्न न होनेपर भी भिन्न-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार सिंबरानन्द्रधन ब्रह्ममं जो यह जगत्रूपी प्रकाश है, वह उनसे मिन्न न होकर भी भिन्न-सा जान पड़ता है। भिन्नरूपसे दिखायी देना ही उसका असत्य रूप है और अभिन्नरूपसे दीखना ही उसके सत्य रूपका दर्शन है।

जैसे गीली मिट्टीमें अन्यक्तरूपसे खिलौने मौजूद हैं, जैसे काष्टमें खुदाई करके प्रकट न की हुई कठपुतली मौजूद है और जैसे स्याहीके चूर्णमें अक्षर स्थित हैं. उसी तरह परम्रह्म परमात्मामें नाना प्रकारकी सृष्टियाँ विद्यमान हैं । यद्यपि ब्रह्म-तत्त्वरूपी महभूमिमें त्रिलोक-रूपिणी मृगतृष्णा असत्य ही है, तथापि मायावश सत्य-सी प्रतीत होती है। वह ब्रह्मसे अभिन्न होती हुई भी भिन्न-सी भासित होती है । जैसे दूभका मिठास, मिर्चका तीखापन, जलकी तरलता और पवनका स्पन्दन उससे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार परमहा परमात्मामें यह सर्ग अनन्यभावसे स्थित है। उससे भिन्नरूपमें उसका कोई अस्तित्व नहीं है । परमात्मामें लीन होकर वह चिन्मात्र स्वरूपसे स्थित होता है, परमात्माका अपना ही स्वरूप धारण करता है । कोई भी वस्तु कहीं और कभी भी न तो प्रकट होती है और न लयको ही प्राप्त होती है। सब कुछ सुन्दर शिलाके घनीभूत स्वरूपकी भाँति शान्त, अनादि, निराकार, सिचदानन्दघन ब्रह्म ही है। जैसे जलके भीतर गुप्त और प्रकटरूपसे तरङ्ग आदि रहते हैं, उसी तरह जीवमें जाम्रत्, स्त्रम्न, सुषुप्ति आदि राक्तियाँ गुप्त और प्रकट रूपसे विद्यमान रहती हैं। 'पुरुप जिस-जिस वस्तुकी ओरसे विरक्त होता है, उस-उससे मुक्त होता जाता है। ( जो सब ओरसे निवृत्त हो जाता है, उसे अणुमात्र दु:खका भी अनुभव नहीं होता है। )' इस



राजा सिन्धुका राज्याभिषेक ( उत्पत्ति-प्रकरण वर्ग ५१ )

स्पृति-शक्यके अनुसार जो देह आदिमें अहंभावका अनुभव नहीं करता, ऐसा कौन मनुष्य जन्म-मरणरूपी भ्रमको प्राप्त होगा । परब्रह्ममें व्यष्टि जीव-रूपसे, प्रकट हुई जो अद्वितीय चित्-सत्ता है, वह जळकी तरळताके

भीतर व्यक्त हुई आवर्त ( भैंवर ) की रेखाके समान है। वहीं अहंभावसे युक्त होकर इन तीनों छोकोंको धारण करती है। वास्तवमें तो परमारमाके भीतर न सद्रूक्त जगत् है और न असद्रूप। (सर्ग ६१)

## जगत्की असत्ता या अमरूपताका प्रतिपादन तथा नियति और पौरुपका विवेचन

श्रीवित्यस्य के कहते हैं—रशुनन्दन ! ये वर्तमान, भिवप्य और भूनकाळकी सृष्टि-परस्पराएँ अपनी सत्ताको उसी प्रकार धारण करती हैं, जैसे जळकी तरळता अपने भीतर स्पष्ट रूपसे आवर्तोकी परस्परा धारण करती हैं। जैसे महती मरुमूमिमें तटवर्ती वृक्षों और ळताओंसे झइती हुई पुष्प-राशिसे परिपूर्ण ळहराती नदी मिथ्या ही प्रतीत होती है, उसी प्रकार सिह्मदानन्द्यन परमात्मामें यह सृष्टि-सुषमा सर्वया मिथ्या ही है। जैसे स्वप्नका संसार-इन्द्रजाळका नगर और संकल्प या मनोरशद्वारा कल्यत जगत्—ये सव सत्य न होनेपर भी प्रतीतिके विषय होते हैं, उसी प्रकार सृष्टियोंक अनुभवकी भूमि असत्य होनेपर भी प्रतीतिगोचर हो रही है।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—ज्ञानवानोंमें श्रेष्ठ गुरुदेव ! पूर्वोक्त प्रकारसे मर्लामाँति विवेक-विचार करनेपर जव एकमात्र अद्वितीय परम्रक्ष परमात्माके साथ अपनी एकता-का पूर्ण निश्चय हो जानेसे उत्कृष्ट एवं संशयरिहत आत्म-विज्ञान प्रकाशित हो जाता है, तब तत्त्वज्ञानियोंके भी शर्रार यहाँ किसलिये टिके रहते हैं ? यदि कहें वे देवके ही अर्थान होकर रहते हैं तो ठीक नहीं जान पड़ता; क्योंकि उन तत्त्रज्ञानियोंपर देवका प्रमाय कैसे रह सकता है ।\*

अर्ति कहती है—'तस्य ह न देवाश्च नाभूत्या ईशते। आत्मा क्रेपा" स मर्वात' अर्थात् तत्त्वज्ञानीके परामवमं देवता भी समर्थ नहां होते; क्योंकि वह उनका आत्मा ही हो जाता है। (बृहदारण्यक० १।४।१०)

श्रीवसिग्डजीने कहा—रघुनन्दन ! ब्रह्मा तत्त्वज्ञानियोंने अज्ञानियोंके बोधके लिये यह बताया है कि जो ब्रह्म है, वहीं नियति हैं और वहीं यह सर्ग है। स्फटिक-शिलाके भीतर प्रतिविम्बित चित्रसम्ह्की भाँति परमात्मामें स्थित हुए ब्रह्माने नियति ( जीवोंके अदृष्ट )-रूपी भावी सृष्टिको उसी तरह देखा है, जैसे सोया हुआ पुरुष अपनेमें स्वप्न-जगत्की कल्पनाके आधारभूत आकाशको देखता है। जैसे चेतन-स्वभाव होनेके कारण अङ्गी ( देहधारी पुरुष ) को शरोरमें अङ्ग आदि दिखायी देते हैं, उमी तरह 'कमटोड्रव' रूपसे प्रसिद्ध चिन्मय ब्रह्माको भी नियति आदि अङ्गोंके दर्शन होते हैं। यह नियति ( प्रारम्भ ) ही देव नामसे कही गयी है, जो शुद्ध चेतन परमात्माकी शक्तिरूप है । यही भूत, भविष्यत् एवं वर्तमानकालमें सम्पूर्ग पदार्थीको अपने अधीन करके जगत्की व्यवस्थारू,पसे 'भविष्यमें अमुक पदार्थमें इस प्रकारकी चाहिये, अमुकको भोक्ताका पद प्राप्त होना चाहिये, इसके द्वारा इस प्रकार और उसके द्वारा इस प्रकार अवस्य होना चाहियें ऐसा विचार दैव ही करता है। यह दैव या नियति ही सम्पूर्ग भूत आदि अथवा काल-क्रिया आदि जगत् हैं। इस नियति या प्रारब्धसे ही पुरुषार्थकी सत्ता ळिश्चित होती है और पुरुषार्थसे ही इस प्रारम्भकी सत्ता सूचित होती है। जबतक तीनों भुवन हैं, तबतक प्रारव्य और पुरुवार्थ—ये दोनों सत्ताएँ परस्पर अभिन्न-रूपसे स्थित हैं। मनुष्यकों अपने पौरुषसे ही देव और

पुरुवार्थ दोनोंको वनाना चाहिये । प्रारब्वके अनुसार अवस्य होनेवाला भोग होकर ही रहेगा—ऐसा निश्चय करके बुद्धिमान् पुरुष कभी पौरुषका त्याग न करे; क्योंकि प्रारब्व पौरुपरूपसे ही नियामक होता है अर्थात् पूर्वजन्मोंमें किया गया पुरुपार्थ ही वर्तमान जन्ममें प्रारब्व होकर यह नियम करता है कि अमुकको ऐसा ही होना चाहिये।

जो प्रारव्यके भरोसे मूक बनकर पौरुपशून्य एवं अकर्मण्य हो जाता है, वह कभी सुखी नहीं हो सकता। जो अकर्मण्य होकर बेंटेगा, उसकी प्राण-वायुकी चेद्या कहाँ चर्चा जायगी। यदि निर्विकल्प समाधिमें चित्तको शान्ति प्रदान करनेवाटा प्राणिनरीय करके पुरुष साधु होकर मुक्ति पा ही गया तो वह भी उसके पुरुषार्थका ही फल है। बिना पुरुषार्थके किस फलकी प्राप्ति बतायी जा सकती है १ एकमात्र शाखीय पुरुपार्थमें तरपर होना कल्याणकारी श्रेष्ठ साधन है और कर्तृत्वका अस्यन्त अभावरूप मोक्ष सर्वश्रेष्ठ कल्याणमय फल है।

इन साधन और फलोंकी अपेक्षा हानियोंका पक्ष सवल है; क्योंकि उन ज्ञानी महात्माओंका प्रारब्ध-मोग दु:खरहित है। जो दु:खरहित प्रारब्ध-मोग है, बह यदि ब्रह्मसत्तके प्रकाशमें स्थिर हो जाय तो निध्य समझना चाहिये कि बह परम शुद्ध ब्रह्म, जिसे परम गति कहते हैं, प्राप्त हो ही गया। (सर्ग ६२)

## बहाकी सर्वरूपता तथा उसमें भेदका अभाव, परमात्मासे जीवकी उत्पत्ति और उसके खरूपका विवेचन, परमात्मासे ही सनकी उत्पत्ति, मनका श्रम ही जगत् है—इसका प्रतिपादन तथा जीव-चित्त आदिकी एकता

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! यह जो ब्रह्म-तत्त्व है, वह सर्वथा, सर्वदा, सव ओरसे सर्वशक्तिमान, सर्वस्वरूप, सर्वेश्वर, सर्वन्यापी और सर्वमय ही है। वह जब, जहाँ, जिसकी, जिस प्रकारसे भावना करता है, तब वहाँ उसीको प्रत्यक्ष देखता है। सर्वशक्तिमान परमात्मासे जो-जो शक्ति जैसे उदित होती है, वह उसी प्रकार रहती है। ऐसी स्थितिमें वह शक्ति स्वभावसे ही नाना प्रकारके रूपवाठी है । परमार्थ-दृष्टिसे ये सारी शक्तियाँ यह आत्मा ही है अर्थात् शक्ति और शक्तिमान् परमात्मामें कोई मेद नहीं है। बुद्धिमानोंने लौकिक व्यवहारकी सिद्धिके लिये इस प्रकार भेदरूप संसार-जालकी कल्पना की है। वस्तुत: परमात्मामें सेंद्र नहीं है। जैसे समुद्रमें छोटी-बड़ी व्हरोंका और समुद्रका; कंगन, बाजूबंद और केयूरके साथ सोनेका तथा अवयव और अवयत्रीका भेद वास्तविक नहीं है, उसी प्रकार आत्मामें दैत अथवा मेद वास्तविक नहीं है, कल्पना करनेवाले पुरुषकी

बुद्धिसे कल्पित है। परमार्थ-दृष्टिसे देखा जाय तो यह सम्पूर्ण आकारिंसे युक्त विरुद्धत प्रपन्न सर्वव्यापा ब्रह्म ही है। मिथ्याज्ञानवाले लोगोंने ही शक्तिओर शक्तिमान्के तथा अवयव और अवयवीके भेदकी कल्पना कर रक्खी है। यह भेद यथार्थ नहीं है। सत् हो या असत्, सिच्चदा-नन्द्धन परमात्मा जिस सद सद्-वस्तुका संकल्प अथवा अभिनिवेश करता है, उसी-उसीको देखता है। वास्तवमें सव वस्तुओंके रूपमें वह सिच्चदानन्द्धन परमात्मा ही भासित हो रहा है।

श्रीराम! यह जो सर्वव्यापी, खयम्प्रकाश, आदि-अन्तसे रहित, सक्का महान् ईश्वर, खानुभवानन्दखरूप, शुद्ध, सिबदानन्दघन परमात्मा है, इसीसे पहले जीव उत्पन्न हुआ है। वही उपाधिकी प्रयानतासे चित्त कहळाता है और चित्तसे यह जगत् उत्पन्न हुआ है।

रघुनन्दन ! जिसमें प्रतीत होनेवाळा दश्य-प्रपञ्च असत्

है, वह ग्राद्धस्तरूप ब्रह्म यहाँ सर्वत्र व्यापक है। वह बहद ब्रह्म अनात्मयोगी परुषोंके लिये भीषण है और आत्मवेत्ताओंके लिये अविनाशी सचिदानन्दघन हैं। उसका जो सर्वत्र सम. परिवर्ण, इरद्र, चिह्नरहित सत्-खरूप है, वही शान्त परमपद है। ज्ञानी भी उसके खरूपका इदमित्यंरूपसे निर्देश नहीं कर सकते। उसीका चेतन अंश. जो स्वभावत: स्पन्दनशील ( प्राण धारण करनेवाळा ) है. जीव कहळाता है । उत्तम दर्पणरूपी उस चेतन आकारामें ये असंख्य जगत्-जालकी परम्पराएँ प्रतिविभिन्नत होती रहती हैं। जैसे चलना या गतिशील होना वायुका खभाव है, उष्णता अधिका खभाव है अथवा शीतळता हिमका स्वभाव है, उसी प्रकार जीवत्व आत्मा ( व्यष्टि-चेतन ) का स्त्रभाव है । व्यष्टिचेतनघन जो आत्मतत्त्व है. उसकी खयं अपने खरूपके अज्ञानके कारण जो अल्पन्नता है, उसीको जीव कहा गया है। कोई पुण्यात्मा पुरुष दिव्य देह आदिकी भावना करनेसे शीघ ही देवता आदिके शरीरको प्राप्त होता है। उस देहमें रहकर वह गन्धर्वां या अन्य देवताओंसे सुरक्षित नगर ( अमरावती आदि ) में निवास करता है । अपने संकल्पके अनुसार कोई पुरुष बृक्ष आदि स्थावर योनिको प्राप्त होता है, कोई जङ्गम योनिमें जन्म प्रहण करता है तथा कोई पक्षी आदि खेचर प्राणियोंका रूप धारण करता है । इस प्रकार जन्म और मृत्युके कारण बने हुए अपने क्रमोंसे जीव ऊपर या नीचे जाते हैं ( ऊँच-नीच योनियोंमें जन्म ग्रहण करते हैं )।

श्रीराम ! परम कारणरूप परमात्मासे ही पहले मन उत्पन्न हुआ है । मनन ही उसका खरूप है । भोगोंसे

> चित्तका विलास ही देत है, त्याग और ज्ञानसे ही अज्ञानसहित मनका क्षय होता है—इसका प्रतिपादन तथा भोक्ता जीवके खरूपका वर्णन

सैकड़ों दीपक जल जाते हैं, उसी तरह एक ही परम हुआ है। मनुष्य चित्तमात्र ही है। चित्तके हट जानेपर

भरा हुआ जो यह विस्तृत जगत है, वह मनमें ही है। वह मन भी उस परम कारणस्वय परमात्मामें ही स्थित हैं । वह भाव और अभावके झुलेमें झुलता रहता है । जैसे पहले अनुभवमें आयी हुई सुगन्य याद करनेपर मनोरथके द्वारा देखी जाती है, उसी प्रकार उस मनके द्वारा सत् और असत्ररूपसे प्रतीत होनेवाळी यह सृष्टि देखी जाती है। परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर ब्रह्म, जीव, मन, माया, कर्ता, कर्म और जगत्की प्रतीतियोंका कोई भेद नहीं रह जाता । सब देतोंके एकमात्र आश्रय परमात्मा ही स्थित रहते हैं। जिसके विस्तारका कहीं आर-पार नहीं है, उस संवित्रूक्पी जलके असीम प्रसारोंसे चिन्मय एकार्णवरूप यह आता स्वयं विस्तारको प्राप्त होता है । क्षणिक होनेके कारण असस्य तथा प्रतीत होनेके कारण सत्य यह मनोमय जगत खप्तके समान सदसद्रूप है। वास्तवमें यह जगत न तो सत है, न असत् है और न उत्पन्न ही हुआ है। यह तो केवल चित्तका भ्रम है । जैसे अच्छी तरह न देखनेके कारण ठँठे काठमें झुठे ही पुरुषकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार अविद्यायक्त मनके प्रभावसे यह संसार नामक दीर्घकालीन खप्न अज्ञानियोंको स्थिर-सा प्रतीत होता है। जैसे चेतन परमात्मा और जीवमें भेद नहीं है, उसी तरह जीव और चित्तमें भी भेद नहीं है और जैसे जीव तथा चित्तमें भेद नहीं है, उसी तरह देह और कर्ममें भी भेद नहीं है। वस्तुतः कर्म ही देह है: क्योंकि देहसे ही कर्म होते हैं। देह ही चित्त है, चित्त ही अहंकारविशिष्ट जीव है। वह जीव ही चेतन परमात्मा है तथा वह परमात्मा सर्वखरूप एवं कल्याणमय है। यह शास्त्रका सारा सिद्धान्त एक पद्यमें ही कह दिया गया है। (सर्ग ६३-६५)

श्रीवसिप्ठजी कहते हैं —श्रीराम! जैसे एक दीपकसे वस्तु चेतन आत्मा अपने संकल्पसे मानो नानात्वको प्राप्त

यह जगत् शान्त हो जाता है । जिस पुरुषके पैर जूतेसे दके होते हैं, उसके लिये मानो सारी पृथ्वीपर ही चमड़ा विछा हुआ है; इसी प्रकार जिसका चित्त शान्त है, उसके लिये सारा जगत ही शान्त हो गया। जैसे केलेके वृक्षमें पत्तोंको छोड़कर और कुछ भी सार नहीं रहता, उसी प्रकार जगत्में भ्रमके सिवा और कुछ भी सार तत्त्व नहीं है । जीव जन्म लेता है; फिर क्रमशः बाल्यावस्था, युवावस्था, बृद्धावस्था तथा मृत्युको प्राप्त होता है । तत्पश्चात् वह ग्रुमाग्रुम कर्मीके अनुसार स्वर्ग और नरकमें पहुँचता है। यह सब भ्रमवश चित्तका नृत्य अर्थात् संकल्पमात्र है । जैसे मलदोपसे मलिन नेत्र चन्द्रमा आदिमें दो-दो आकृतियाँ देखता है, वैसे ही भ्रमसे आक्रान्त हुआ जीवात्मा परमात्मामें द्वेत देखता है ( जीव और ईश्वरमें भेदका दर्शन करता है )। जैसे मिर्। पीकर मतवाला हुआ मनुष्य नशेके कारण वृक्षोंको घुमते देखता है, उसी प्रकार जीवात्मा चित्तद्वारा कल्पित संसारोंका दर्शन करता है । जैसे बालक खेल-कूदमें वेगसे घूमनेके कारण सारे जगत्को कुम्हारके चाककी भाँति घूमता देखते हैं, उसी प्रकार जीव चित्तके श्रमसे ही इस दश्य-जगत्को देखते हैं---यों समझो । जिस पदार्थका चेतन अनुभव करता है, वह चेतनसे अतिरिक्त दूसरा कुछ नहीं है । इस प्रकार दृश्यकी शान्ति होनेपर विषय न रहनेसे ईंधनरहित अभिके समान चित्त स्वयं शान्त हो जाता है । जब पुरुप सिचदानन्द्धन परमात्मासे एकताको प्राप्त होकर निश्चल स्थितिमें स्थित हो जाता है, तब वह शान्त होकर बैठे या व्यवहारमें लगा रहे-दोनों ही अवस्थाओंमें भलीभाँति शान्त कहा जाता है । व्यष्टि-चेतन अज्ञानी जीव विषयका अनुभव करता है, परंत सचिदानन्दघनमें एकीभावको प्राप्त ज्ञानी महात्मा विषयका आस्वादन नहीं करता ।

परमपदमें आरूढ़ और सिचदानन्दधन परम्रहामें एकीमानको प्राप्त हुए पुरुषका 'देहके भानसे शून्य' और

'निर्विषय' आदि समानार्थक शब्दोंद्वारा वर्णन होता है । जीवातमा चित्तके संकल्पद्वारा ही स्थूख्याको प्राप्त होता है और 'मैं उत्पन्न हूँ, जीवित हूँ, देखता हूँ तथा (जन्म-मृत्युरूप) संसारको प्राप्त होता हूँ हस्यादि रूपसे मिथ्या-अमका दर्शन करता है । चेतनके द्वारा जिस किसीका अनुभव होता है, वही स्थूख जगत् है । रज्जुमें स की मौंति प्रतीत होनेवाले उस आमासको अविद्या-अम कहते हैं । इस संसार नामक व्याधिकी चिकित्सा एवं निवारण केवल झानमात्रसे ही सम्भव है । यह संसार चित्तकां एक संकल्पमात्र है । इसके बाधमें किसी प्रकारका आयास नहीं है । जैसे अच्छी तरह देखभाल करनेसे रस्सीमें साँपका अम मिट जाता है, उसी प्रकार परमात्माके यथार्थ झानसे यह संमार-रूपी अम अवस्य नष्ट हो जाता है ।

श्रीराम! जिस वस्तुकी अभिलापा हो, उसीका निश्चित रूपसे त्याग करके यदि रहा जा सके, तब तो मोक्ष प्राप्त ही है। इतना करनेमें कौन-सी कठिनाई है। परमात्माकी प्राप्ति-रूप महान् उद्देश्यसे सम्पन्न पुरुष जब इस संसारमें अपने प्राणोंका भी मोह तिनकेके समान त्याग देते हैं, तब जिस सांसारिक वस्तुकी इच्छा की गयी है, केवल उसीका त्याग करनेमें कंजुसी कैसे की जा सकती है। जैसे हाथमें रक्खा हुआ बेलका फल अथवा सामने खड़ा हुआ पर्वत प्रत्यक्ष ही दिखायी देता है, उसी प्रकार उस तत्त्वज्ञ महात्माके लिये परमात्माका जन्म आदि विकारींसे रहित होना प्रत्यक्ष ही है । जैसे प्रलयकालका अनन्त अपार एकार्णव अपनी असंख्य तरङ्गोंके कारण अनेक-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार अप्रमेय परमात्मा ही अज्ञानके कारण जगत्रूपसे प्रतीत हो रहा है । उसके स्वरूपका यथार्थ ज्ञान हो जाय तो वही मोक्षरूप सिद्धि प्रदान करता है: परंतु जो उसे तत्त्वतः जान नहीं लेता, उसका मन सदा बन्धनमें ही पड़ा रहता है।

रधुनन्दन ! ब्रह्म सदा सम्पूर्ण शक्तियोंसे सम्पन्न तथा सब कुछ करनेमें समर्थ है। वह जहाँ जिस शक्तिसे

स्फरित होता है, वहाँ अपनेमं उसी शक्तिको प्राप्त हुई देखता है । सबका अत्मा ब्रह्म अनादिकालसे जिस व्यष्टि-चेतनको स्वयं जानता है, वही यहाँ जीव नामसे कहा गया है और वह जीव ही संकल्प करनेवाला है। जीव-ईश्वरका अनादिकालसे जो स्वामाविक मेद हैं, वही जीवके जन्म-मरणमें कारण है । जैसे आकाशमें क्रियाशील और अक्रिय वास ही है, उससे अतिरिक्त कुछ नहीं है, उसी तरह यहाँ सर्वत्र क्रियाशील और अक्रिय सन्विदानन्दधन ब्रह्म ही है। उससे अनिरिक्त और कुछ नहीं है। उस ब्रह्मके क्रियाशील होनेपर सृष्टिका प्रादुर्भाव होता है और अक्रिय रहनेपर सबका प्रलय हो जाता है। उस अवस्थामें ब्रह्म ही शान्तभावसे स्थित रहता है। जिसने जीव-ईश्वरके भेदकी कल्पना कर रक्खी है, ऐसे जीवासाको ही देहकी प्राप्ति होती है। वह जीवात्मा ही संसारमें संकल्पसे नाना प्रकारके विषयोंको प्राप्त होता है । यही नाना योनियोंको प्राप्त जीवात्मा ज्ञान होनेपर शीघ्र मुक्त हो जाता है । उनमेंसे कोई मन्द अभ्यासी तो साधन करते-करते हजारों जन्मोंमं मुक्ति प्राप्त करता है और कोई तीव्र अभ्यास करनेवाळा पुरुष एक ही जन्ममें मुक्ति ळाभ कर छेता है। स्वभावके कारण ही जीवातमा ब्रह्म और जीवके भेटभावको प्राप्त हो रहा है । इसीसे वह गुणोंका सङ्घ पाकर कर्मा-नुसार स्वर्ग, मोक्ष, नरक और वन्धन आदिके हेतुभूत देहभावको क्रमशः प्राप्त होता है । वास्तवमें यह संसार न तो उत्पन्न हुआ है और न यह सत्तावान् होकर स्थित ही है, तथापि मनका भ्रम इसे देखता है। जैसे गोलाकार घूमने या नृत्य करनेसे भ्रमपीड़ित पुरुष नगरको भी घूमता हुआ-सा देखता है, उसी तरह मनके भ्रमसे युक्त जीवात्मा 'मैं उत्पन्न हुआ, स्थित रहा और मरा' इत्यादि भावोंका अनुभव करता है। परमार्थ-वस्तुका दर्शन न होनेके कारण आशा-तृष्णाके वशीभूत हुआ चित्त 'अहं-मम' इत्यादि रूपसे अनुभवमें आनेवाले असत् संसारको ही देखता ( और उसे सत् मानता ) है।

श्रीराम ! जैसे जल तरङ्गरूपसे स्करित होता है. उसी तरह केवल मनकी भ्रान्तिके उल्लास ( उत्कर्ष ) से विस्तारको प्राप्त हुआ यह सभी दश्य-प्रपञ्च जगतुरूपसे भासित होता है । व्यष्टि-चेतन ही बुद्धि-वृत्तिके संयोगसे जीव कहलाता है। वह जीव ही संकल्प करनेसे मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार तथा मायाके रूपमें परिणत हो जाता है। जैसे खप्नमं जो नगर आदिका भान होता है, वह मनका भ्रम ही है, उसी तरह यह संसार भी चित्तका भ्रम ही है। ब्यष्टि-चेतनको जो संसारका ज्ञान है, वही जागरण कहा गया है। सूक्ष्म शरीरमें जो उसका अहंभाव है, उसीको खप्न मान। गया है। मनका जो प्रकृतिमें विळीन हो जाना है, वही सुप्रप्ति है तथा केवळ सिचदा-नन्द्वन ब्रह्ममें जो एकीमावसे तन्मय हो जाना है, उसीको तुरीयावस्था कहते हैं। अत्यन्त ऋद्ध सिचदानन्द्धन परमात्मामं जो अविचल स्थिति है, वही परिणाममें विकार-रहित तुरीयातीत पद है । उस पदमं स्थित पुरुष कभी शोक नहीं करता ( वहाँ शोकका सर्वथा अभाव है )। उस परमात्मामें ही यह सब जगत् उत्पन्न होता है ( उसीमें स्थित रहता है ) और उसीमें लीन हो जाता है। वास्तवमें न तो यह ब्रह्म जगत्रूरूप है और न उस ब्रह्ममें जगत ही है। जैसे नेत्रदोषके कारण आकाशमें भ्रमसे मोतीके दाने-से दीखते हैं, वैसे ही ब्रह्ममें भ्रमसे इस जगतुका दर्शन होता है। जैसे स्फटिकके भीतर प्रतिबिम्बित वन आदि उसके यथार्थ ज्ञानके बिना सत्य-से दीखते हैं, उसी तरह यथार्थ ज्ञान न होनेके कारण अद्वितीय ब्रह्मरूप होता हुआ भी यह जगत् शुद्ध ब्रह्मके भीतर नाना-सा प्रतीत होता है । ब्रह्मासे लेकर कीट-प्रतंग-पर्यन्त बुद्धिवृत्तिका भ्रमरूप जगत् असत् ही है; क्योंकि परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर इसका बाध हो जाता है। यह जगत् मिथ्या ही उत्पन्न हुआ है, मिथ्या ही बढ़ता है, मिथ्या ही रुचिकर प्रतीत होता है और मिथ्या ही लयको प्राप्त होता है; ग्रुद्ध सर्वव्यापी ब्रह्म अनन्त और

अद्वितीय है। अज्ञानसे ही यह अञ्चुद्ध-सा, असत्-सा, यह जगत्ज्ञा मेर प्रतीत होता है, वह भी वास्तविक नाना-सा और असर्वव्यापी-सा (सीमित-सा) ब्रात होता है। नहीं है। केवल अज्ञानियोंने उसकी कल्पना कर रक्खी जैसे जल भिन्न है और तरङ्ग उससे भिन्न है—ऐसी जो है। जैसे रस्सीमें मपिकी स्थिति है, वैसे ही ब्रह्ममें शत्रु वालकों अथवा मूखोंकी कल्पना है, उसीसे जल और और मित्रके समान विरुद्ध और अविरुद्ध भेदाभेद शक्तियोंन तरङ्गमें मिथ्या भेदकी प्रतीत होती है, उसी तरह जो की स्थिति सम्भव है। (सर्ग ६६—७९)

## परमात्मसत्ताका विवेचन, वीजमें वृक्षकी भाँति परमात्मामें जगत्की त्रैकाळिक स्थितिका निरूपण तथा ब्रह्मसे पृथक् उसकी सत्ता नहीं है—इसका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी बहते हैं--रघनन्दन ! नामरहित तथा मन और नेत्र आदि छ: ज्ञानेन्द्रियोंसे अगस्य होनेके कारण आकाशसे भी सूक्ष्म चिन्मात्र परमात्मा ही 'अणु' शब्दसे कहा गया है । अणुके-भी-अणु सचिदानन्दघन परमात्माके अंदर अज्ञानियोंकी दृष्टिसे सत्त-सा और ज्ञानियोंकी दृष्टिसे असत्-सा स्थित हुआ यह जगत् बीजके भीतर बृक्षकी सत्ताके समान स्करित होता है। सम्पूर्ण वस्तुओंकी सत्ता वास्तविक सत्ताके अवीन है; उसको यदि और किसीके अधीन मानें तो भूल होगी। अत: स्वत:सिद्ध वास्तविक सत्तासे ही सबकी सत्ता है । यह परम आकाशरूपी परमात्मा सूक्ष्म होनेके कारण नेत्रेन्द्रियका विषय नहीं है । सर्वात्मक होता हुआ भी वह मनसहित पाँचों इन्द्रियोंसे अतीत होकर स्थित है. अत: अणुका भी अणु है । सर्वात्मक होनेके कारण ही वह कभी ग्रन्य नहीं हो सकता । क्योंकि 'वह है, नहीं है'--ऐसा कहने और मनन करनेत्राला पुरुष आत्मा ही तो है: फिर उसकी असत्ता कैसे कही जा सकती है:। किसी भी युक्तिसे यहाँ सत् वस्तुकी असत्ता नहीं सिद्ध की जा सकती । जैसे कपूर अपनी सुगन्यसे प्रतीत होता है, वैसे ही सर्वात्मा सर्वव्यापीरूपसे अनुभवमें आता है । अणुका-भी-अणु चेतन परमात्मा ही सब कुछ है । मन और इन्द्रियों-की बृत्तिसे नानात्वकी प्रतीति होनेके कारण मन:-परिच्छिनरूपसे ही वह सर्वात्मक है और इन्द्रियातीत

होनेके कारण वह निर्मेळ परमात्मा नित्य सत्तावान् होकर भी कुळ प्रतीत नहीं होता—इन्द्रियों-का विषय नहीं होता । वही एक है और सम्पूर्ण जीवोंके अन्तःकरणमें आत्मारूपसे अनुभूत होनेके कारण अनेक भी है । वही अपने संकल्पसे इस सम्पूर्ण जगत्को धारण करता है । अतः जगत्-रूपी रह्मोंका कोश भी वहीं है ।

जैसे जिसका मुँह बंद है, ऐसे घडेको अन्य देशमें ले जानेपर उसमें स्थित आकाशका गमन और आगमन नहीं होता. उसी प्रकार देहरूपी उपाधिके गमनागमनसे आत्माका गमनागमन नहीं हो सकता । चिन्मय प्रमात्मा अपनी चेतनासे सूर्य आदिके प्रकाशका भी प्रकाशक है और महाकल्पके प्रात्यकालीन मेवोंसे भी वह नष्ट नहीं होता: क्योंकि वह स्वयम्प्रकाशरूप एवं अविनाशी है। वह सिद्धदानन्दघन परब्रह्म नेत्रोंसे नहीं देखा जा सकता: क्योंकि वह अनुभवरूप, हृदय-मन्दिरको प्रकाशित करने-वाला, सबको सत्ता देनेवाला, अनन्त और परम प्रकाश-स्वरूप बताया गया है । आकाश आदि देश, काल और किया आदिकी सत्ता एवं जगत् उसी ज्ञान-खरूप परमात्मामें प्रतीत होते हैं। वही सबका खामी, कर्ता, पिता और भोक्ता है । वास्तवमें परमात्मा होनेके कारण उसका किसीसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं है । न निमेष है न कल्प है, न सामीप्य है और न दूरी ही है। चेतन परमात्माका संकल्प ही अन्यान्य वस्तओंके रूपमें

स्थित है, इसके अतिरिक्त कुछ नहीं है । इस प्रकार जगतके मिथ्यात्वका उपपादन करनेवाले न्यायों (यक्तियों) की बारंबार भावनारूप अभ्यासके द्वारा निर्मेळ हुए मनसे जिसने पारमार्थिक वस्तु ब्रह्मका दर्शन कर लिया है, उस पुरुषकी अविद्याका नाश हो जानेके कारण चिदाकाशमें उसे फिर संसारकी प्रतीति नहीं होती । जैसे बाजके भीतर स्थित हुए वृक्षकी सत्ता अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण आकाशके तुल्य है, उसी तरह ब्रह्मके भीतर स्थित हुए जगतुका प्रमात्मा सार्क्षा है: इसिंखेये जगत्की साधीसे पृयक प्रतीति न होनेके कारण सचिदानन्दरूपसे ही उमकी स्थिति है। शान्त-सर्वात्मक, जन्मरहित, अद्वितीय, आदि और मध्यसे शून्य, निर्द्वन्द्व, मायाके कार्यसे रहित, जगत्ररूपमें नाना-सा प्रतीत होता हुआ भी वास्तवमें एक, विशुद्ध, ज्ञानस्वरूप, अजन्मा, सचिदानन्दयन ब्रह्म ही है । उसमें किसी प्रकारकी कोई कल्पना किसी तरह भी सम्भव नहीं है।

जगत्की प्रतीतिका अभाव ही जिस ( परमात्मा ) के खरूपका परम अनुभव है, सम्पूर्ण संकल्पोंका त्याग ही चित्तके द्वारा जिसका संप्रह (चिन्तन ) है, जिसके संकोचसे संसारका प्रलय और विकाससे उसकी सृष्टि होती है, जो वेदान्त-वाक्योंका परम तात्पर्य एवं वाणीका अविषय है, यह चराचर जगत् जिसकी चिन्मयी छीळा है तथा विश्वरूप होनेपर भी जिसकी अखण्डता कभी खण्डित नहीं होती, वही सन्मात्र शाश्वत ब्रह्म कहा गया है। वह अणुसे भी अणु परमात्मा अपने संकल्पसे वास होता है। किंतु उसकी वह भ्रमरूपता भ्रान्तरृष्टिमूलक है, अतः वास्तवमें वह वाय आदि कुछ भी नहीं है, केवल झद्ध चेतन ही है । वही परमात्मा शब्दके संकल्पद्वारा शब्द बनता है; किंतु उसकी शब्दरूपताका दर्शन भ्रममूलक है। वास्तवमें तो वह शब्द और शब्दार्थकी दृष्टिसे बहुत दूर है। उस परमात्माका प्राप्तिके सैकड़ों साधन हैं। उसके प्राप्त होनेपर कुछ भी पाना शेष

नहीं रहता । वहीं परम प्राप्तव्य हैं । उसके सिवा कुछ भी नहीं है ।

जो अणुका भी अणु, केवल चिन्मय और अत्यन्त सङ्मतम है, उस पर्नात्मासे यह सम्पूर्ण विका सव ओरसे परिपूर्ण है। अगुरूप होता हुआ भी यह परमातमा सैकडों—अनन्त योजनोंमें नहीं समाताः क्योंकि वह सर्वव्यापी, अनादि और रूपरहित होनेके कारण निराकार है । जैसे मेरु पर्वतकी सरसोंके साथ तुन्त्रना करना उचित नहीं, उसी तरह शुद्ध ज्ञानमय चेतनाकाशरूप परमात्माकी परमाणुके साथ तुलना करना शोभा नहीं देता । जैसे प्रतिविन्व दर्पणमें ही पड़ता है, उसी प्रकार जलमें जो कोई भी सम्पूर्ण रस है, वह प्रमात्माका ही आश्रय लेकर स्थित है । परमात्माके विना खतः उमर्का कोई सत्ता नहीं है। जिसने संकल्प-रहित होनेपर इस जगतुको त्याग दिया-इसका अभाव कर दिया है और अपने संकल्पसे ही पनः सम्पूर्ण जगतको उत्पन्न किया है, जगतका अभाव करनेवाले उस अणुसे-भी-अणु चिन्मय परमात्माने इस समस्त विश्वको व्याप्त कर रक्खा है। जैसे सपनेमं एक ही निमेशमें वाल्यावस्थासे लेकर बुढ़ापेतकका बोध होता है, उसी प्रकार उस सूक्ष्म चिन्मय परमात्मामें निमेषांशका ज्ञान ही सहस्रों कल्पोंके समान प्रतीत होता है। इसलिये वह सूक्ष्म परमात्मा निमेपरूप होता हुआ ही शतकोटि कल्पोंका समृह है । अणुसे-भी-अणु सचिदानन्दघन परमात्मामें सम्पूर्ण जगत् स्थित हैं और उसीसे जगत्की सारी प्रतीतियाँ होती हैं।

जैसे बीजमें भावी शुक्ष रहते हैं, वैसे ही चिन्मय परमारमामें भूत, वर्तमान और भविष्य—तीनों काल्जेंके प्राणी सदा विद्यमान रहते हैं। यह परमारमा सम्पूर्ण जगत्में उदासीनकी भाँति स्थित है। कर्तापन और भांकापनसे उसका थोड़ा-सा भी स्पर्श या सम्बन्ध नहीं है। परमारमा इस जगत्के बाहर भी स्थित हैं और

भीतर भी—यह वात तींनों लोकोंमें अधिकारी प्राणियोंके उपदेशके लिये कही जाती है । यह वाह्य और आन्तरिक स्थितिका भेद 'शब्द'तक ही सीमित है, वस्तुमें नहीं हैं; क्योंकि क्स्तु चेतनरूप है, अत: उसमें उक्त भेदका होना कदापि सम्भव नहीं । द्रष्टा परमात्मा दस्य जगत्का रूप नहीं धारण कर सकता; क्योंकि दस्यत्व असत् एवं वास्तविक है । जो कोई भी वस्तु परमात्मामें है ही नहीं, परमात्मा उसका खरूप कैसे धारण कर सकता है । व्यवहारदृष्टिसे द्रष्टा ही दस्यमावको प्राप्त होता है । वेसे पिताके बिना पुत्र और भोक्ताके बिना भोग्य नहीं है. उसी प्रकार दृश्यके बिना द्रष्टापन नहीं है ।

जैसे विश्रद्ध सवर्णमें यह सामर्थ्य है कि उसका कंगन आदि बन सके, उसी प्रकार चिन्मय होनेके कारण द्रष्टामें यह शक्ति है कि वह दश्यका निर्माण कर सके । जैसे सोनेका कड़ा यह सामर्थ्य नहीं रखता कि वह सवर्णका निर्माण कर सके, उसी प्रकार जड होनेके कारण दस्यमें यह शक्ति नहीं है कि वह द्रष्टाका निर्माण कर सके । जैसे सुवर्ण कंगनके भ्रमको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार चिन्मय परमात्मा दश्यका निर्माण करता है । उक्त दस्य असत् होता हुआ भी अज्ञानवश सत्-सा प्रतीत होता है । दृश्य अज्ञानमात्रसे उत्पन्न है । जबतक कारणभूत अज्ञान रहता है तमीतक, उसकी स्थिति रहती है। जैसे कड़े और कंगन आदिकी प्रतीतिके समय सुवर्णकी सुवर्णता सत्य होनेपर भी स्फुटरूपसे स्फुरित नहीं होती, क्योंकि मूढ़ पुरुषकी बुद्धि उक्त आभूषणके नाम-रूपमें ही उल्झी रहती है, उसी प्रकार द्रदाके दृश्यरूपमें स्थित होनेपर उसके वास्तविक खरूपकी स्फूर्ति नहीं होती । जैसे कंगनके रूपमें प्राप्त होनेपर सुवर्ण अपनी पूर्वसिद्ध सुवर्णताको लक्ष्य कराता है, वैसे ही दश्यरूपमें स्थित हुआ द्वष्टा अपने द्रष्टापनको लक्षित कराता है । द्रष्टा जब अज्ञानवश अपनेको दश्यरूपमें देखता है, तब अपने वास्तविक

सिरूपको नहीं देख पाता । द्रष्टामें दृश्यत्वकी प्राप्ति होनेपर उसकी सत्ता भी असत्ता-सी हो जाती है अर्थात् वह सद्रूप होनेपर भी असत्त-सा भासित होने लगता है। परंतु जब ज्ञानसे दृश्य गलित हो जाता है, तव केवल द्रष्टाकी ही सत्ता रह जाती है। जैसे कड़े और कांगनको गला देनेपर जब उसके नाम-रूपकी प्रतीति नहीं रहती, तब केवल सुवर्णकी सुवर्णता ही रह जाती हैं।

जैसे जल, भूमि आदि पाँच भूतोंसे भौतिक पदार्थ तिनक भी पृथव् नहीं है, उसी प्रकार इस खभावसिद्ध परमात्मारूप अणुसे कुळ भी पृथक् नहीं है। परमात्मा सर्वव्यापी अनुभवरूप है तथा सवका अनुभव भी उसीका खरूप है; अतः एकत्वके यथार्थ अनुभवकी युक्ति जव सुदृढ़ हो जाती है, तब इस परमात्माक्षी सवके साथ एकता समझमें आती है। परमात्मा दिशा, काल आदिसे सीमित नहीं है। यह एकमात्र, अद्वितीय है। सबका आत्मा होनेके कारण सबसे अभिन्त है। खत: तो वह सर्वानुभवरूप ही है, जड नहीं है।

जैसे कड़े या कंगनकी सत्ता छुवर्णसे पृथक् नहीं है, उसी प्रकार द्वंत मी ब्रह्मसे अळग नहीं है—जिसे मळीमाँति ऐसा ज्ञान हो जुका है, उसका वह ज्ञान ही द्वंत है और वह ज्ञान सत् नहीं है । जैसे जळकी द्वंता जळसे, बायुका स्पन्दन बायुसे तथा आकाशकी श्रूयता आकाशसे अळग नहीं है, वैसे ही द्वेत परमात्मासे पृथक् नहीं है । द्वेत और अद्वंतकी प्रतीति दु:खरूप प्रवृत्तिकी सिद्धिके ळिये ही है, निवृत्तिके ळिये नहीं । वास्तवमें जो इन दोनोंकी अनुपळिय या अप्रतीति है, वह यदि अच्छी तरह समझमें आ जाय तो ज्ञानी पुरुष उसीको परमपद मानते हैं । प्रमाता, प्रमाण और प्रमेय-रूप तथा दृष्टा, दर्शन और दश्यरूप जो यह सम्पूर्ण जगत् है, वह अणुसे-भी-अणु चेतन परमात्माक खरूपमें ही स्थित है । जैसे वायु अपने शरीरमें ही स्पन्दनको उत्पन्न करती और ळीन भी कर छेती है,

सहित विशाल जगत् विषमान है । जैसे बीजके भीतर कृष्त हैं, उती प्रकार चेतन परमालाके बीतर स्थित हुए हैं तहप जगत्कों जो अर्देत देखता है, उसीका देखना तत्कर्तात है । बाइन्बमें तो न ईंत है न अर्देत; न बीज है न अङ्कर; न स्थूल है न सूभा; न जात है न अज्ञत; न सत्ता है न अस्ता और न यह जीम्य है न कुळा । उस चेतन परमामकों भीतर तीनों लोक, अभ्यास और वायु आदि भी कुछ नहीं हैं । न जमत् है, न उसका अथ्या । केवल एक सर्वेत्व्रस्ट उत्तम चेतन परमामा ही है । (सर्ग ८०–८३)

# जन्द्यी त्रससे एयम् सत्ताका त्यन्तम्, मेदकी व्यावशारिकतः तथा चितकी ही

श्रोवसिप्ठजी कहते हैं--रप्टनन्दन ! परम कारणसृत, आदि, अन्त और मध्यसे रहित, एक एरस्पर्से यद्यपि पह अगत् उत्पन्न नहीं हुआ है, तथापि उत्पन्न उअ:सा ज़र्तात होता है । जैसे जलगरिकों उठनी दई तरङ्गें जलसे भिन्न न होकर भी भिन्न-सी स्थित हैं। उसी प्रकार परब्रह्म प्रमास्त्रमें सारी सृष्टियाँ अभिन्न होकर सी मिन्न-भी जान उड़ती हैं। जो नित्य उदित एवं नित्य प्रतिष्टित है, वह इस ही कर्ता-सा होकर इस जगतका अनेक रूपोंमें निर्माण करता है। फिर भी वह अपनी रामता और सौम्पता आदिका त्याग नहीं करता । जैसे वीजमें बुध एवं फल आदि अभिन्नरूपसे ही स्थित हैं, तथापि है उससे इस तरह प्रकट होते हैं मानी मित्र हों, उसी नगर चेतन परमात्माते यह चेत्य ( स्थूलजगत् ) अनन्य-भावरी स्थित होनेपर भी अन्य-सा प्रकट हुआ प्रतीत होता है। जैसे बीजसे लेकर फलपर्यन्त जो एक ही इय्य-सत्ता है, उसका विच्छेद्र न होनेके कारण फळ और वीजमें कोई मेद नहीं है, जैसे जल और तरक्रमें कोई मेद नहीं है, उसी प्रकार चित् और चेत्य ( ब्रह्म और जगत् ) में कोई मेद नहीं है । अविचार ( विवेक-

श्र्यता ) के कारण जो इनमें मेदकी कल्पना की जाती है, उसकी सिद्धि नहीं हो सकती; क्योंकि जिस किसी कारमसे आन्तिक्स उत्पन्न हुआ येद विचारसे नष्ट हो जाता है। सारा जगद् इक्षसे ही उत्पन्न हुआ है और सब-का-सब वक्षमें ही जीन होता है।

शीरामधीने पृछा—महान् । 'तस्भाद्वा एतस्भादासम् आकाशः मम्भृतः' ( निश्चय ही सर्वत्र प्रसिद्ध इस परमाह्मासे पहले-पहल आकाश-तत्त्व उत्पन्न हुआ ) इत्यादि शृतियोंमें जो 'तस्माद्" आदि पर्नेमें पश्चमी विभक्ति है, यह भेदका प्रतिपादन करनेवाली है अर्थात् जो वस्तु जिससे उत्पन्न होती है, यह उससे नित है—इस बातकों सृचित करती है । ऐसी दशामें आप यह कैसे समझते हैं कि देवेश्वर परमाहमासे उत्पन्न हुआ यह सारा जगत् उससे अभिन्न है ?

श्रीवासिष्ठजीने कहा —श्रीराम ! उपदेशके लिये जो शाजीय शब्द है अथवा लोकसिद्ध अर्धजनित व्यावहासिक मेदका उपपादक जो लैकिक-शब्द है, वह प्रतियोगी, व्यवच्छेद ( अभाव ), संख्या, लक्षण और पक्षसे युक्त होता है। जो मेद दिखायी देता है, यह व्यवहार-दृष्टिसे

ही है, वास्तविक नहीं । अज्ञानियोंको समज्ञानेके लिये ही कार्य-कारणभाव, सेवक-खामिभाव, हेत्-हेतुमद्भाव, अवयवावयविभाव, मेदामेद अथवा अन्वयव्यतिरेक, परिणाम आदिका त्रिस्रम, भावोंके विचित्र विळास, विद्या-अविद्या और सुख-दु:ख इत्यादि रूपसे मिथ्या संकल्पोंकी संकलना की गयी है। वास्तवमें जो सत्य वस्तु है, उसमें कोई मेद नहीं है। यह भेदबाद परम तत्त्वको न समझनेके कारण ही है। परमार्थ वस्तके ज्ञात हो जानेपर देंत नहीं रह जाता । उस समय सारी कल्पनाएँ अथवा संकलनाएँ शान्त हो जाती हैं। फिर तो मौनस्वरूप एरमार्थ-तत्व ही रोष रहता है। वह परमतत्त्व परमात्मा आदि और अन्तसे रहित, अविभक्त, एवा, अखण्ड और सर्वस्वरूप है। जिन्हें तत्त्वका ज्ञान नहीं हुआ है, ऐसे अज्ञ पुरुष अपने विकल्पोंसे उत्पन्न हुए तकोंद्वारा अद्वेतके विषयमें विवाद करते हैं । उपदेशसे तत्त्वज्ञान प्राप्त हो जानेपर यह बाद और हैत नहीं रह जाता । द्वेदके जिना बाच्य-बाच्छका बीध नहीं सिद्ध होता । परंतु हैत किसी तरह भी सम्भव नहीं है । इसलिये मौनस्प प्रमात्ना ही पूर्णतया सिद्ध होता है।

रघुनन्दन ! 'तत्त्वमित' आदि महात्राक्यों के अर्थमें अपनी बुद्धिको प्रतिष्ठित करके वचनमेदकी उपेक्षा कर दो और जो मैं कहता हूँ, इसे ध्यान देकर छुनो । चित्त ही क्कितसरूपसे जगत्को प्राप्त हुआ है । जैसे बाख्के भीतर तेल नहीं है, उसी तरह ब्रह्ममें शरीर आदिक्षी सत्ता नहीं है । राग-द्वेष आदि क्लेशोंसे कल्लापत यह चित्त ही संसार है । उन राग आदि दोषोंसे जभी छुटकारा मिल जाता है, तभी इस संसार-क्चनका नाश हो गया,

—यह कहा जाता है। चित्त ही साधन, पालन, त्रिचार, श्रेष्ठ प्रकारी भाँति कर्तव्यका अनुष्ठान, आहार-व्यवहार, संचरण और आदरपूर्वक धारण करनेके योग्य है। तीनों लोकोंकी कल्पनाका आकाशरूप चित्त सम्प्रण दश्यको अपने सीतर धारण करता है । सृष्टिके आएममें पृथ्वी-आदिस्य यह सारा प्रपञ्च अविद्यमान-असत् ही था ! अव्यक्तस्वरूप अजन्मा ब्रह्म स्वप्नेके समान इसे देखता हुआ भी वास्तवमें नहीं देखता । हृदयंगम दृष्टान्त और युक्तिसे तथा मधुर एवं युक्तियुक्त पदार्थवाली वाणीसे जो कुछ कहा जाता है, वह श्रोताके हृदयमें उसकी शङ्काको दूर करके सब और ब्यान हो जाता है---ठीक उसी तरह, जैसे जलमें डाटा हुआ तेल उसमें सब और पैल जाता है । जिसमें द्रप्रान्त और मनोहर पद नहीं होते, जो दर्वीच होता है, जिससे श्लोय प्रकट होता है तथा जिसका प्रत्येक अक्षर अपने स्थानसे च्यत होता है और जिसके कई वर्ण सुँहमें ही रह जाते हैं-स्पष्टतः उच्चारित नहीं होते, ऐसा उपदेशवाक्य श्रोताके हृदयतक नहीं पहुँच पाता । वह राखमें आह्नतिके रूपमें डाले गये धीके समान व्पर्थ हो जाता है। साधो ! इस भूतलपर जो-जो महा-भारत आदि आख्यान तया छोटी-छोटी कथाएँ हैं, जो-जो प्रमाणोंद्वारा जाननेयोग्य प्रमेय प्रन्य हैं, जो औचित्यसे यक्त तथा शब्द और अर्थ दोनों ही दृष्टियोंसे मधुर एवं कोपन हैं, वे सभी लोकप्रसिद्ध दशन्तों तथा प्रमाणयुक्त दर्शनोंके प्रतिपादनपूर्वक वर्णित होनेपर उसी प्रकार श्रोताके हृदयमें शीव्र प्रकाशित हो जाते हैं, जैसे स्वेत किरणवाले चन्द्रमाके प्रकाशसे सारा विश्व प्रकाशित हो (मर्ग ८४) उठता है।

यह दृष्य-प्रपञ्च मनका विलासमात्र है, इसका ब्रह्माजीके द्वारा अपने अनुभवके अनुसार प्रतिपादन

श्रीविसष्टिजी कहते हैं—निष्पाप रधुनन्दन ! पूर्व- उनकी कहीं हुई कथाके साथ में तुम्हें बता रहा हूँ। पहलेकी कालमें ब्रह्माजीने मुझे जो उपदेश दिया था, वह सत्र बात है, मैंने कमल्योनि भगवान् ब्रह्माजीसे पूछा—'ब्रह्मन् ! ये सृष्टिके ससुदाय ( ब्रह्माण्ड ) कैसे प्रकट होते हैं ? मेरे इस प्रश्नको सनकर छोकपितामह समवान् ब्रह्माने मझसे यह महत्त्वपूर्ण बात कही ।

बद्धा जी बोले----बत्स ! यह मन जगत्-भावको धारण करनेकी शक्तिसे सम्पन्न है, अतः यही इस तरह सब पदार्थिक रूपमें रक्तरत होता है, जैसे जल ही जलकायमें फैले हुए विचित्र अवतेकि राष्ट्रें स्करित ( भासित ) होता है । पहलेक किसी कल्पकी बात है । मैं अपने डिनके आरम्भमें वब सोकर उठा और संसारकी स्रिकी इच्छा करने लगा, उस समय कैसी घटना बटित हुई, यह बताता हैं; सनो । एक दिन संध्याके समय(कल्पके अन्तमं ) सारी सृष्टिया संद्यार वास्के मैंने एकाम्र एवं खम्भिचित्त हो अकेले ही वह रात वितायी। रात्रिके अन्तमं में जाग उटा और विधिष्टर्वक संघ्या करके प्रजाकी सृष्टि करनेके किने मैंने अपनी फैटी हुई ऑखें आकाशमें लगावी---में एकटक दृष्टिसे आकाशकी ओर देखने लगा । ज्यों ही दृष्टि डाली, त्यों ही मुझे आकाश अत्यन्त विस्तृत, अन्तरहित और अन्य डिग्बायी दिया । वह न तो अन्य-कारसे व्यात था और न तेजसे ही ।

'अब मैं सृष्टिके लिये संकल्प कहाँ' ऐसा निश्चय करके मैंने सुक्ष्म चित्तसे विद्युद्ध भावके साथ उस खट्ट ( सृष्टिके योग्य ) वस्तुकी समीक्षा--पर्यालोचना आस्म की । इतनेमें ही उस विशास अकाशके भीतर मैंने मनसे अनेक बड़े-बड़ ब्रह्माण्ड देखे, जो पृथक्-पृथक् विद्यमान थे । उन नवर्का स्थिति व्यवस्थित थी । कहीं कोई प्रतिवन्य नहीं था । उन हद्याण्डोंमें दस पद्मयोनि ब्रह्मा विराजमान थे, जो मेरे ही प्रतिविध्य-से प्रतीत होते थे। वे सभी कमलकोशके निवासी थे और राजहंसींपर चढ़े हुए थे। पृथक्-पृथक् स्थित हुए उन ऋताण्डोंमें जरायुज आदि चार प्रकारके प्राणी उत्पन्न हो रहे थे। उन सभी ब्रह्माण्डोंमें जल देनेवाले, विद्युद्ध ( अवग्रह आदि दोपोंसे रहित ) मेघ-समुदाय छा रहे थे । बड़ी-बड़ी नदियाँ वहती

थीं और समुद्रोंके समान गर्जना करनी थीं । आकार में अनेक सूर्य तपते थे तथा महद्रण इन्दर-उचर संचरण ऋरते थे । स्वर्गमें देवता, भृतलपर मनुष्य तथा पातालोंने रहका दानव एवं नाग यथेष्ट कीडाएँ करते थे । कालकार्जने गुँथी हुई तथा सर्दी, गरमी और वर्षाके खमाववाठी सह ज्यतर्षे वयासमय प्रकट हो फट-फ्रुटेनि सम्पन्न होका भूमण्डलकी सब औरसे शोमा बड़ाही थीं । प्रत्येक विकास स्तर्ग और नरकरापी फल देनेवाले शुभाशुभ आचारका प्रतिपादन करनेवाली स्पृतियाँ सर्वत्र प्रीवताको प्राप्त थां--- उनका सब ओर प्रचार और प्रसार था। भीन और मोधारापी फल चाहनेवाले विभिन्न जातिके सक्ता प्राणी कमशः अपनी अभीष्ट वस्त पानेके लिये यथासक्य प्रथम करते थे । सात लोक, मात द्वीप, सानों समुद्र और सातों पर्वत, जो काउद्वारा नष्ट होनेत्राले हैं. ब्लंड कोळहल्से सक्त प्रतीत होते थे। उन वराण्डोंने अन्यकार कहीं ( खुळे स्थानींनें ) श्लीण हो गवा था, ( पर्वनकी गुफा आदिमें ) अधिक स्थिर होकर छ। रहा था और कहीं सब ज्ञाड़ियों एवं कुर्ख़ोंमें लेशमात्र तेज़रें मिश्रित होकर विद्यमान था । नमरूपी नीव कमव्दे श्रीतः मेघरूपी भ्रमर महरा रहे थे तथा तारक-समृहरूपी केलरेंसि वह परिपूर्ण था । मेरु पर्वतके कुञ्जोंमं कल्पान्तकालके मेत्रोंकी माँति वनीभृत बुहामा हा रहा था, जो लेनज़के फलके भीतर रहनेवाळी सफेद रुईके समान दिखायी देता: था । लोकालोक पर्वत ही जिसकी करवनी है, गर्जत हुए रामुद्र ही जिसके आभूषणोंकी इनकार हैं तथा जो अपने ही रहोंसे विभूपित है, वह पृथ्वी उन ब्रह्माण्डोंने उसी प्रकार विराजमान थी जैसे कोई कुलाङ्गता अपने उल्लाः-पुरमं निवःस करती हो ।

भुवनरूपी गट्टोंमें रहनेवाले बहुत-से प्राणी जिनमें र्वाजके समान जान पड़ते थे, वे पृथक-पृथक ब्रह्माण्ड-गोलक अरुण तेजसे प्रकाशित हो अनारके फटोंके समान दिखायी देते थे। चन्द्रमाकी कलाके समान निर्मेख

सिक्षिप्त योगवासिष्ठ

कान्तियाली, तीन प्रवाहवाली तथा ऊपर-नीचे एवं मध्य — तीन मागीपर विचरनेवाली गङ्गा जगतरूपी पुरुपके यही-वर्वातकी माँति संशोभित हो रही थी । दिशारूपी व्यवाओं में विश्वदार्त्यो फुलोंसे यक्त मेवरूपी पछव वायुसे टकशकर इचर-उत्तर झोंके खाते. बिखर जाते और फिर नये पैटा हो जाते थे । विभिन्न भुवनोंके भीतर सगृह-के-समृह वसे हुए देवता, असर, मनुष्य और नाग भूलस्के फर्लोमें बहनेवाहे पच्छोंके समान जान पहले थे । उन टोकोंमें यग, कल्प, क्षण, छत्र, कला और काष्ट्रा आदिसे सक्त एवं स्टाके अतर्थित विनाशको प्रतीक्षा करनेवाला काल प्रवाहरूपसे स्थित था । अपने शुद्ध एवं उत्तर चितके द्वारा ंत्ना दृहय देखकार में बड़े विस्मयमें पड़ गया कि यह क्या है और कैसे प्रकट हुआ है । इस स्थूळ नेत्रसे जो मुझे दुळ भी नहीं दिग्यायी देता, उसी अनुपन मायाज्ञायको में मनसे आकाशमें स्वष्ट देख रहा हूँ-यह कैसे सम्मय हुआ है ? उसके बाद देखक उस मायाजालको देखनेक पश्चात मैंने मनसे ही उस ग्रह्माण्डने आकाशसे एक रूर्यको अपने समीप बुलाकर पूछा---

'देत्रदेतेश्वर ! महातेजसी सूर्य ! आओ, तुम्हारा स्नागत है' यों कहकर मैंने पहले तो उनका स्नागत किया। फिर उनके सामने अपना प्रश्न इस प्रकार स्क्खा— 'भगवन्! तुम कौन हो ? तुम्हारा यह जगत् कैसे उत्पन्न हुआ ! इसके अतिरिक्त जो और जगत् दिलायी देते हैं, इनकी उत्पत्ति भी किस प्रकार हुई हे ? निप्पाप देव ! यदि जानते हो तो पह सब बताओ ।' मेरे इस प्रकार पूछनेपर उन्होंने मेरी ओर देखा और पहचान दिया। फिर मुझे नमस्कार करके उन्हम पदोंसे युक्त नाणीहारा इस प्रकार कहा।

सूर्य बोले—जगदीश्वर ! आप इस दृश्य-प्रपञ्चके नित्य कारण हैं, फिर भी इसे जानते केंस गती ! और बिंद जानते हैं तो मुक्षमे पूछते क्यों हैं ! मर्पव्याधा देय ! यदि मर्पा वार्त हैं तो मुक्षमे पूछते क्यों हैं ! मर्पव्याधा देय ! यदि मर्पा वार्त हुनते कि लिये आपक भनमें की त्यूहल हो तो सुनिये । महत्मन्! आप परम महान् परमात्मा हैं (आपसे कुछ भी अज्ञात नहीं हैं) । भात्-अग्रत्भात वोश न होनेसे जो मोहमें डालने गली हैं तथा जिनसे अन्यस्त नाना प्रकारकी सुख्यों होनी रहती हैं, उन स्वस्तत् अञ्जों (संकल्यों) से जो विस्तारको प्राप्त हुआ है, वह मन ही यहाँ विविध पदार्थिते रूपमें विलिशत हों रहा है । तास्पर्य यह कि यह सारा दृश्य प्रपन्न मगका ही विलास या संकल्प है। (सर्ग ८५-९१)

स्भुळ-अरीरकी निन्धा, अनोमय ग्रारिकी विशेषताः उसे सत्कर्ममें लगानेकी घेरणा, बजा और उनके ग्रारा निर्मित जगत्की मनोगयता, जीवका खळप और उसकी विविध सांसारिक गति तथा सृष्टिके दोप एवं भिष्यात्वका उपदेश

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रातुन्दन ! इस संसारमें ब्रह्मासे लेकार स्थानपर्यन्त सभी जातिके प्राणियोंके सदा दो-दो शरीर होते हैं । एक तो मनोमय शरीर होता है, जो जी जीवतापूर्वक सब कार्य करनेवाला और सदा चन्नाल है । दूसरा मांसका बना हुआ स्थूलशरीर है, जो मनके बिना कुछ नहीं कर सकता । उक्त दोनों शरीरोंमेंसे जो मांसमय स्थूलशरीर है, बह सभी लोगोंको प्रत्यक्ष दिखायी

देता है। उसीपर सब प्रकारके शापों, विवाजों ( आमि-बारिक इत्यों ) तथा विप, शख आदि विनाशके साधन-समझोंका आक्रमण होता है। यह मांसमय शरीर असमय, दीन, क्षणमङ्गुप, कमळके पत्तेपर पड़े हुए जळके समान चक्कळ तथा प्रारव्य आदिके अधीन है। देश्शारियोंका जो यह मन नामक दूसरा शरीर है, वह तीनों लोकोंमें प्राणियोंके अधीन होकर भी प्रायः अधीन नहीं रहता वह यदि सदा बने रहनेवाले घैर्यका अवलम्बन करके अपने पौरुषके सहारे स्थित होता है, तो दुःखोंकी पहुँचसे बाहर हो जाता है—द:खके हेतभूत जो दोप हैं, वे उसे दूषित नहीं करते । प्राणियोंका मनोमय शरीर जैसे-जैसे चेटा करता है, वंसे-ही-वंसे वह अपने निश्चयंत्रे एकमात्र फलका मागी होता है। मांसभय देह (पाञ्चभीतिक स्थुलशरीर ) का कोई भी पौरुष-क्रम सफल नहीं होता, परंत मनोमय शरीरकी प्रायः सभी चेटाएँ सफल होती हैं (क्योंकि मन ही प्रधान है )।

माण्डव्य ऋषिने मानविक परुपार्थसे मनको सगरहित और दु:खरान्य बना शुर्लीपर चड़कर भी सम्प्रगं क्लेशोंपर विजय प्राप्त कर ली थी। अन्वकारपूर्ण कुएँ में भिरे होनेपर भी दीर्घतपा ऋषिने मानसिक यहाँका ही अनुप्रान वारके देवताओंका पर ( खर्गलोक ) प्राप्त कर लिया था । दूसरे भी जो सावधान धीर देवता और महर्षि हैं, वे मनसे की जानेवाली उपासना अथवा ध्यानका तनिक भी त्याग नहीं करते । संसारमें सावधान वित्तवाला कोई भी प्ररूप कभी खप्त अथना जागरणमें भी दोप-समृहोंसे थोड़ा-सा भी असिभूत नहीं होता । इसलिये प्ररूपको चाहिये कि वह इस संसारमें पुरुषार्थके साथ अपनी बुद्धिके द्वारा ही अपने मनको पतित्र मार्गमें ल्याचे । जैसे कुम्हारके घट-निर्साण-सम्बन्धी व्यापारके अनन्तर घडा अपने मृत्पिण्डावस्थाको त्याग देता है, उसी प्रकार एउन उत्तर पदार्थेकी वासनाके पथात् पूर्वकी स्थितका त्याग कर देता है (तात्पर्य यह है कि आगेकी दढ़ वासनासे पिछर्चा वासना नष्ट हो जानी है ) ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-एवनन्दन ! भगवान् ब्रह्माने पूर्वकालमें मुझसे ये वातें कहीं थीं, उन्होंका आज मैंने तुम्हारे समक्ष वर्णन किया है। नाम और रूपसे रहित उस सर्वात्मा इयसे सम्प्रण प्रपञ्च उत्पन्न होता है । वह समय

# माण्डन्य ऋषिकी कथा महाभारतः आदिपर्वः अध्याप १०६ में है।

पाकर खयं ही घनताको प्राप्त हो संकल्प-विकल्परूप मनकी सामर्थ्यसे मनोष्डप वन जाता है । इसकिवे श्रीयम ! जो य परमेष्टी ब्रह्मा हैं, इन्हें तम परपारमाना, समिटि मन हैं? समझो । सभित मनाध्य तस्य ही जिनका आवार है, वे भगत्रान् ब्रह्मा संदरत्यस्य होनेके कारण जिस दस्तुका संकल्प करते हैं, उसीको देखते हैं । तदनग्तर उन्होंने इस अविद्याकी कारपंता की । अनात्मामें आत्याका अभिमान होना ही इस अत्रिवाका खरूप है । फिर उन जजाने क्रमशः पर्वत, तण और समद्रश्चप इस जगत्र्का अल्पनः की । इस प्रकार यज्ञी जमशः परव्य-तत्त्रसे या सृष्टि आयी है, तनापि ग्रह्म छोगोंको यह और ही किसीसे उत्पन्न हुई दिग्वाची देती है। बल: श्रीराम ! तीनी खेबोंके भातर वर्तभान सम्पूर्ण परार्थीकी उत्पांस हक्षे हा हुई हे--अंक उसी तरह, जैसे तर्झेंकी उत्पक्ति समुद्रसे होती हैं । जो अन्य व्यष्टि-चेतन शक्तियाँ अर्थात प्राणी हैं, वे सब बास्तवमं सर्वशक्तिमान हताने अभिन ही हैं--साक्षात् ब्रह्मखरूप ही हैं। जब यह जगत् विस्तारको प्राप्त होता है, तब वे ही प्राणी समिटि-मनरूप हडासे प्रीकर्मानसार विकासको प्राप्त होते हैं। ये सब सहस्रों व्यप्टि चेतन संसरणशील जीव कहे जाते हैं। वे जीव राचिदानन्द्रधन परमात्मासे ही प्रकट होकर आदाशमं तत्मावाओंके साथ संयक्त होते हैं। फिर आकाशस्थित वायओंके मध्यक्ती जो चौदंह श्रेणियोंके विभक्त जीव हैं, उनमेंसे जिल प्रकारकी जीव-जातिने रहनेसे जो जीव जैसी वासना और कर्मके अभ्यासमें प्रवत्त होते हैं, उसी जीव-जातिकी प्राणशक्तिहास व स्थावर अयवा जङ्गम शरीरमें प्रविष्ठ हो। रज-वीर्यन्हपी बीजमायकी प्राप्त होते हैं। तत्पश्चात योनिसे जगत्मं जन्म प्रहण करते हैं। तद्यन्तर वासना-प्रवाहके अनुसार व्यक्ते क्रिफलके भागी होते हैं। फिर ग्राम और अग्राम

१. जीवोंकी (इदंप्रथमता) आदि चीदह श्रेणियाँ आगे वतायी जायँगी ।

बासनाओंसे युक्त गुण्य-पाप कर्मरूपी रस्सियोंसे जिनका किङ्क्सिरीर बँधा है, ऐसे वे जीव धूमते हुए कभी उत्तम कोड़ोंमें जाते हैं और कभी नरकोंमें गिरते हैं।

जीवोंकी गे सव जातियाँ वासनारूप ही हैं। कितने ही बंग हजारों जन्मोंतक कर्मरूपी ववंडरमें पड़कर चक्कर काटते हुए जंगलके पत्तोंकी माँति झड़ जाते हैं और चुर्कतके कुक्षिभागमें लुड़कते फिरते हैं। कितने ही जीव जिन्हें सचिदानन्दवन परमत्माका ज्ञान नहीं है, अतएव जो मोहित रहने हैं, वे असंख्य जन्म धारण करते हैं। चिरकालसे जन्म लेकर इस संसारमें सेकड़ों कल्पोंतक ज्ञाम और मरणकी परम्परामें बँधे रहते हैं। कतिपय जीव, जिनके कई अधुन्धर जन्मान्तर व्यतीत हो चुके हैं, क्रियान जन्ममें शुभक्षपरायण हो इस जगत्में विचरण करते हैं। कई जातिके जीव तत्त्वज्ञान प्राप्त करके उसी तक्ष्य परमपदको प्राप्त हो गये हैं, जैसे वायुसे उड़ाये हुए स्मुद्धके जलविन्दु पुन: समुद्रके ही जलमें प्रवेश कर जाते

हैं । इस प्रकार यहाँ परमपदरूप ब्रद्धसे सम्पूर्ण जीवोंकी गुण और कर्मके अनुसार उत्पत्ति (सृष्टि ) हुई है । यह सृष्टि आविर्माव और तिरोभावके कारण धाणमङ्गर है तथा जन्म-मरणकी परम्पराको प्रकट करनेवाटी है। वासनारूपी विषकी विषमतासे उत्पन्न हुए नाना प्रकारके दु:खरूपी ज्वरको धारण करती है । अनन्त संकटोंसे भरे द्वए अनर्थकारी कार्योंका समादर करनेवाटी हैं । अनेक दिशाओं, देशों, कालों तथा त्रितिय पर्वतोंकी कन्दराओंमें घुमानेत्राळी---कर्मफळका भोग करानेवाळी है। खयं निर्मित उत्तम विचित्रताओंसे इसने चारों ओर भ्रमका जार बिछा स्वाहा है। परमार्थदृष्टिसे यह सृष्टि असत ही है। वत्स रामभद्र! विक्षव्य मन ही जिसका शरीर है, वह संसाररूपी जंगळकी जीर्ण-शीर्ण ळता यदि तत्त्वज्ञानरूपी कुल्हाड़ीसे जड़सहित काट दी जाय तो फरसेसे काटी गयी बेलके समान यह फिर पनप नहीं ( सर्ग ९२-९३ ) सकती ।

जीवोंकी चौदह श्रेणियाँ तथा परब्रह्म परमात्मासे ही उत्पन्न होनेके कारण सबकी ब्रह्मरूपता

श्रीविसेष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! सात्विक, राजत और तामस भेदसे सभी पदार्थ उत्तम, मध्यम और अध्यम—हन तीन श्रेणियों में विभक्त होते हैं। इनकी जो अध्यम—हन तीन श्रेणियों में विभक्त होते हैं। इनकी जो अध्यम विभन्न सुवनों में उत्पत्तियाँ वतायी गयी हैं, उनका विभाग इस प्रकार है—बताता हूँ, सुनो । जिस्स जीवको अपने पूर्वजन्त्रमें शम, दम आदि समस्त स्तावन तथा गुण-सम्पत्ति प्राप्त होनेपर भी ज्ञान नहीं हुआ, वह जीव इसी जन्ममें ज्ञान-व्याभक्ते योग्य वनकर उत्पन्न होता है; अतः यही उसका प्रथम जन्म है। उस श्रेणीके जीवका वह जन्म 'इर्न प्रथम' नामसे किस्त्यात होता है । यह इरम्प्रथमता पूर्व-जन्मके ख्राप्त अभ्याससे प्रकट होती है । वही इरम्प्रथमता खिद पूर्वजन्ममें वैराग्यकी कभीके कारण ग्रुम ठोकोंका आक्रम लेनेवाली रही हो अर्थात उत्तम ठोकोंकी प्राप्ति-

के लिये किये गये शुभ कमोंसे संयुक्त हो और इसीलिये विचित्र संसार-वासनाके कारण भोग-व्यवहारवाली हो तो भोगोंसे वासनाका क्षय होनेपर वह शुळ ही जन्तोंमें मोक्षकी प्राप्ति करा देती हैं। अतः शान्ति आदि गुणोंसे युक्त होनेके कारण उस दूसरी जीव-जातिको 'गुण-पीवरी' सहते हैं।

श्रीराम ! नाना प्रकारके सुख-दु:खरूपी फलोंको देनेमें मुख्य कारणभूत पूर्वजन्मके पुण्य और पापका अनुमान करानेवाली जो जीवोंकी श्रेणी है, उसे पुण्यास्मा पुरुषोंने 'ससत्त्रा' कहा है (क्योंकि वह सत्त्वगुणकी दृद्धिके द्वारा मोक्षकी भागिनी होती है)। जो जीव-श्रेणी विचित्र संसारकी वासनाओंसे युक्त होकर अध्यन्त कल्लाकत हो गयी हो अर्थात् पूर्वजन्ममें संचित किये गये अधिक दुष्कर्मजनित दुर्वासनाओंसे मलिन हो गयी

हो और माँति-भाँतिके भले-बरे फल प्रदान करनेवाले मुख्य कारणभूत पूर्वजन्मके धर्म और अधर्मका अनुमान करानेवाली हो, वह सहस्रों जन्मोंमें ज्ञानकी भागिनी होती है। इसलिये साधपरुष उसे 'अधमसत्त्वा' कहते हैं । वहीं र्जावश्रेणी, यदि अध्यतम-शास्त्रसे विसुख होनेके कारण असंख्य, अनन्त जन्मोंके पश्चात् वर्तमान जन्ममें भी उसके मोक्ष होनेमें संदेह ही रह जाय तो उसे 'अत्यन्त तामसी' कहते हैं । नूपश्रेष्ठ श्रीराम ! जीवकी जो उत्पत्ति पूर्वजन्मकी वासनाओंके अनुरूप एवं वैसे ही आचार-ञ्यवहारवाळी हो तथा दो-तीन जन्मोंके अनन्तर जिसे मनुष्य-जन्म प्राप्त हुआ हो और वैसे ही कार्य कर रही हो, वह लोकमें 'राजसी' कही गयी है। जिसके लिये ज्ञान-प्राप्तिके योग्य जन्मका भिलना दुर नहीं है, जब जीवको ऐसी उत्पत्ति सलभ हो जाती है, तब उस जन्ममं मृत्य होने मात्रसे उसमें मोक्ष-प्राप्तिकी योग्यता भा जाती है । उस जन्ममें उसके द्वारा वैसे ही कार्य होनेसे जो अनुमान होता है, उसके आधारपर ही ममक्षओंने उस अवस्थाको 'राजस-सात्त्रिकी' कहा है। वही उत्पत्ति यदि पूर्वोक्त मनुष्य-जन्मोंसे भिन्न, थोड़े-से हीं ( देवता आदि ) जन्मोंने कमशः ज्ञान-प्राप्तिके द्वारा मोक्षकी मागिनी हो तो वैसी उत्पत्तिको उसके ज्ञाता विद्वान 'राजस-राजसी' कहते हैं । वही यदि राजस-राजसीकी अपेक्षा चिरकालमें मोक्षकी इच्छासे सम्पन्न होकर सैकड़ों जन्मोंके पश्चात् मोक्ष-प्रातिकी अविकारिणी हो और ऐसे कार्योंका आरम्भ करे, जिनसे राजस एवं तामस कर्मजनित फलोंकी प्राप्ति हो तो वह जीव-जाति या जीव-श्रेणी सज्जन प्रस्पोंद्वारा 'राजस-तामसी' कही गयी है। यदि वही उत्पत्ति ऐसे कार्योंका आरम्भ करे, जिनसे सहस्रों जन्मोंके पश्चात् भी मोक्ष मिळनेंयं संदेह ही रहे, उसे 'राजसात्यन्तत,मसी' कहा गया है। सर्गके अदिमें हिरण्यगर्भ ब्रह्मासे मनुष्योंकी उत्पत्ति हुई है। तभीसे सहस्रों जन्म भोग छेनेके पश्चात्

भी यदि बहुत जन्मोंने बाद चिरकालमें मोध्र मिळनेकी सम्भावना हो तो महर्षियोंने उसे 'तामसांग उत्पत्ति कहा है । यह तामस उत्पत्ति यदि तामस योनि होनेपर भी मोध्रकी सम्भावनासे गुक्त हो और वसे ही कर्मोंक आयोजनसे सुरुगोमित होती हो तो उसे विद्वान् पुरुष 'तामससस्त्रा' कहते हैं । तामस-राजस गुणोंसे सम्पन्न करिपय जन्मोंमें ही जहाँ मोध्र-प्राप्तिकी सम्भावना हो, उस उत्पत्तिको 'तमोराजसरूपिणी' कहा गया है तथा जो उत्पत्ति पहलेके हजारों जन्मोंसे लेकर आगे होनेवाले सेकड़ों जन्मोंतक मोध्र-प्राप्तिकी योग्यतासे रहित हो, उसे उत्पत्तिकी श्रेणीका विभाजन करने और जाननेवाले विद्वानोंने 'तामस-तामती' कहा है । जिस उत्पत्तिमें अतीतकालके लाखों जन्मोंते लेकर भविष्यकालके लाखों जन्मोंतक मोध्र मिलनेमें संदेह ही रहे, उसे 'अत्यन्त तामसी' कहते हैं ।

प्राणियोंकी ये सारी जातियाँ पूर्व-वर्मानुसार उत्पन्न होती हैं---ठीक उसी जैसे कुछ चन्नल हुए समुद्रसे तरहें उठती रहती हैं। जीवोंकी ये सभी श्रेणियाँ उसी तरह ब्रह्मसे उत्पन्न हुई हैं, जैसे प्रज्यित अपिसे चिनगारियाँ प्रकट होती हैं। जैसे सुवर्गसे कड़े, वाजूबंद और केयर आदि आसूषण प्रकट होते हैं, उसी प्रकार ब्रह्मसे सारी जीव-श्रेणियाँ पूर्व-वासना और कमेंकि अनुसार उत्पन्न होती हैं। श्रीराम ! जैसे घटाकारा, स्थाल्याकारा और छिद्राकारा आदि आकाराके ही कल्पित रूप हैं, उसी तरह अजन्मा परब्रह्मकी ही सम्पूर्ण प्राणिवर्गके रूपमें कल्पना हुई है । अतः वे सब प्राणी ब्रह्मके ही रूप हैं । जैसे जरुसे फहारें, मॅंबरें, लहरें और बुँदें प्रकट होती हैं, अत: सर जलरूप ही हैं, उसी तरह सम्पूर्ण लोक-स्वनाएँ परहार पदसे ही प्रकट हुई हैं, अत: खरूप ही हैं।

श्रीराम! जैसे सूर्यके तेजसे ही मृग-तृष्णारूपिणी

 हो जाती हैं। खुलन्दन ! इस प्रजार भगवान् एख्कर परमात्माकी इच्छारी व्यवहारमें लगे हुए जो विचित्र आकारवाले खप-वैभवते सम्पन्न पूर्वीक्त प्राणिवर्ग हैं, वे आगसे प्रवट होनेवाली चित्रगारियोंके समान विधित्र क्षेत्रोंमें आते, जाते और केंची-नीची कोनियोंने जन्म लेकर श्रमण वस्ते हैं। (सर्ग ९४)

#### कर्री और कर्मकी सहोत्पत्ति एवं अभिचता तथा चित्त और कर्मकी एकताका प्रतिपादन

श्रीवसिप्टची कहते हैं-स्यूनन्दन ! जैसे वृष्ट्रसे फूल और उसकी गन्व दोनों साथ ही उत्पन्न होते हैं, इसी प्रकार सृष्टिके आदिमें परम-पश्रूप व्रह्मसे परस्पर अभिन कर्म और कर्ता दोनों खयं (खभाववरा) ही एक साथ प्रकट हर । जैसे अज्ञानी लोगोंकी दृष्टिमें सर्वत्र फैले इए निर्मल आकाशके भीतर नीलिमा प्रतीत होती है, उसी तरह समस्त संकल्पोंसे रहित सर्वव्यापी विश्रद्ध ब्रह्ममें अज्ञ पुरुषोंकी दृष्टिसे ही जीवोंका प्राकट्य प्रतीत होता है । राधव ! जहाँ अज्ञानी लोगोंका ही शाचार-व्यवहार दिखायी देता है, वहींपर 'जीव ब्रह्मसे उत्पन्न हुए हैं' ऐसी उक्तियाँ टिक पाती हैं । किंत जहाँपर ज्ञानी पुरुषोंका व्यवहार है, वहाँ यह कहना शोभा नहीं देता कि 'यह वस्तु तो ब्रह्मसे उत्पन्न हुई है और यह नहीं हुई है। अतः मेददृष्टिसे जो शोचनीय द्वैत-कल्पना की गयी है, उसे व्यवहारमात्रके छिये स्वीकार करके यह उपदेश दिया जाता है कि 'यह बड़ा है और ये जीव हैं। वस्तवमें यह कथन केवल वाणी-का विलासमात्र है। ये सब जीवराशियाँ सदा उस परमात्मामें स्थित रहती हैं, उसीसे उत्पन्न होती हैं और उसीमें लीन हो जाती हैं। रघनन्दन ! जैसे फल और गन्ध एक दूसरेसे अभिन्न हैं, उसी तरह पुरुष (कर्ता) और कर्म परस्पर अभिन्न हैं। ये परमात्मासे प्रकट होते और धीरे-धीरे उसीमें लीन हो जाते हैं। ये दैत्य, नाग, मनुष्य और देवता इस जगत्में वस्तुत:

उत्पन्न हुए निमा ही वासनाओं के साथ उत्पन्न होते-से प्रतीत होते हैं और तुरंत गमन आदि क्रियासे युक्त हो जाते हैं। साथो ! उन दैत्य, नाग, गमुष्य और देवता आधिके संनार-अमग्यं आस्तके युगार्च अम्पन्न स्वार्चके अभावके अतिरिक्त दूसरा कोई कारण नहीं दिखाई देता । वह आस्मविस्मरण ही जन्मान्तररूपी फल्ट प्रदान करनेवाला है।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—भगवन् । शृति, स्पृति-रूप प्रामाणिक दृष्टिनाले, वीतराम मृद्यियोद्वारा अर्थमे श्रुतिसे विरोध न स्वनेवाले जो-जो स्पृति, पुराण एवं इतिहास आदि प्रन्य सिद्धान्त-निर्णयपुर्वम रचे गये हैं, वे सक शाल कहेलाते हैं। जो महान् सत्त्वगुणसे सम्प्रज्ञ, बोह् ( ज्ञानी ) और समदर्शी हैं तथा जिन्हें अतिर्वचनीय महाका साक्षास्कार हो चुका है, वे पुरुप साधु ( श्रेष्ट संत ) कहे गये हैं। जिन्हें तत्वज्ञान नहीं हुआ है, उन पुरुषोंके सम्पूर्ण कर्मोकी सिद्धिके लिये ( उन्हें धर्म और महातस्वका साक्षास्कार महानेके लिये ) श्रेष्ट पुरुषोंका रादाचार और श्रुति-स्पृतिक्ष्प शाल—ये ही दो नेत्र हैं।

उनकी दृष्टि सदा इन (दोनों—सदाचार और शाक्ष)-का ही अनुसरण फरती है। जो पुरुष श्रेष्ठ व्यवहारके ळिने शास्त्रका अनुसरण नहीं करता, उसका सर्गा शिष्टजन बहिष्कार कर देते हैं और वह दु:श्वेमें निमन्य हो जाता है । प्रमो ! इस लोकमें और वेदमें भी ऐसा सुना जाता है कि कर्म और कर्ता यहाँ कमशः एकवें-वाद-एक उत्पन्न होकर कार्य-कारणमावसे परस्पर मिले इए हैं । कपेंके द्वारा कर्ताका निर्माण होता है और अङ्कुरसे विज्ञ । यह न्याय लोका और वेदमें भी प्रसिद्ध है । जिस वासनाके कारण जीव इस संसारण्या पिंजड़ेमें डाला जाता है, उसी धासनाके अनुसर उसे फल भी मोगना पड़ता है । भगवन् ! जाननेथोग्य तत्त्वके झात ओंंगे श्रेष्ट महर्षे ! मुझे ठीक-ठीक वताइये कि जीवका किया हुआ कर्म फललपमें अवस्य परिणत होता है या नहीं । यदि कर्मका फल अवस्य मिलना है, तब प्राणियोंके जन्म आदिमें वही हेतु हुआ । किर आपने उत्पत्तिको अकारण या अज्ञानकल्यित केंसे बताया ? मेरे इस महान् संदायका निवारण कींजिये।

श्रीवित्रिष्ठजीने कहा— खुनन्दन ! में तुम्हें साधुन्नद्र देता हूँ, तुमने मेरे सामने यह बड़ा सुन्द्र प्रदन रमखा है। सुनो, में तुम्हें इसका उत्तर देता हूँ, जिससे पूर्णतथा झानवा उद्य हो जाता है। यह संकल्प-निकल्पासक माचा विकास ही कर्माका कारण है— उसीके अनुसार फल प्राप्त होता है। मनके संयोगके विना किये हुए कर्म फल्ट्रायक नहीं होते। सृष्टिके आरम्पर्म परम-परस्थी ब्रमसे जब मनस्थी तस्त्र उत्यन्न हुआ, तमी उस मनके संकल्पके अनुसार जीवोंका कर्म भी

उत्पन्न हुआ और जीव पूर्ववासनाके अनुसार देहवाला होनेके कारण देहमें शहंम यसे स्थित है। (मनसे ही कर्मकी उत्पत्ति हुई: इसिंठेने बीज और ब्रधकी भाँति कारण-कार्यख्या गन और कर्म परस्पर अभिन्न हैं।) जैसे अभिज्ञहरूपसे स्थित हुए पुष्प और सुगन्त्रमें यहाँ भेद नहीं है, उसी प्रकार परस्पर अभिन्न मन और कार्मि भी भेद नहीं है । इस जगत्में कियाका होना ही विद्वानोंद्वारा कर्न बताया गया है । उस वियाका आश्रयमृत देह भी पहले मन ही था अर्थात् यह देह भी मनाता ही संकल्प होनेके कारण मनोद्धप ही है। इसी ग्रजार किया भी मनका ही संकल्प होतेसे मनका ही खन्द्रप है। न ऐना कोई पर्वत है, न आकाश है. न सभद्र है और न ऐसा कोई छोक ही है, जहाँ किये हुए अपने कर्मीका पत्ल नहीं प्राप्त होता ( तात्पर्य यह कि कर्मीका फल अवस्यम्भावी है। ज्ञानपृक्ति किया हुआ कर्म च हे पूर्वजन्मका हो या इस जन्मका, वह क्रियारूप प्रस्पार्थ ही प्रस्कता परम प्रयक्त है । वह कभी निष्फल गढ़ां होता । जो सक्त प्ररूप है, उसीके कर्मका नाश होनेपर मनका नाश होता है मनका नाश ही कर्मका अभाव है। जो मुक्त नहीं है, उसके कर्म और मनका नाश करावि नहीं होता। अग्नि और उपाताकी भाँति सद। परस्पर मिले हुए चित्त और कर्म-इन दोनोंमेंसे एकका अभाव होनेपर दोनोंका ही अभाव हो जाता है। (सर्ग ६५)

#### मनका खरूप तथा उसकी विभिन्न संज्ञाओंपर विचार

श्रीरामचन्द्रजीने कहा — अधन् ! जो जड होकर भी अजड (चेतन) के समान आकार धारण किये हुए है, उस मनके संकल्पास्ट्र खरूपका आप मेरे समक्ष विस्तारपूर्वक वर्णन कीजिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रञ्जनदन ! सर्वराकिमान्, भ्रामान् विज्ञानानन्दघन परमात्मतत्त्वकी राकिसे

रचित जो संकल्पशय रूप है, उसीको विद्वान् पुरुष मन समझते हैं। वह मन खयं भी अंकल्पकी सामध्यसे शुक्त है। इस छोक्तंप ीसे गुणीका गुणसे हीन होना सम्भव नहीं, उसी प्रकार मनदाा कल्पनात्कका क्रियाशक्तिसे रहित होना असम्भव है। एकमात्र संकल्प ही जिसका शरीर है तथा जो नाना प्रकारके विस्तारसे सुशोभित होनेवाल

एवं फलधर्मी (फलका जनक ) है, उस चित्ररूपी कर्पने अपने ही खरूपसे इस नानाविध विज्वका. जो गायामय. निष्कारण ( हेत एवं व्रयोजनसे रहित ), विन्यासरान्य तथा वासनाकी कल्पनाओंसे व्याप्त हैं। विस्तार कर रक्खा है। जिसने जहाँ छताकी भाँति जिस दासनाको जिस प्रकार आरोपित किया है, वहाँपर कर्मानसार फल देनेकारी वह वासना ही उसे तदनुरूप फलरूपमें प्राप्त होती है। मन जिसका अनुसंघान करता है, उसीका सम्पूर्ण कर्मेन्द्रिय-वृत्तियाँ सम्पादन करती हैं; इसलिये मनको कर्म कहा गया है। मन, बुद्धि, अहंकार, चित्त, कर्म, कल्पना, संस्ति, वासना, अविद्या, प्रयत्न, रमृति, इन्द्रिय, प्रकृति, माया, शिया तथा इनके सिवा और भी विचित्र शब्दोक्तियाँ संसारभगको ही हेतुभूत हैं। चित्तभावको प्राप्त हो प्रस्तुत संसार-पदबीको पहुँचे हुए झुद्ध चेतनके अपने ही सैकडों संकल्पोंद्रारा ये भिन्न-भिन्न नाम अत्यन्त रूढ़ि (प्रसिद्धि ) को प्राप्त हुए हैं । वह शुद्ध चेतन परमात्मा ही छोकमें जीव कहळाता है । मन, चित्त और बुद्धि भी उलीके नःम हैं।

जैसे नाटकांमं नट अनेक प्रकारके रूप धारण करता है, उसी प्रकार मन भी मिल-भिन्न कर्मोंका आश्रम हे अनेक प्रकारके नाम धारण करता है । जैसे एक ही मनुष्य भोजन बनानेसे पाचक और पहानेसे पाचक कीर पहानेसे पाचक कीर पहानेसे पाचक कहलाता है—विभिन्न एवं विळ्क्षण अधिकारोंके कारण विचित्र तथा विकृत (उन-उन कर्मोंके प्रकाशक) नाम पाता है, उसी प्रकार मन भी कर्मयश उक्त नाम धारण करता है । स्कुनन्दन ! मैंने चित्तकी जो ये अनेक संब्राएँ बतायी हैं, इन्होंको अन्यान्य वाहियोंने अपनी सैकड़ों कल्पनाओंद्वारा अन्य प्रकारसे कहा है । अपने मार्वोंके अनुरूप बुद्धिका मनमें आरोप करके उन वाहियोंने मनके द्वारा स्वेच्छासे मन, बुद्धि और इन्हिय आदिके विचित्र-विचित्र नाममेद किये हैं । एक वाहीके मतसे मन जड है तो दूसरेके मतसे वह जीवसे भिन्न

है। तीसरेके मतसे वह अहंभावनाका प्रतीक है तथा चौथे वादीके मतानुसार उसका नाम बुद्धि है।

रघनन्त्रम ! अन्तःकरणके एकहरप होनेके कारण उसकी संकल्प आदि मिन्न-भिन्न वक्तियोंके मेर से निर्मित जो अहंकार, मन और बुद्धि अदि नाम भैंने बताये हैं. उनकी नैयायिकोंने अन्य प्रकारसे कलाना की है । सांख्यों और चार्वाकोंने भी उनकी विभिन्न म्हणेंमें कल्पना की है। मीमांसक, जैन, बोद्ध, बैशेषिक तथा पाञ्चरात्र आदि अन्य विभिन्न वादियोंने भी अपनी-अपनी मान्यताके अनुमार उन नामोंकी भिन्न-भिन्न प्रकारसे कल्पना कर स्क्ली है । जैसे बहुत-से राहगीरोंका एक ही नगरमें जाना होता है, उसी प्रकार उन सभी वादियोंका गन्तव्य स्थान एकमात्र पारमार्थिक पद ही है। परम पदमें आरूढ़ होनेकी इन्छात्राले वे जिज्ञास-जन परमार्थ-वस्तको न समझने तथा विपरीत बुद्धिको अपनानेके कारण अनेक प्रकारके विकल्पोंद्वारा केवल विवाद या तर्क-वितर्क करते हैं। जैसे विचित्र देश-कालमें उत्पन्न हुए पथिक अपनी विभिन्न दृष्टिके अनुसार अपने-अपने गन्तव्य मार्गकी प्रशंता करते हैं, उसी प्रकार भिन-भिन्न देशों और कालोंमें नैदा हुए वे सभी वादी दृष्टिमेदके कारण अपने-अपने मार्ग ( मन ) का समर्थन करते हैं । यह सब कुछ चित्त ही है, ऐसा अनुभव प्राय: सभी छोगोंको होता है: क्योंकि यदि चित्रका सहयोग न हो तो धनत्य इस संसारको देखकर भी नहीं देख पाता । मनको लाथ रखनेपर ही पुरुष भळी-बुरी वस्तुको सुनकर, छुकर, देखकर, आखादन-कर और मुँघकर अपने मीतर हर्ष तथा विपादका अनुभव करता है । जैसे विभिन्न रूपोंके दर्शनमें प्रकाश कारण है, उसी प्रकार विभिन्न विपयोंके अनुभवमें मन ही कारण है।

जिस पुरुपका चित्त विषयोंमें बँवा हुआ है, वह बन्यनमें पड़ता है तथा जिसका चित्त कर्मवासनाके बन्धनसे रहित है, वह मुक्तिको प्राप्त होता है। मनके एकसात्र ब्रह्माकार होनेपर संसारका लय हो जाता है। यदि चित्तसे पृथक् जगत्की सत्ता होता तो जिसका चित्त लीन हो गया है, उस सम्पूर्ण प्राणिसमुदायकी दृष्टिमें सारे जगत्का लय क्यों हो जाता (अतः चित्तसे अतिरिक्त जगत्न नहीं है)। जैसे एक ही काल विभिन्न ऋतुओंके कारण नाना रूपोंमें प्रकट होता है, उसी तरह एक ही पन विभिन्न क्योंके कारण विचिन्न आकार धारण कर लेता और अनेक नामोंसे प्रतिपादित होता है। जेसे चेतन मकड़ीसे जह तन्तुकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार नित्य-प्रबुद्ध पुरुष परम्रह्म परमात्मके संकल्पसे जह प्रकृति एवं प्राकृत पदार्थ प्रकट होते हैं। (सर्ग ९६)

#### मनके द्वारा जगत्के विस्तार तथा अज्ञानीके उपदेशके लिये करिपत त्रिविध आकाशका निरूपण एवं मनको परमात्मचिन्तनमें लगानेकी आवश्यकता

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—क्सन् ! अपके पूर्वोक्त कथनसे यह तात्पर्य प्रकट होता है कि यह जगत्कृपी आडम्बर मनसे ही आविर्भृत हुआ है । अतः यह जगत् सनका ही कार्य है ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--जैसे मरु प्रदेशका प्रचण्ड द्याम अपनेमें मृगतृष्णारूपी जलका भ्रम ग्रहण करता है, उसी प्रकार दृढ्भावनासे अनुरक्षित हुए मनने ही खयं-प्रकाश आत्मापर आवरण डालनेवाले जड जगतुको खींकार किया है । मैं ऐसा मानता हूँ कि त्रिविध प्रकारके आचार-आकाश-प्रदेश, ग्राम और नगर आदिका रूप धारण करनेवाळी विस्तृत आकृतिके द्वारा मन ही अपने खब्ह्य-का बिस्तार कर रहा है । ऐसी स्थितिमें दारीरोंक समदाय तृण, काष्ठ और लता आदिके समान हैं। अतः उनके विचारसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा । हंगं तो इनके मूळभूत केवल मनका ही विचार करना चाहिये। मैं न्तमञ्जता हूँ कि यह सम्पूर्ण विस्तृत जगत् मनसे ही व्याप्त है । मनसे भिन्न तो केवल परमात्मा ही दोष रहते हैं । यरमात्मा सर्वातीत, सर्वव्यापी और सर्वाधार हैं, परमात्माके ही प्रसादसे मन सम्पूर्ण संसारमें दौड़ लगाता एवं नाचता-कृदता है। मेरे मतमें मन ही किया है और वही विभिन्न शरीरोंका कारण है । मन ही जन्म लेता और मरता है; क्योंकि ऐसे गुण (भाव-त्रिकार) अत्मामें नहीं हैं। मेरी रायमें मन ही एक ऐसी वस्तु है, निसका विचार करनेसे वह खयं विटीन हो जाता है। मनका विट्य होनेमावसे परम श्रेय (मोक्ष) की प्राप्ति हो जाती है। अम उत्पन्न करनेवाटी मन नामकी क्रियाका क्षय होनेपर जीव मुक्त कहा जाता है। वह फिर इस संसारमें जन्म नहीं देता है।

श्रीराम ! जिनका भीतरी भाग अत्यन्त विस्तृत है, ऐसे तीन आकाश विद्यमान हैं। पहला चित्ताकाश, दूसरा चिदाकाश और तीसरा भूताकाश । जो बाहर और मीतर परिपूर्ग है, जगत्की उत्पत्ति और विनाशका ज्ञाता है तथा सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंमें व्यापक है, वह विज्ञानानन्दधन परमात्मा ही चिदाकाश कहलाता है। जो इन्द्रियों और महाभूतोंसे श्रेष्ठ है, कालकी कलना जिसका खभाव है और जिसने अपने संकल्पके द्वारा इस सम्पूर्ण जगत्का विस्तार किया है, वह समस्त प्राणियोंका हितकारी संकल्पात्मक मन ही चित्ताकाश कहा जाता है। दसों दिशाओंके मण्डलाकार विस्तारसे भी जिसका कलेवर सीमित नहीं होता तथा जो वाय और मेघ आदिका आश्रय है, वह भूतात्मक आकाश ही भूताकाश कहलाता है । भूताकाश और चित्ताकाश— ये दोनों परब्रह्म परमत्मरूप चिदाकाशकी शक्तिसे उत्पन्न हुए हैं । जैसे दिन अपनी संनिधिमात्रसे समस्त कार्य- समृहीं के सम्पादन में कारण होता है, उसी प्रकार चेतन परमासा भी अपने एकाशमाल समके कारण हैं। जिसे आस्मतरकता इता गती है, उसी के लिये तीन आकारोंकी करपना हुई है । उसीको उपदेश देनेके लिये विवाद आकाराकी करपना की जाती है। जिसे आस्मतरकता बोच हो गया है, उसके थिये यह कल्पना नहीं है। अस्मज्ञानी पुरुषोंकी दृष्टिमं तो सब प्रकारकी करपनाओंसे रहित सर्वव्यापी, सर्वेख इप एकमात्र परवश्च परमासा ही नित्य विराजमान हैं। अझानी पुरुषको ही अनेक शकारकी वक्य-रचनासे युक्त हैत एवं अर्डेतके मेर्रोका निरूपण करते हुए तरवज्ञानका उपदेश रिया जाता है। झानी पुरुषको किसी तरह भी ऐसा उपदेश नहीं दिया जाता।

निप्पाप श्रीराम ! मन जिस किमीसे भी उत्पन्न हुआ हो और जो कुछ भी उत्पना खन्दप हो, उसकी उचेड़बुनमें न पड़कर जुद्धिमान् मनुष्यको चाहिये कि वह उसे निस्य प्रयक्षध्रीक अपनी मुक्तिके छिथे परमात्यामें लगाये. । राष्ट्रकुळतिळक ! परमात्मामें लगाया हुआ वित्त वासनारहित एवं द्युद्ध हो जाता है । तत्पश्चात् वह करुपनाहरूष्य होकर परमात्ममावको प्राप्त हो जाता है ।

श्रीराम ! यह सारा चराचर जगत् चित्तके अधीन हैं । इसिंकि बन्दन और मोक्ष भी चित्तके ही अधीन हैं । (अतः मनुष्यक्तो उचित हैं कि वह सीक्ष-ग्रासिक टिये चित्तकों परमात्मवित्तनमें छगाये । )

चिरकाळतक वित्तके निगेषकी एक्षा करने और दीर्घकाळतक परमात्माया चिन्तन करने अप्यासवश्य श्रूर्यताको प्राप्त होकर मग किर शोक नहीं करता । मगके प्रमादसे नग्ना प्रकारके दुःख बढ़ते हैं और बड़कर पर्यत-शिखरके रामान हो जाते हैं तथा उसीको बशमें कर छेनेसे झानका उदय होनेके प्रार्थ वे आरे दुःख उसी तरह नष्ट हो जाते हैं, जैसे मुक्के सामने अर्पका छेर गळ जाता है। यदि मन शाखोंके अर्थझानसे उत्पत्क हुई अनिन्य वासनासे ग्रुक हो राग आहिके विषयमें भीव (निरोच)का आश्र्य के जीवनपर्यन्त मुनिकी तरह रमता है तो अगे चळकर पावनको भी पावन बनानेवाळे, जनमरहित शीतळ (शान्तिसय ) परिपूर्ण ब्रह्मपदको प्राप्त धरके उसीने स्थित हुआ जीवन्मुक्त पुरुष बड़ी-से-बड़ी आपत्तियोंमें पड़नेपर भी कभी शोक नहीं करता ।

(सर्ग ९७---९९)

# मनकी परमात्मरूपता, ब्रह्मकी विविध शक्ति, सबकी ब्राइस्पता, सनके संकल्पसे ही सृष्टि-विस्तार तथा वासना एवं मनके नागसे ही श्रेयकी शासिका श्रीतपादन

श्रीवसिष्ठजी कहतं हैं —श्रीराम! जैसे जल-जातिका बोध रख़तेत्राले पुरुषोंकी दृष्टिंगं तरङ्ग समुद्रसे मिन्न नहीं है, उसी प्रकार इस लोकमें जिन्हें परमात्मतत्त्वका ज्ञान हो गया है, उनकी दृष्टिमें उनका मन भी परव्रद्ध परमात्मा ही है, उनसे मिन्न नहीं। रखनन्दन! अज्ञानी पुरुषोंका मन ही संसाररूपी अमका कारण है (अयवा जन्ममरणरूपी संसारमें भटकानेका हेनु है ) — जैसे जो लोग जल्मामान्यार दृष्टि नहीं रखते, उन्होंको समुद्रके जल और तरङ्गमें भेद प्रतीत होता है । अञ्चानियोंक प्रश्नां उन्हें केवल ज्ञानका उपदेश देनेके लिये ही वाल्य-वाचक-

सम्बन्धवनित भेदकी कल्पना की जाती है। परम्रह्म परमास्मा सर्वद्यक्तिमान, नित्य, परिपूर्ग एवं अविनाशी हैं। उन सर्वव्यापी परमास्मामें जो न हो, ऐसी किसी वस्तुकी सत्ता ही नहीं है। मगवान् सम्पूर्ग शक्तियोंसे परिपूर्ण हैं। उन्हें जब जो शक्ति रुचती हैं, तब उसी अनन्त शक्ति को वे सर्वव्यापी परमास्मा प्रकाशित करते हैं ( उपयोगमें छाते हैं)। श्रीराम ! प्राणिशेंके सरीरोंमें महाकी चेतन शिक दिखायी देती है। इसी तरह प्रवह आदि वायुओंमें महाकी स्पन्दशक्ति, प्रस्तरमें जड-शिक, जलमें दव-शिक, अग्निमें तेजस्राक्ति, आकाशमें शूर्य-शक्ति और जगन्दि

स्थितिमें उनकी माव (सत्ता) शक्ति विद्यमान है। महाक्षी सम्पूर्ण शक्ति दसों दिशाओं में व्याप्त दिखायी देती है। विनाशकालमें नाशशक्ति, शोकयुक्त प्राणियों में शोकशक्ति, असन्त जात्रों में अनन्दशक्ति, योद्धामें वीर्यशक्ति, सर्विकालमें सर्गशक्ति और प्रलयकालमें उनकी सर्वशक्ति स्ता दिएगोचर होती है। जैसे वृक्षके बीजमें फल, फल, क्ता, पत्र, शाखा-प्रशाखा तथा जड़सहित बृक्ष अव्यक्त- इपरे विवमान रहता है, उसी प्रकार प्रहामें यह सम्पूर्ण नगत स्थित है।

रणनन्दन ! अत इस जगत्को और अहंतत्त्व (जीव) को तम ब्रह्मस्त्रप ही देखो । वह परब्रह्म परमात्मा सर्व-व्यापी है । उसका महत्त् ( अनन्त ) साहत् निन्य अकारामान है। वही ब्रह्म जब किंचित मननशक्तिको ारण करता है, तब मन कहलाता है । जैसे आकाशमें भ्रमवश मोरके एंथोंकी प्रतीति होती है और जैसे जलमें आवर्त-बृद्धि होती है, उसी तरह मनमें ब्रह्मकी प्रतीति होती है । रात्रसूदन श्रीराम ! यह जो मनका मननात्मक रूप प्रकट हुआ है, वह अहाकी शक्ति ही है; इसलिये बह बहा ही है । 'इदं' ( यह ), 'तत्' ( वह ) और 'अहं' (में )-यह सब भेद प्रतीतिमात्र ही है, बास्तविक नहीं । जैसे निश्चल और निर्मल जलराशिमें अपने-आप स्पन्द ( कस्पन ) होता है, उसी तरह परमात्मामें यह जीव पूर्वकर्म और वासनाके अनुसार प्रकट हुआ है । यही संसारका कारण है । श्रीराम ! जैसे त्सद्भा जल ही कल्लोल, ऊर्मि और तरङ्ग-समदायके रूपमें उन और स्थित रहता है, उसी तरह ज्ञानीकी हिंदेमें यह सारा प्रपन्न इक्षखरूप ही है। जैसे विविध तरङ्गोंसे व्याप्त विशाल महाशागरमं जलके अतिरिक्त दूसरी कोई कल्पना या सत्ता नहीं है, उसी तरह परवस धरमात्मायें नाम-रूप-क्रियत्मक संसारकी ब्रह्मसे अतिरिक्त सत्ता नहीं है। यह जो कुछ जगत् जन्म लेता, नष्ट होता, गमन करता अथवा स्थित रहता है, वह सब

ब्रह्मके द्वारा ब्रह्ममें ब्रह्म ही वर्तता है। करण, कर्न, कर्ता, जन्म, मरण और स्थिति—ये सब ब्रह्म ही हैं। उसके विना दूमरी कोई कल्पना है ही नहीं। यह सारा जगत् परमात्मा ही है। जो कुछ यह संकल्प-क्रम है, वह सब भी परमत्मा ही है। जेंसे सुवर्ग कज्ज्ंदके रूपमें प्रकट होता है, उसी प्रकार परमात्मा मनरूपसे प्रकट हुआ है; इसिंक्ये मन भी परमत्मा ही है।

रावव ! बन्धन और मोक्ष आदिका कोई सम्मोह ज्ञानीको नहीं होता । मोहजनित बन्धन और मोक्ष आदि तो अञ्जानीको ही होते हैं।

निष्पाप श्रीराम ! विकल्प-जाळसे पिएए प्यह संसाररचना प्रतीतिपाज ही है, जो वन्त, मोक्ष आदिकी
कल्पनाओंक रूपमें विस्तारको प्राप्त हो रही है । वास्तवर्मे
यहाँ संकल्पमाजके सिवा दूसरी कोई क्लु नहीं है । जो
मुळ विकल्परूप प्रतीत होता है, वह संकल्पके कारण ही
प्रतीतिका विपय होता है । यह चास्तवमें कुछ नहीं है;
अथवा कुछ है अर्यात् प्रसात्मका संकल्पनात्र है । खर्ग,
पृथ्वी, वायु, आकाश, पर्वत, निर्धों और रिशाएँ—
ये सब अपने खन्नके समान मनके संकल्पनात्रसे ही
विकासित हुए हैं । जैसे केवल जलमय चन्नळ समुद्र
अपने खन्रस्पम्त जलमें खयं ही स्कृतित होता है, उसी
तरह परमात्मामं एकमात्र संकल्प ही सब और स्कृतित हो
रहा है । पहले परमात्मासे एकमात्र संकल्प ही प्रकट
हुआ । वही संकल्प सूर्यके व्यापारोंसे बढ़नेवाले दिनकी
माँति लोगोंके विविश्व ल्यापारोंसे विद्यारको प्राप्त हुआ है ।

वस्तुतः भेदरहित परमात्मार्थे अहंकार नहीं है । जेसे स्यंकी प्रचण्ड धूपमें भ्रमवरा मृग-तृष्णारूपिणी नदीकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार असम्पक्-दृष्टि (अज्ञान) के कारण ही परमात्मार्थे आहंकारका भान होता है। मनरूपी चिन्तामणिके द्वारा कल्पित जो महान् आरम्भ (कार्यसमृहकी सृद्धि) है, वहीं संसाररूपमें देखा जाता है। जैसे जल अपने स्वरूपका आश्रय लेकर खये ही तरङ्ग आदिके रूपमें प्रतीत होता है, उसी प्रकार आक्ष्माका आश्रम लेकर मन खर्म ही संसारके रूपमें स्कृरित होता है। अद्वितीय परमात्मामें अज्ञानके कारण मेद और अमेदकी श्रान्ति हो रही है। इस श्रमका बाध होनेपर जब यह सब कुछ ब्रह्मतस्वके रूपमें ही अवशिष्ट रह जाता है, तब यहाँ कौन बद्ध है और कौन मुक्त होता है श जबतक ब्रह्मका साक्षात्कार नहीं होता, तमीतक देह आदिके पीड़ित होनेपर यह पीड़ारहित जीव भी पीड़ासे युक्त-सा प्रतीत होता है। अच्छेब होनेपर भी देहके किसी अङ्गके कट जानेपर तमतमा उठता है। परंतु जब परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है, तब ये बातें नहीं होतां; क्योंकि परमात्मामें भेद, अमेर, विकार और पीड़ा—कुछ भी नहीं है।

यह शरीर गिर जाय या उठ खड़ा हो अथवा आकाशके भीतर चळा जाय, उससे विळक्षण रूपवाळे मुझ अत्याकी क्या हानि है ? श्रीराम ! मन ही सम्पूर्ण जगत्का शरीर है । मनकी कारणभूत आधाशक्ति-रूप चिन्मय परमात्माका कभी नाश नहीं होता । यह वासना इट वस्तुमें राग और अनिष्ट वस्तुमें हैपके कारण बन्धनमें डाळनेवाळी मनकी ही शक्ति है । इसीके द्वारा व्यर्थ भ्रमसे स्नप्नकी माँति इस जगत्की कल्पना हुई है । यह वासना अविद्या है । ज्ञानके विना इसका अन्त होना बड़ा किंठन है । यह केंकल दु:ख देनेके लिये ही बढ़ती है । इसके खरूपका ज्ञान न होनेसे ही यह इस मिथ्या प्रपञ्चका बिस्तार करती है । इस मानसी-शिक वासनाने ही इस विशाल जगत्को दीर्घकालक रहनेवाले खप्तके समान रचा है । यह है तो असत्त, किंद्ध सत्-सा प्रकट हुआ जान पड़ता है । आरम्भमात्र ही इसका कल है अर्थात् यह निस्सार एवं आपातरमणीय है। मनका नाश ही महान् अम्युदय—परम पुरुषार्थकी प्राप्ति है और वही समस्त दु:खोंके समूल नाशका उपाय है । निरन्तर सुख-दु:खरूपी इक्ष-समूहोंसे भरपूर और कृत कालकपी विवंते सर्पके निवास-स्थान इस समस्त संसारक्षी वनमें यह विवेत्रहीन मन ही वड़ी-बड़ी विपत्तियोंका एकसात्र कारण और प्रसु है ।

महर्षि वसिष्ठके इतना उपदेश दे लेनेपर दिन बीत गया, सूर्यदेव अस्ताचलको चले गये। उस राजसभामं बंठे हुए ऋषि-मुनि तथा अन्य समासद् सायंकालिक कृत्य (संध्योपासना और अक्रिहोत्र आदि) करनेके लिये स्नानके उदेश्यसे उन महामुनिको नमस्कार करके चले गये तथा रात बीतनेपर सूर्यकी किरणोंके साथ ही वे सब समासद् फिर वहाँ आ गये। (सर्ग १००–१०२)

#### जगतकी चित्तरूपता, वासनायुक्त मनके दोष, मनका महान् वैभव तथा उसे वशमें करनेका उपाव

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! जैसे सागरसे उसकी बड़ी-वड़ी टहरें उठती हैं, उसी प्रकार परमहमासे इस चित्तरूपी तरङ्गका उत्यान हुआ है । यही अपने संकल्पसे विशाळताको प्राप्त होकर चारों ओर इस मुजनका विस्तार करता है । सब प्रकारकी वस्तुओंसे सम्पन यह जो कुछ भी चराचर जगत् दृष्टिगोचर हो रहा है, सब-का-सब चित्तके संकल्पसे ही प्रकट हुआ है । श्रीराम ! जैसे छोटा बच्चा घरमें कीचड़ या गीळी मिश्रीसे विचित्र खिलौने बनाता है, वैसे ही मन अपने संकल्पसे विकल्परूपी

जगत्की सृष्टि करता है। जैसे ऋतुओंका निर्माण करनेवाल्य काल विभिन्न ऋतुओंमें वृक्षका वृद्ध और ही विल्क्षण रूप कर देता है, उसी प्रकार चित्त भी इन सब पदार्थोंको विल्क्षण-सा बना देता है। जैसे वृक्षसे पछ्छव प्रकट होते हैं, उसी प्रकार मनके संकल्पसे व्यामोह, सम्ध्रम, अनर्थ, देश, काल, गमन और आगमन—ये सब-के-सब उत्पन्न होते हैं। जैसे जल ही समुद्र है और उष्णता ही अग्नि है, उसी प्रकार चित्त ही विविध व्यापारोंसे पूर्ण संसार है (क्योंकि वह उसीके संकल्पसे उत्पन्न हुआ है)। कर्ता, कर्म और करणके साथ जो यह द्रष्टा, दर्शन और दृश्यसे सम्पन्न संसार प्राप्त हुआ है, वह सब-का-सब चित्त ही है । जैसे सुवर्ण-तत्त्वकी परीक्षा करनेवाला पुरुष बाजुर्वद, मुकुट, कड़ा और हार आदि आकारोंसे सुशीमित उसके विविध रूपोंको छोड़कर एकमात्र सुवर्णमें ही बुद्धिको लगानेपर वास्तविक सुवर्णको देख पाता है, उसी प्रकार विवेकी पुरुष भी विभिन्न छोकों, उनके भीतरके सुवनों और उनके भी भीतर फीले हुए बनान्तर आदि समस्त वस्तुओंको त्यागकर जब यह समझ लेता है कि इन सबके रूपमें अपने ही खरूप-भेदसे—अपने ही संकल्प-विकल्पेंसे चित्त खर्य ही प्रकट हुआ है, तब यह सारा जगत् उसे जित्त रूप ही दिखायी देता है; फिर वित्तके सिवा दसरी कोई वस्त हिशाचिर गई होती ।

जैसे बालिका वेतालोंका विस्तार करती है, उसी प्रकार अस्यन्त तुच्छ वासनारूपी सहस्रों दोषोंसे मलिन हुई मनोवृत्ति, जो नहीं है उस दु:खका भी पूर्णरूपसे विस्तार करती है; किंत्र जो वासनारूप कल्रङ्कसे मलिन नहीं हुई है---निष्कलङ्क है, वह मनोवृत्ति महान द:ख विद्यमान हो तो भी उसे उसी प्रकार क्षणभरमें मिटा देती है, जैसे सूर्यकी प्रभा अन्वकारको । वासनायुक्त अज्ञानी चित्तको जहाँ भय नहीं है, वहाँ भी भय दिखायी देता है। जैसे भ्रममें पड़े पथिकको ठुठा काठ दूरसे पिशाच-जैसा जान पड़ता है। कलङ्करों मिलन हुआ मन मित्रमें भी शत्रुभावकी आशङ्का करता है, जैसे नशेमें चुर हुआ प्राणी इस पृथ्वीको चूमती हुई देखता है। मनके व्याकुल होनेपर चन्द्रमासे भी वज्रपात होता जान पड़ता है। त्रिप-बुद्धिसे मक्षण किया गया अमृत भी विषका काम करता है। मनकी उत्कट वासना ही जीवके लिये एकमात्र मोहका कारण है, अतः यत्रपूर्वक उसीकी जड़ काटकर उसे उखाड़ फेंकना चाहि । मनुष्योंका मनरूपी हिरन संसाररूपी वनकी झाड़ीमें वासनारूपी जालसे आकृष्ट हो बड़ी विवशताको प्राप्त हो जाता है। जिस विचारसे जीवकी

**ज्ञेय-**पदार्थसम्बन्धिनी वासना कट जाती है, उसका प्रकाश बादलोंके आवरणसे रहित सूर्यकी प्रभाके समान प्रकाशित होता है। अतः तम मनको ही मानव समझो. इस स्थाल देहको नहीं । देह जड है; किंत इसके भीतर रहनेवाले मनको न जड माना जाता है न अजड। तात! निष्पाप रघनन्दन ! मनने जो कर दिया, उसीको किया हुआ समझो और मनने जिसे छोड़ दिया, उसीको छोड़ा हुआ मानो । यह सारा जगत् एकमात्र मन ही है । मन ही सम्पूर्ण भूमण्डल है। मन ही आकाश, मन ही भूमि, मन ही बायु और मन ही महत्तत्त्व है । यदि मन सूर्य आदि पदार्थमं प्रकाश आदिरूपसे अपने-आफ्नो योजित न करे तो थे सूर्य आदि भी कभी प्रकाशित न हों। जिसका मन भोहको प्राप्त होता है, वही मूढ कहन्छाता है; यदि शरीर मोहको प्राप्त हो तो उसके शवको कोई मूढ़ नहीं कहता । मन जब देखता है तब नेत्र वन जाता है, सुनता है तब श्रवण या कान बन जाता है, स्पर्शका अनुभव करनेसे वही त्विगन्द्रियका रूप ग्रहण करता है, सँघनेसे प्राणेन्द्रिय और रसाखादन करनेसे रतनेन्द्रिय हो जाता है। जैसे नाटकमें एक ही नट अनेक भूमिकाओं ( विविध रूपों ) में देखा जाता है, उसी प्रकार देहके भीतर इन विचित्र इन्द्रिय-वृत्तियोंमें केवल मनकी ही अनुवृत्ति होती है। मन छोटेको बड़ा बना देता, सत्य पड़ार्थमें असत्ता स्थापित कर देता, खादिष्टको कड्आ बनाता और शत्रुको मित्र वना लेता है।

यदि भगवत्-स्मरण आदि मनोहर मनोह्निका उदय हो तो रीरव नरकका दुःख भी सुखके रूपमें परिणत हो जाता है। जिसे कल सबेरे राज्य मिलनेका विश्वास है, वह यदि कारागारमें अच्छी तरह बँधा हो तो भी उसका वह बन्धन दुःखद नहीं होता। मनके जीत लिये जानेपर सारी इन्द्रियाँ खतः बरामें हो जाती हैं। श्रीराम! सर्वत्र विद्यमान, खच्छ, निविकार, सम, स्क्ष्म, साक्षिस्यरूप, सम्पूर्ण पदार्थीमें असुगत, चेस्य पदार्थीसे अमिन्न तथा चिन्मात्ररूप जो आत्मसत्ता है, उससे उपलक्षित जो

वाग् आदि सब क्रियाओंसे रहित ब्रह्म है, उसे भी यह मन देहके तुल्म और जड बनाकर अन्त:करणमें काम-संकल्प-रूप आन्तिसे और ब.हर पर्वत, नदी, समुद्र, आकाश एवं नगर आदिकी छीछासे युक्त हो व्यर्थ प्रूमता रहता है।

जिसे चित्तने देखा है, यही वस्तु देखी गयी मानी जाती है। यदि चित्तने नहीं देखी तो सामने स्क्बी हुई वस्तु भी नहीं दिखायी देती । जैसे अन्त्रकारमें नील रूपकी कल्पना की गयी है, उसी तरह मनने अपनेमें ही हिन्योंका निर्माण कर रक्खा है। इन्द्रियोंसे मन साकार होता है और मनसे इन्द्रियाँ । इस प्रकार यद्यपि दोनों समान हैं. तयापि इनमें मन ही उत्कृष्ट है; क्योंकि मनसे इन्द्रियाँ उत्पन्न हुई हैं, इन्द्रियोंसे मन नहीं । इस तरह चित्त और शरीर एक-दूसरेसे अत्यन्त भिन्न होनेपर भी जिनकी दृष्टिमं इन दोनोंकी एकता है अर्थात् जो चित्त और शरीर दोनोंको जड-कोटिमें मानकर उन्हें एक-सा सम्बते हैं, वे ज्ञेय आत्माके ज्ञाता परम ज्ञानी महात्मा हम सबके लिये वन्दनीय हैं। जब मन अन्यत्र आमक्त होता है--किसी दूसरे काममें उळझा रहता है, तब बड़े यत्नसे कही जाती हुई कथका क्रम भी टूट जाता है। सप्तमें जब मन उछासको प्राप्त होता है, तब हृदयके भीतर ही निर्मित हुए नगर एवं पर्वत आदि विस्तृत आकाशमें निर्मित नगर और पर्वत आदिके समान अपने-अपने कार्यको करनेमं समर्थ दिखायी देते हैं । जैसे चन्नार समुद्र अपने-आपमें ही तरङ्गमान्याओंका त्रिस्तार करता है, उसी तरह मन स्वप्नावस्थामें अपनेसे त्रिक्षित हुए हृदयमें ही पर्वत और नगरोंकी श्रेणीको फैला देता है। जैसे सगुदके भीतर जलसे तर्जुमालाएँ और छोडी-छोटी यहरें प्रकार होती हैं, उसी तरह देहन भीतर मनसे ही स्वप्नगत पर्वत और नगरोंकी पंक्तियाँ प्रादुर्भूत होती हैं। जैसे पत्र, खता, फूठ और फरका शोमा अङ्करका ही खरूप है—उससे भिन्न नहीं, उसी प्रकार जाम्रत् और खप्नकी विळास-भूमियाँ मनका ही विकास हैं, मनसे मिन्न नहीं । जैसे सुवर्णकी नारी-प्रतिमा सुवर्णसे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार जाम्रत् और समायस्थाकी क्रिया-लक्ष्मी चित्तसे पृथक् नहीं है । जैसे जलका वैभव ही धारा, जलकण, तरङ्ग और फेन आदिकी शोभाके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार जगत्के विशिव पदार्थों के रूपमें यह चित्तका ही विचित्र वैभवशाली नानात्व प्रकट हुआ है । जैसे नट शृङ्गार आदि रसके अवेशसे विभिन्न भूमिका (वेश-वेचित्र्य) को म्रहण करता है, उसी प्रकार अपनी चित्त- हति ही यहाँ रागके आवेशसे जाम्रत् और स्वमात स्वय-प्रपञ्जने रूपमें उदित होती है ।

मव ओर फैला हुआ वासनारूढ़ गन विपयोंके मननसे अतिशय मोहको प्राप्त हो अपने संकल्पके अनुसार विभिन्न प्रकारकी योनि (जन्मस्थान), सुख-दु: व तथा भय-अभयको प्राप्त होता है। जैसे तिलमें तेल रहता है, उसी तरह मनमें सुख और दु:ख रहते हैं । वे ही देश और कालका प्रभाव पड़नेसे कभी वनीयत हो जाते हैं और कभी अत्यन्त सूक्ष्म । मन: शरीरके संकल्पके सफल होनेपर ही स्थूल-शरीर शान्ति एवं उछासको प्राप्त होता है, आता-जाता है और उछलता-कूदता है । वह खतन्त्र-रूपसे कुछ नहीं करता । जैसे साध्वी स्त्री अन्त:पुरके ऑगनमें ही अपने संकल्पसे उदित विविव एवं विस्तृत उल्लासोंके साथ कीड़ा करती है, उसी प्रकार मन इस देहके भीतर अपने संकल्पोंद्वारा कल्पित अनेक प्रकारके यहे हुए उल्लासजनक मावोंसे क्रीडा-विलास करता है। इमलिये जो पुरुष अन्त:करणमें मनको चपलता ( विषय-चिन्तन ) के छिवे अधिक अवसर नहीं देता, उसका वह मन खंमेमें बँचे हुए हाथीके समान स्थिर होकर उपको प्राप्त हो जाता है। निष्पाप रचुनन्दन! जिसका मन एक ळक्ष्यमें स्थिर होकर अपनी चपळताका त्याग कर चुका है, वह ध्यानके द्वारा सर्वोत्तम पद (परत्रद्य परमात्मां) से संयुक्त हो जाता है । जैसे मन्दराचळके स्थिर हो जानेपर क्षीरसागर शान्त हो गया था, उसी प्रकार मनके संयमसे संसारखपी भ्रान्तिका शमन हो जाता है।

(सर्ग १०३--११०)

# चित्तरूपी रोगकी चिकित्साके उपाय तथा मनोनिग्रहसे लाभ

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! यह चित्त एक महान रोग है। इसकी चिकित्साके लिये एक बहुत बड़ी औषध है, जो अभीष्टसाधक, निश्चितरूपसे लाम पहुँचाने-वाली. परम स्वादिष्ट और अपने ही अधीन है: उसे बताता हूँ, सनो । रागके विषयभूत बाह्य विषयोंका परित्याग करके परमात्मचिन्तनरूपी अपने ही प्ररूपार्थमय पर्यवसे चित्तरूपी वेतालपर शीघ्र विजय पायी जाती है । जो अभीष्ट वस्त (बाह्य विषयभोग ) को त्यागकर चित्तके राग आदि रोगोंसे रहित हो खस्य रहता है, उसने अपने मनको उसी प्रकार जीत लिया है, जैसे मजबूत दाँतोंवाला हाथी खराब और कमजोर दाँतवाले हाथीको जीत लेता है । खसंवेदन ( आत्मा यां परमात्माके निरन्तर चिन्तन ) रूपी प्रयत्नसे चित्तरूपी बालकका पालन किया जाता है अर्थात उक्त यहसे उसके राग और चपलता आदि रोगोंकी चिकित्सा करके उसे खस्य बनाया जाता है । उसे अवस्त ( मिथ्या अथवा अनात्मवस्त ) से हटाकर वस्त ( सत्य अथवा आत्मतत्त्व ) में लगाया जाता है तथा उसे बोधसे सम्पन्न किया जाता है। जैसे बालकको प्यार या भय दिखाकर बिना प्रयत्नके ही इधर-उधर जहाँ चाहे लगाया जा सकता है, उसी प्रकार भावोंसे मनको भी अनायास ही अन्तरात्मामें लगाया जा सकता है। ऐसा करनेमें कठिनाई ही क्या है ?

भविष्यमें अभ्युदयरूपी फलको देनेवाले सर्क्स ( समाधिके अभ्यास ) में लगे हुए मनको अपने पुरुवार्थसे ही चेतन परमात्माके साथ संयुक्त करे । जो सर्वथा अपने अक्षीन और परम हितकर है, वह अभीष्ट बस्तुका त्यागरूपी वैराग्य जिसके लिये कठिन हो गया है, वह मनुष्य नहीं, विषयोंका कीड़ा है। उसे धिकार है। जैसे कोई पहल्वान किसी बाल्कको अनायास ही पछाड़ देता है, उसी प्रकार अपनी बुद्धिसे अरम्य विषय-समृहमें परम रमणीय परम्रह्म परमात्माकी भावना करके मनको बिना यन्नके ही जीत लिया जा सकता है। पौरुषरूपी प्रयन्नसे चित्तको शीघ ही जीत लिया जाता है। जो चित्तको जीतकर उसके प्रभावसे रहित हो गया है, वह बिना किसी प्रयासके परमृत्व परमृत्वाको प्राप्त कर लेता है। अपने चित्तपर आक्रमण करके उसे वशमें कर लेनामात्र जो सहजसाध्य और खाधीन कार्य है, उसे ही जो लोग नहीं कर सकते, वे पुरुष नहीं, गीद इ हैं। उन्हें धिकार है। एकमात्र अपने पौरुषसे ही सिद्ध होनेवाला जो अभीष्ट बस्तुका त्यागरूपी मनोनिग्रहकर्म है, उसके बिना ग्रुपति नहीं हो सकती। अभीष्ट बाह्य विषयोंका समरण न करना अथवा मनोवाञ्छित मोक्ष-सुखकी प्राप्ति कराना जिसका खरूप है, उस सुख्य साधन मनोनिग्रहके बिना ग्रुरुका उपदेश, शास्त्रके अर्थका चित्तन और मन्त्र आदि सारे साधन या युक्तियाँ तिनकोंके समान व्यर्थ हैं \*।

संकल्पोंके परियागरूपी शक्षसे जब चित्तरूपी बृक्षका समूळ उच्छेद्र हो जाता है, तब साधक सर्व-खरूप सर्व-व्यापी शान्त ब्रह्मरूप हो जाता है। श्रीराम! जैसे दिग्श्रम होनेपर पूर्वमें पश्चिमकी प्रतीति होने लगती है और वह अनुभवके विपरीत बुद्धि उस समय विल्कुल स्थिर हो जाती है; परंतु विवेकरूपी पुरुष-प्रयक्षसे उस भ्रमत्त बुद्धिका भी शीघ ही निवारण किया जा सकता है, उसी तरह मनको भी वैराग्यरूपी पुरुष-प्रयक्षसे शीघ ही जीता जा सकता है। मनमें उद्देगका न होना राज्य आदि सम्पत्तिका मूल कारण है। उद्देग या उकताहट न होनेसे ही जीवको अपने मनपर विजय प्राप्त होती है, जिससे तीनों लोकोंपर विजय पाना तृणके समान सहज हो जाता है। जो नराधम अपने मनके निग्रहमें भी समर्थ

# यह बात मनोनिग्रहकी प्रशंसाके लिये कही गयी है । गुरुके उपदेश और शास्त्रके अभ्यासको व्यर्थ बताना इसका उद्देश्य नहीं है । सतुरुके उपदेश और शास्त्रार्थ-चिन्तन कभी व्यर्थ नहीं बाते । नहीं हैं, वे व्यवहार-दशाओंमें व्यवहारका निर्वाह कैसे कर सकेंगे। में पुरुष हूँ, मरा हूँ, उत्पन्न हुआ हूँ और जी रहा हूँ इत्यादि कुदृष्टियाँ चञ्चल चित्तकी वृत्तियाँ ही प्रतीत होती हैं, जो बिना हुए ही प्रकट हुई हैं। यहाँ न तो किसीकी मृत्य होती है और न कोई जन्म ही लेता है। मन खयं ही अपने मरणका तथा लोकान्तर-गमनका संकल्पमात्रसे अनुभव करता है। जो नित्य सत्, सबका हितकारी, मायामयी मिलनतासे रहित और सर्व-व्यापी प्रमात्मा हैं, उनमें चित्तका लय हुए बिना मुक्तिका दुसरा कोई उपाय नहीं है । इस बातका ऊपर-नीचे तथा अगळ-बगळके लोकोंमें रहनेवाले तत्त्वदर्शी विद्वानोंने बारंबार विचार किया है और सब-के-सब इसी निश्चयपर पहुँचे हैं कि चित्तकी शान्तिके सिवा मुक्तिका दूसरा कोई उपाय है ही नहीं । ऋत, सत्य, व्यापक और निर्मल ज्ञानका हृदयमें उदय होनेपर मनके लय होनेमात्रसे परम शान्ति प्राप्त हो जाती है । यदि आपातरमणीय विषयोंको तुम-जैसे विद्वान्ने अरमणीय वस्तुओंकी कोटिमें समझ लिया है, तब तो मेरा विश्वास है कि तुमने चित्तके सारे अङ्ग काट डाले हैं। यह सामने दिखायी देनेवाला जो वह ( पितासे उत्पन्न ) शरीर है, वह मैं हूँ और यह

जो घर, खेत आदि धन है, यह सब मेरा है! यह 'मैं' और 'मेरा' ही मन है । यदि यह मैं और मेरेपनकी भावना न की जाय तो उससे मन उसी तरह कट जाता है, जैसे हँसियासे तृण । जैसे शरद ऋतुमें आकाशमें बिखरे हुए बादलोंके टुकड़े वायुद्वारा उड़ा दिये जाते हैं, उसी प्रकार मैं और मेरेपनकी कल्पना या भावना न करनेसे मन भी उड़ा दिया जाता है---नष्ट कर दिया जाता है । इसलिये कोई विज्ञ पुरुष जैसे अपने बालक पत्रको अच्छे कर्ममें लगाता है, उसी तरह विद्वान पुरुषको चाहिये कि वह अपने मनको कल्याणमें लगाये। जिसका नारा होना कठिन है तथा जो नूतन या बालक न होकर सयाना और दर्पसे भरा हुआ है, उस मनरूपी सिंहको, जो संसारका विस्तार करनेवाला है, जो लोग मार डालते हैं. वे निर्वाणपदका उपदेश देनेवाले महात्माजन इस संसारमें धन्य हैं। उनकी सदा ही विजय होती है। भले ही प्रलयकालके प्रचण्ड पवन प्रवाहित हों, चारों समुद्र एकमें मिलकर एकार्णव हो जायँ और बारहों सूर्य एक साथ तपने लगें: परंत जिसका मन शान्त हो गया है, उस प्रस्वकी कभी कोई हानि नहीं होती।

उत्पन्न ) शरीर है, वह मैं हूँ और यह (सर्ग १११)

#### मनोनाग्रके उपायभृत वासना-त्यागका उपदेश, अविद्या-वासनाके दोप तथा इसके विनाग्रके उपायकी जिज्ञासा

श्रीयसिष्ठजीने कहा—जैसे वर्फका रूप शीतळ्ता और काजळका रूप काळिमा है, उसी प्रकार मनका रूप अत्यन्त चञ्चळता है।

श्रीरामजीने पूछा—ब्रह्मन् ! इस अत्यन्त चञ्चल मनके तीव्र वेग या चपलताका बलपूर्वक निवारण कैसे हो सकता है 2

श्रीविसप्टजीने कहा—श्रीराम ! इस जगत्में कहीं भी चपछतासे रहित मन नहीं देखा जाता । जैसे उष्णता अग्निका धर्म है, बैसे ही चञ्चछता मनका। चेतन तत्त्वमें जो यह चञ्चल क्रियाशक्ति विद्यमान है, उसीको तुम जगत्का आडम्बररूप मानसी शक्ति समझो । जैसे सपन्दन और अस्पन्दनके विना वायुके अस्तित्वका पता ही नहीं चळता, बैसे ही चञ्चल स्पन्दन (चेष्टा) के बिना चित्तका अस्तित्व ही नहीं है । जो मन चञ्चलतासे रहित है, बही मरा हुआ कहलाता है । बही तप है और बही शास्त्रका सिद्धान्तभूत मोक्ष कहलाता है । मनके विनाशमात्रसे सम्पूर्ण दुःखंकी शान्ति हो जाती है और मनके संकल्पमात्रसे परम दुःखकी प्राप्ति होती है ।

श्रीराम ! मनकी जो यह चपलता है, वह अविद्यासे उत्पन्न होनेके कारण अविद्या कही जाती है । उस अविद्याका ही दूसरा नाम वासनापद है । उसका विचारके द्वारा नाश कर देना चाहिये । विषय-चिन्तन-का त्याग कर देनेसे अविद्या और वासनामयी उस चित्तस्ताका अन्तःकरणमें लय हो जाता है और ऐसा होनेसे परम श्रेय (मोक्ष-सुख) की प्राप्ति होती है । पौरुष-प्रयस्तके द्वारा मनको जिस वस्तुमें भी लगाया जाता है, उसीको प्राप्त होकर वह अभ्यासवश तद्वुप हो जाता है।

जो संसार-सागरक वेगमें पड़कर तृष्णारूपी प्राह्मी दाहोंमें फँस गये हैं और भ्रमरूपी आवर्तोंद्वारा दूर बहाये जा रहे हैं, उनके वहाँसे पार जानेके लिये अपना जीता हुआ मन ही नौकारूप है। जिसने परम वन्धनकारी मनरूपी पाशके अपने (जीते हुए) मनके द्वारा ही काटकर आत्माका उद्घार नहीं कर लिया, उसे दूसरा कोई वन्धनसे नहीं छुड़ा सकता। विद्वान् पुरुषको चाहिये कि हृदयको वासित करनेवाळी जो-जो वासना, जिसका दूसरा नाम मन है, उदित होती है, उस-उसका पिल्याग करे—उसे मिथ्या समझकर छोड़ दे। इससे (वासनात्मक मनके साथ ही) अविद्याका ध्रय हो जाता है। मावनाकी भावना न करना ही वासनाका ध्रय है। इसीको मनका नाश एवं अविद्याका नाश मी कहते हैं।

रघुनन्दन ! अमसे दो चन्द्रमाओंकी प्रतीतिके समान यह वासना नित्य असत्य होती हुई ही सत्यके समान उठ खड़ी हुई है । इसिलये इसका त्याग कर देना ही उचित है । यहाँपर तत्त्व ( अद्वितीय परम्रह्म ) के सिवा न कोई सद् वस्तु है न असद् वस्तु । जैसे तरङ्ग-मालाओंसे परिपूर्ण विशाल महासागरमें जलराशिके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं है ( उसी तरह संसारमें ब्रह्मके सिवा दूसरा कोई भाव या अभावरूप पदार्थ नहीं है ) । यदि कर्मका फल सत्य हो तो कर्म उपादेय ( ग्राह्म) होना चाहिये और यदि उसका फल मिथ्या हो तो वह कर्म सर्वथा हेय (त्याच्य) ही होना चाहिये; क्योंकि सब लोग एकमात्र उपादेय वस्तुमें ही आसक्त होते हैं। चूँिक कर्मका फल मिथ्या है, अतः उसमें आसक्त न होना ही उचित है। इन्द्रजालके समान यहाँ सब कुछ मायामय और अवास्तविक है; फिर उसमें क्या आस्था हो सकती हैं—कैसे हेय और उपादेय दृष्टियाँ हो सकती हैं। एचुकुलतिलक श्रीराम! संसार-बृक्षकी बीज-कणिकारूप जो यह अविद्या है, इसका अस्तित्व नहीं है, तो भी यह सत्तायुक्त वस्तुकी माँति विस्तारको प्राप्त दृई है।

यह अविद्या मनोराज्यकी भाँति केवल कल्पित आकृति-मात्रसे भासित होती है । सत्यताका इसमें सर्वथा अभाव है। यद्यपि यह सैकडों, हजारों शाखाओंसे यक्त जान पड़ती है, तथापि वास्तवमें कुछ भी नहीं है। यह जंगलमें प्रतीत होनेवाली मृगतृष्णाकी माँति मिथ्या ही है, तो भी इसने व्यर्थ ही आडम्बर फैला रक्खा है । जैसे मुगतणा उन भोले-भाले मृगोंको ही धोखेमें डालती है---मनुष्योंको नहीं, उसी प्रकार यह अविद्या अज्ञ पुरुषोंको ही घोखा देती है, विज्ञ पुरुषोंको नहीं । जैसे प्रलयकालकी आँधी भीषण रूप धारणकर धूलराशिसे व्याप्त हो बलपूर्वक तीनों लोकोंको आकान्त कर लेती है, उसी प्रकार अविद्या भी भयंकर आकार धारणकर विचरती है । रजोगुणके आधिक्यसे वह धूसर जान पड़ती है और हठात् लोक-लोकान्तरोंको पददलित कर देती है। जैसे आकाशमें अकारण ही नीलिमा दिखायी देती है, उसी प्रकार यह अविद्या भी किसी कारणके बिना ही प्रतीतिका विषय होती है। दो चन्द्रमाओंके भ्रमकी भाँति इसकी उत्पत्ति हुई है । यह खप्नके समान भ्रम उत्पन्न करती है और जैसे नौकाद्वारा यात्रा करनेवाले ळोगोंको तटवर्ती ठूँठे काठमें भी गतिशीलताकी प्रतीति होती है, वैसे ही यहाँ इस अविद्याका उत्थान हुआ है।

यह अविद्या जब चित्तको दूषित कर देती है, तब इससे व्याकुळ हुए लोगोंको दीर्घकाळतक संसाररूपी खप्मका भ्रम बना रहता है। विषयरूपी रथपर आरूढ़ हुई यह उद्भूत वासनारूपिणी प्रवळ अविद्या मनको उसी तरह शीघ्र आक्रान्त कर लेती है, जैसे जाल पक्षीको फाँस लेता है। जैसे विवेक-चुद्धिसे विषय-चुद्धिका निरोध किया जाता है, उसी तरह प्रयत्नपूर्वक इस वासनारूपिणी अविद्याका भी शीघ्र निरोध करना चाहिये। जैसे स्रोतोंको रोक देनेसे नदी सूख जाती है, उसी प्रकार अविद्याके निरोधसे यह मनोमयी नदी भी सूखकर नष्ट हो जाती है।

श्रीरामजी बोले—ब्रह्मन्! यह अविद्या अविद्यामान (असत्) है, अत्यन्त तुच्छ है और मिथ्या भावनारूप है, तो भी इसने कोमळाङ्गी युवतीकी भाँति सारे जगत्को अंधा बना स्क्वा है—यह बड़े आध्यर्यकी वात है। इसका न कोई रूप है न आकार। यह सुन्दर चेतनसे भी रहित है और असत् होकर भी नष्ट नहीं हो रही है। इसने

सारे जगत्को अंधा बना रक्खा है, यह कैसा आश्चर्य है ! यह सदा अनन्त द:खोंसे व्याप्त, मृतकके त्रल्य और संज्ञाहीन है; तो भी इसने जगतको अंधा बना रक्खा है, यह त्रिचित्र बात है। काम और क्रोध ही इसके सुदद अङ्ग हैं । तमोगुणकी अधिकतासे यह वक्र जान पड़ती है और ज्ञानका उदय होनेपर यह शीघ्र ही शरीररहित ( नष्ट ) हो जाती है; तो भी इसने जगत्को अंघा बना रक्खा है, यह कैसी अद्भत बात है । अपने आत्मखरूप परमात्माके विषयमें जो अंघे ( मृद्ध ) हैं, वे ही इस अविद्यांके आश्रय हैं । यह जड है, जडतासे जीर्ण-शीर्ण है और दु:खसे अत्यन्त प्रलाप करनेवाली है; तो भी इसने जगत्को अंघा बना रक्खा है, यह कितने आश्चर्यकी बात है ! प्रभो ! अनन्त दश्चेष्टारूप विलास करनेवाली, जन्म-मरण आदि सख-दु:खका भागी बनानेवाली तथा मनरूपी गुहागृहमें अविद्या. जिसकी वासनावाळी यङ समता नहीं है, किस उपायसे नष्ट होती है ? (सर्ग ११२-११३)

## अविद्याके विनाशके हेतुभृत आत्मदर्शनका, विशुद्ध परमात्मखरूपका तथा असंकल्पसे वासनाक्षयका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—महान् ! अविद्याके प्रभावसे उत्पन्न हुआ जो पुरुषका गहन एवं महान् अंघापन है, उसका निवारण कैसे होता है !

श्रीवासिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! जैसे ओस या पालेकी एक काणिका सूर्यका दर्शन होनेसे क्षणभरमें नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार परमात्माका साक्षात्कार होनेसे इस अविद्याका तत्काल नाश हो जाता है । यह अविद्या संसाररूपी पर्वतशिखरोंके तटवर्ती स्थानोंमें, जो गहन दुःखरूपी काँटोंसे मुशोमित होते हैं, अपने साथ देहाभिमानी जीवको तमीतक नीचे गिरानेके लिये आन्दोलित करती रहती है, जवतक उसका विनाश

करनेवाळी और मोहको क्षीण बना देनेवाळी परमात्म-साक्षात्कारकी इच्छा खयं ही उत्पन्न नहीं हो जाती । जैसे सभी दिशाओंमें बारह स्प्योंके एक साथ उदित होनेपर छाया अपने-आप नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार ज्ञानखरूप सर्वञ्यापी परमात्माका साक्षात्कार होनेपर यह अविद्या खयं ही विळीन हो जाती है । रघुनन्दन! बाह्य विषयोंकी इच्छामात्रको यहाँ अविद्या कहा गया है (क्योंकि अविद्यासे ही इच्छा उत्पन्न होती है )। इच्छा-मात्रका नाश ही मोक्ष कहळाता है । वह मोक्ष संकल्पके अमावमात्रसे सिद्ध होता है । जैसे सूर्यका उदय होनेपर रात न जाने कहाँ चळी जाती है, उसी प्रकार परमात्माक यथार्थ ज्ञानका उदय होनेपर अविद्या न जाने कहाँ विलीन हो जाती है ।

श्रीरामजीने पृष्ठा—ब्रह्मन् ! यह जो कुछ भी दृश्य-प्रपञ्च है, वह (अविद्यासे उत्पन्न होनेके कारण) अविद्या ही है और वह अविद्या परमात्माके चिन्तनसे नष्ट हो जाती है । तब कृपापूर्वक यह बताइये कि वह परमात्मा कैसा है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-शीराम ! जो विषयोंके संसर्गसे रहित, असाधारण और अनिर्वचनीय चेतन तत्त्व है, वह परमेश्वर ही आत्मा या परमात्मा शब्दसे कहा गया है। निष्पाप श्रीराम ! ब्रह्मासे लेकर कीट-पतंग एवं पेड-पौधों-तक जो यह तृण-आदिरूप जगत् है, वह सब सदा परमात्मा ही है । यहाँ अविद्या कहीं नहीं है । यह सब नित्य चैतन्यवन अविनाशी एवं अखण्ड ब्रह्म ही है । यहाँ मन नामकी कोई दूसरी कल्पना है ही नहीं। यहाँ तीनों लोकोंमें न कोई जन्म लेता है और न मरता ही है । जन्म-मरण आदि भाव-विकारोंका कहीं अस्तित्व ही नहीं है । इस संसारमें केवल-अद्वितीय एकमात्र ज्ञान-खरूप, समानभावसे सबमें व्यापक, अखण्ड और विषय-संसर्गसे रहित सचिदानन्दघन परमात्मा ही है। उस नित्य, सर्वव्यापी, श्राद्ध, चैतन्यधन, सब प्रकारके उपद्रवींसे रहित, शान्त, सर्वत्र समभावसे स्थित, निर्विकार, विज्ञान-खरूप परमात्मामें जो यह आवरणसहित जीवात्मा चिन्मय खभावसे भिन्न-जड विषयरूप जगत्की खयं कल्पना करके दौड़ता है, वह अविद्याखप आवरणसे मिलन हुआ चेतन जीवात्मा ही मनके रूपमें परिणत होनेके कारण 'मन' नामसे कहा गया है। जो संसार वास्तवमें कुछ नहीं है, वह एकमात्र-अद्वितीय, सर्वव्यापी, शान्तखरूप परमात्मामें संकल्पमात्रसे ही उत्पन्न हुआ है । अतः जैसे अग्निकी ज्वाला जिससे उत्पन्न हुई, उसी वायुसे शान्त हो जाती है, उसी तरह संकल्पसे उत्पन्न हुई यह सृष्टि संकल्पसे ही नष्ट हो जाती है । भोगाशारूपताको प्राप्त हुई वह अविद्या एकमात्र असंकल्परूप पुरुष-प्रयतद्वारा लयको प्राप्त होती है ।

भी कृश हूँ, अत्यन्त दुखी हूँ, बँघा हुआ हूँ तथा हाथ-पैर आदि अवयवोंसे युक्त हूँ' इस मावनाके अनुरूप व्यवहारसे जीवात्मा बन्धनमें पड़ता है । 'मेरा दु:खसे कोई सम्बन्ध नहीं है, यह शरीर भी मेरा नहीं है; मला, किस आत्माको बन्धन प्राप्त हुआ है—किसीको भी नहीं, आत्मा नित्य-मुक्तखरूप है' इस मावनाके अनुरूप व्यवहारसे जीवात्माकी मुक्ति होती है । नेत्रोंकी ही अपनी दर्शनशक्तिका क्षय होनेपर अर्थात् अत्यन्त दूरताके कारण दर्शनराक्तिके कुण्टित हो जानेपर जो वस्तुखभावसे अदर्शनरूप अन्धकार उदित हुआ है, वही आकाशकी नीलिमाके रूपमें दृष्टिगोचर होता है । यह जान लेनेपर जैसे आकाशमें कालिमा दीखनेपर भी भ्यह वास्तवमें कालिमा नहीं है' ऐसी बुद्ध सुदृढ़ हो जाती है, वैसे ही अविद्यारूपी अन्धकारको भी समझना चाहिये।

जैसे खममें 'हाय ! में दु:खसे नष्ट हो गया' इस संकल्पसे मनुष्य दु:खसे नष्ट-सा होने लगता है और 'मैं जाग गया हूँ' इस संकल्पसे वह खमके दु:खसे छुटकारा पाकर सुखी हो जाता है, उसी प्रकार मन विषयके संकल्पसे मृद्धताको प्राप्त होता है और विज्ञानसम्बद्धाय उदार परमात्माके संकल्प या चिन्तनसे वह विज्ञानमय ब्रह्मभावकी ओर अप्रसर होता है । 'मैं अज्ञानी हूँ' ऐसे संकल्पसे यह अनादि अविधा एक क्षणमें प्रकट होती है और विस्मरण अर्थात् संकल्प-वासनाओंके मूलोच्छेदसे यह विनाइशिल अविधा सर्वथा नष्ट हो जाती है ।

जो दस्य पहले ही नहीं था, वह आज भी नहीं है और जो यह भासित हो रहा है, वह शान्त, अद्वितीय, निर्विकार एवं निर्दोष ब्रह्म ही है। अत: कभी किसीके लिये किसी तरह और किसी भी कारणसे ब्रह्मके अतिरिक्त दूसरी कोई मननीय वस्तु नहीं है; इसलिये आदि-अन्तसे रहित निर्विकार ब्रह्ममें पूर्णत: स्थित हो जाना चाहिये। उत्तम बुद्धिके द्वारा परम पुरुपार्थका आश्रय लेकर प्रयन्न-पूर्वक चित्तसे भोगाशाभागनाको जङ्-मूल्सिहित उखाङ् फेंकना चाहिये । महान् मोह ( अज्ञान ) ही जरा और मरण आदिका कारण है । जो-जो वस्तु कार्यख्पसे प्रकट होती है, वह सब सैकड़ों आशापाशोंसे उछसित होने-वाली वासनाका ही विस्तार है । 'ये मेरे पुत्र हैं, मेरा धन है, यह मैं हूँ, यह मेरा घर है' इस प्रकारके इन्द-जालसे यह वासना ही बृद्धिको प्राप्त होती है । तत्त्वज्ञ श्रीराम ! परमात्मतत्त्वके सिवा दूसरी कोई वस्तु कमी सस्य नहीं है । अतः वास्तवमें 'मेरा' और 'मैं'—ये दोनों ही नहीं हैं । रघुनन्दन ! ज्ञानीकी दृष्टिमें अविधा नहीं है । आकाश, पर्वत, समुद्र, पृथ्वी और नदीरूप जो यह अविधा है, वह अज्ञानीकी ही दृष्टिमें है । ज्ञानीकी हि हृष्टिमें तो आकाश आदिके रूपमें ब्रह्म ही अपनी महिमामें स्थित है । अहो ! यह कितने आध्यवकी बात है कि जो सस्य है, उस ब्रह्मको तो लोग मूल गये हैं और जो असस्य अविधा नामक वस्तु है, उसीका निश्चितरूपसे निरन्तर समरण हो रहा है ! (सर्ग ११४)

#### अविद्याकी वन्धनकारितापर आश्चर्यः चेष्टा देहमें नहीं, देहीमें है—इसका प्रतिपादन तथा अज्ञानकी सात भूमिकाओंका वर्णन

3

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—भरद्वाज ! पूज्यपाद महात्मा वसिष्ठके यों कहनेपर कमळनयन श्रीराम प्रफुछ पङ्कजके समान शोभा पाने ळगे।

श्रीरामजी चोलें—मुनिवर ! जो अविद्या वास्तवमें है ही नहीं, उसने सक्को वशमें कर लिया है—यह कैसी विचित्र बात है ?

श्रीवितिष्ठजीने कहा—ितप्पाप रघुनन्दन ! इस संसारमें काठ और दीवाळके समान जड देह कुछ भी नहीं है—वास्तवमें इसकी सत्ता नहीं है । इस चित्तने ही स्वप्नके संसारकी माँति इसकी कल्पना कर ळी है । श्रीराम ! अज्ञानी जीवात्माको ये अनन्त शारिरिक सुख-दुःख होते हैं । किंतु ज्ञानी महात्मा पुरुषको ये विल्कुल नहीं होते (क्योंकि वे परमात्माके यथार्थ खरूपको जान गये हैं ) । देह जड है, अतएव वह दुःखका अनुमव नहीं कर सकता । देहामिमानी जीवात्मा ही अविवेकनके कारण दुखी होता है । यह अविवेक या अविचार अतिशय अज्ञानके कारण है । अज्ञान ही समस्त दुःखोंका हेतु है । एकमात्र अविवेककरपी दोषके कारण ही जीवात्मा शुभाग्रुम कर्मोंके सुख-दुःखादि फर्जेंका मोक्ता

बना है—ठीक उसी तरह, जैसे रेशमका कीड़ा अज्ञान-वश ही रेशमके कोषमें बन्धनको प्राप्त होता है। अविवेकरूपी रोगसे बँधा हुआ, विविध वृत्तियोंसे युक्त मन नाना आकृतियोंमें ,विचरण करता हुआ चक्रके समान यूमता रहता है। श्रीराम! जैसे वरका माळिक घरमें अनेक प्रकारकी चेष्टाएँ करता है, किंतु जड गृह खयं कुछ भी नहीं करता, उसी तरह शरीरमें जीवासा ही विविध चेष्टाएँ करता है, शरीर नहीं।

श्रीरामजीने पृष्टा—भगवन् !आप सम्पूर्ण तस्ववेत्ताओं-में श्रेष्ठ हैं । सिद्धि देनेवाळी ज्ञानकी सात भूमिकाओंका खरूप कौसा है ? यह मुझे संक्षेपसे बताइये ।

श्रीविसिष्ठजीने कहा—एडुनन्दन ! अज्ञानकी सात भूमिकाएँ हैं । भूमिकाएँ हैं । फिर गुणोंकी विचित्रतासे इन दोनोंके दूसरे-दूसरे असंख्य मेद हो जाते हैं । आत्मखरूपमें अनादि कालसे अज्ञानका आरोप है । उस अज्ञानकी ये सात भूमिकाएँ हैं, जिन्हें सुनो—१ बीज-जाप्रत्, २ जाप्रत्, ३ महाजाप्रत्, ४ जाप्रत्-खम, ५ खम, ६ खमजाप्रत् और ७ सुष्ठित । इस तरह अज्ञानके ये सात मेद हैं । ये

सातों भेद फिर एक दूसरेसे संयुक्त होकर अनेक नाम धारण करते हैं । अब तुम इस सप्तविध अज्ञानके ळक्षण सुनो ।

महासर्गके आदिमें चिन्मय परमात्मासे जो प्रथम. नाम-निर्देशसे रहित एवं विद्याद व्यष्टि चेतन प्रकट होता है, वह भविष्यमें होनेवाले 'चित्त' और 'जीव' आदि संज्ञा-शब्दों तथा उनके अर्थीका भाजन होकर जाप्रत् अवस्थाके बीजरूपमें स्थित होता है; ( क्योंकि वह महाप्रलयके समय भी प्रमात्मामें बीजरूपसे ही था ) इसलिये 'बीज-जाप्रतः' कहलाता है । यह अज्ञानकी नृतन अवस्था है । अब तुम जाग्रत् संसारका वर्णन सुनो । नवजात बीज-जाग्रत्के पश्चात् 'यह स्थूल देह मैं हूँ, यह देह, यह भोग्य-पदार्थ-समूह मेरा हैं ऐसी जो अपने भीतर प्रतीति होती है, उसे 'जाम्रत्' कहते हैं। 'यह देह मैं हूँ' 'यह भोग्य-समूह मेरा है' इस जाग्रत् प्रतीतिके उत्पन्न होनेके पश्चात् जन्मान्तरके अभ्याससे दृढ़ हुई जो प्रतीति स्फुरित होती है, उसे 'महाजांप्रत' कहा गया है। \* जाम्रत पुरुषका अदृढ या दृढ जो सर्वधा तन्मया-त्मक ( जाग्रतके ही तल्य, )मनोराज्य है, उसीको 'जाग्रत खम' कहते हैं । दो चन्द्रमाओंका दर्शन, सीपीमें चाँदीकी प्रतीति और मृगतृष्णा ( मरुस्थलमें बिना हुए जलकी प्रतीति ) आदि भेदकी तरह अभ्यासवश जाग्रतभाव-को प्राप्त खप्त-मनोराज्य अनेक प्रकारका होता है । 'उसे मैंने थोडे ही समयतक देखा, वह सत्य भी नहीं हैं? नींदके समय ( स्रष्ट्रति-कालके आदि या अन्तमें ) अनुभवमें आयी हुई बातोंके विषयमें नींदके अन्तमें जो ऐसी प्रतीति होती है, उसे 'खप्त' कहा गया है । वह खप्त अज्ञ पुरुषकी महाजाप्रत अवस्थामें स्थित स्थ्रल शरीरके कण्ठसे लेकर हृदयपर्यन्त नाडी-प्रदेशमें प्रकट होता है। चिरकालतक दर्शनके अभावसे जो विकसित नहीं हुआ. वह महाशरीरवाला दृढ अभिमान ही खप्त है। सदद अभिनिवेशसे या चिरस्थायित्वकी कल्पनासे पुष्ट हो जाप्रत्भावको प्राप्त हुआ खप्त महाजाप्रत्की समता प्राप्त कर लेता है। इस अवस्थाको प्राप्त द्वआ खप्त 'खप्त-जाप्रत्' माना गया है । पूर्वोक्त छहों अवस्थाओंका परित्याग करनेपर जो जीवकी जड अवस्था है, वही भावी दु:खोंका बोध करानेवाले बीजरूप अज्ञानसे सम्पन्न 'स्रष्रित' कही जाती है । रघुनन्दन ! इस प्रकार सात-प्रकारकी अज्ञान-भूमिकाका मैंने वर्णन किया । यह नाना प्रकारके विकारों तथा लोकान्तरोंके भेदोंसे यक्त होनेके कारण निन्दा एवं त्याज्य बतायी गयी है। (सर्ग ११५---११७)

# ज्ञानकी सात भूमिकाओंका विशद विवेचन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं — निष्पाप रघुनन्दन ! अव मैं सात प्रकारकी ज्ञानभूमिकाका वर्णन करता हूँ, इसे छुनो । पहली ज्ञानभूमिका ग्रुमेच्छा बतायी गयी है, दूसरी विचारणा, तीसरी तनुमानसा, चौथी सत्त्वापत्ति, पाँचवीं असंसक्ति, छठी पदार्थामावना और सातवीं तुर्यगा—इस प्रकार येशानकी सात भूमिकाएँ मानी गयी हैं।
स्थितः किं मृढ पवास्मि प्रेक्ष्ये ऽहं शास्त्रसन्जनैः।
वैराण्यपूर्वमिच्छेति ग्रुभेच्छेत्युच्यते बुधैः॥
'मैं मृढ होकर ही क्यों स्थित रहूँ, मैं शास्त्रों और
सत्पुरुषोंके द्वारा जानकर तत्त्वका साक्षात्कार करूँगा—

अ जैसे ब्राह्मण आदि जातियोंमें उत्पन्न हुए छोगोंमेंसे किसी-िकती व्यक्तिका जन्मान्तरके अभ्याससे अपने वर्णोचित कमोंमें विशेष आग्रह और नैपुण्य देखा जाता है, सबमें ऐसी बात नहीं पायी जाती; अतः इस जन्मके या जन्मान्तरके दृढ़ अभ्याससे दृताको प्राप्त हुई जो पूर्वोक्त जाग्रत् प्रतीति है, उसीको महाजाग्रत् कहा गया है।

इस प्रकार वैराग्यपूर्वक केवल मोक्षकी इच्छा होनेको ज्ञानीजनोंने 'ग्रुभेच्छा' कहा है।'\*

शास्त्रसज्जनसम्पर्कवैराग्याभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रवृत्तिया प्रोच्यते सा विचारणा ॥ 'शाबोंके अध्ययन, मनन और सत्पुरुषोंके सङ्ग तथा विवेक-वैराग्यके अभ्यासपूर्वक सदाचारमें प्रवृत्त होना— यह 'विचारणा' नामकी भूमिका कही जाती है ।

# अभिप्राय यह कि समस्त ( पापमय ) अञ्चम इच्छाओंका अर्थात् चोरी, व्यभिचार, ग्रुठ, कगट, छल, बललार, हिंसा, अमध्य-मोजन, दुर्व्यस्त और प्रमाद ( व्यर्थ-चेष्ठा ) आदि श्रास्त्र-निपिद्ध कर्मोंका मन, वाणी और दारीरसे त्याग करनाः नाशवान्, क्षणमङ्कुर, स्त्री, पुत्र और धन आदि प्रिय वस्तुओंकी प्राप्तिके उद्देश्यसे तथा रोग-संकटादिकी निवृत्तिके उद्देश्यसे क्षेये वानेवाले यक्ष, दान, तप और उपासनादि काम्यकर्मोंको अपने स्वार्थके लिये न करनाः मान, बड़ाई, प्रतिष्ठा एवं स्त्री, पुत्र और धनादि वो कुछ भी अनित्य पदार्थं प्रारम्बे अनुसार प्राप्त हुए हों, उनके बढ़नेकी इच्छाका त्याग करनाः अपने सुखके लिये किसीसे भी धनादि पदार्थोंकी अथवा सेवा करनेकी याचना न करना और बिना याचनाके दिये हुए पदार्थोंको या की हुई सेवाको स्वीकार न करना तथा किसी प्रकार भी किसीसे अपना स्वार्थ सिद्ध करनेकी मनमें इच्छा न रखनाः ईश्वरको भक्ति, देवताओंका पूजन, माता-पितादि गुरूकनोंकी सेवा, यज्ञ, दान, तप तथा वर्णाश्रमके अनुसार जीविकाद्वारा ग्रहस्थका निर्वाह और शरीर-सम्बन्धी खान-पान आदि सम्पूर्ण कर्तव्यक्तोंमें आलस्यका तथा स्व प्रकारकी सांसारिक कामनाका तथा करना एवं प्रज्ञानं कक्षः (ऐतरिय-उप १ । ३ )—व्रह्म विज्ञानक है, 'अयमात्मा ब्रह्म' ( माण्डूक्य-उप० २ )—यह आत्मा ही परव्रह्म परमात्मा है, 'तत्त्वमित' ( छान्दोग्य-उप० ६ । १२ । ३ )—वह सचिदानन्दघन व्रह्म ( साम्याक्त कामनाका त्यान करना और सत्युक्त परमात्म है, 'तत्त्वमित' ( छान्दोग्य-उप० ६ । १२ । ३ )—वह सचिदानन्दघन व्रह्म एसमात्म परमात्म करना और सत्युक्त उनके प्राप्त करनेकी इच्छासे सत्यास्त्रों अथयम करना और सत्युक्तोंका सङ्ग करके उनसे इन महावाक्त्रोंका श्रवण करना ही 'छुमेच्छा' नामकी प्रथम भूमिका है । इसिल्ये इस भूमिकाको 'श्रवण' भूमिका भी कहा जा सकता है।

्री उपर्शुक्त प्रकारसे सरपुरुषोंके सङ्ग, सेवा एवं आज्ञा-पाळनसे, सत्-शास्त्रांके अध्ययन-मननसे तथा देवी सम्पदारूप सद्गुण-सदाचारके सेवनसे उत्पन्न हुआ विवेक (विवेचन ) ही 'विचारणा' है। भाव यह कि सत्-असत् और नित्य-अनित्य वस्तुके विवेचनका नाम 'विवेक' है। विवेक इनको भळीमोंति पृथक् कर देता है। सब अवस्थाओंमें और प्रत्येक वस्तुमें प्रतिक्षण आत्मा और अनात्माका विश्लेषण करते-करते यह विवेक सिद्ध होता है।

जिसकां कभी नाश न हो, वह 'सत्' है और जिसका नाश होता है, वह 'असत्' है । भगवान्ते कहा है— नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः । उभयोरपि हृष्टोऽन्तस्त्वनयोस्तत्त्वदार्शिभिः ॥

(गीता २। १६)

'असत् वस्तुकी तो सत्ता नहीं है और सत्का अभाव नहीं है। इस प्रकार इन दोनोंका ही तत्त्व तत्त्वज्ञानी पुरुषों-द्वारा देखा गया है।'

इस नियमके अनुसार जो दृश्य जड पदार्थ हैं, वे उत्पत्ति-विनाशशील होनेके कारण असत् हैं और परमातमा ही एक सत् पदार्थ है। जीवातमा भी उसका अंश होनेके कारण सत् है। अद्वैत-सिद्धान्तके अनुसार जीवातमा और परमातमा वस्तुत: एक ही हैं, मायाकी उपाधिके सम्बन्धसे उनका भेद प्रतीत होता है। जैसे महाकाशके एक होते हुए भी घड़ेकी उपाधिके सम्बन्धसे घटाकाश और महाकाश अलग-अलग प्रतीत होते हैं, वस्तुत: घटाकाश, महाकाश एक ही हैं, उसी प्रकार जीवातमा, परमाला वास्तवमें एक ही हैं—इस तस्वको समझ लेना 'विवेक' है।

उपर्युक्त विवेकके द्वारा जब सत्-असत् और नित्य-अनित्यका पृथक्करण हो जाता है, तब असत् और अनित्यसे आसक्ति हट जाती है, एवं इस लोक और परलोकके सम्पूर्ण पदायोंमें और कमोंमें कामना और आसक्तिका न रहना ही 'वैराग्य' है। महर्षि पत्रखलिने कहा है—

हष्टानुश्रविकविषयवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम् ।

( योगदर्शन १ । १५ )

विचारणाशुभेच्छाभ्यामिन्द्रियार्थेष्वसक्तता । विश्वयभोगोंमें आसक्तिका अभाव होना और अनासक्त यात्रा सा तनुताभावात् प्रोच्यते तनुमानसा ॥ हो संसारमें विचरण करना—यह 'तनुमानसा' 'उपर्युक्त शुभेच्छा और विचारणाके द्वारा इन्द्रियोंके हैं । इसमें मन शुद्ध होकर सूक्ष्मताको प्राप्त हो

'ह्मी, घन, भवन, मान, बड़ाई आदि इस लोकके और खर्गादि परलोकके सम्पूर्ण विपयोंमें तृष्णारहित हुए चित्तकी जो वशीकार-अवस्था होती है, उसका नाम 'वैराग्य' है।'

समस्त इन्द्रियों और विषयोंके सङ्गसे उत्पन्न होनेवाले जितने भी भोग हैं, वे सब अनित्य हैं। किंतु अज्ञानसे अनित्यमें नित्य-बुद्धि होनेके कारण विषयभोगादि नित्य प्रतीत होते हैं। इसल्यि उनको अनित्य मानकर उनसे वैराग्य करना चाहिये। गीतामें भगवान कहते हैं—

मात्रास्पर्शास्त्र कौत्तेय शीतोण्णसुखर्द्वःखदाः । आगमापायिनोऽनित्यास्तांस्तितिक्षस्व भारत ॥ (२।१४) 'हे कुन्तीपुत्र ! सर्दां-गरमी और सुख-दुःखको देनेवाले इन्द्रिय और विषयोंके संयोग तो उत्पत्ति-विनाशशील और अनित्य हैं, इसलिये हे भारत ! उनको तू सहन कर ।'

यं हि न व्यथयन्त्येते पुरुपं पुरुपर्षभ । समदुःखसुखं धीरं सोऽमृतत्वाय कल्पते ॥( गीता २ । १५ ) 'क्योंकि हे पुरुपश्रेष्ठ ! दुःख-सुखको समान समझनेवाले जिस धीर पुरुपको ये इन्द्रिय और विपयोंके संयोग व्याकुल नहीं कर सकते, वह मोक्षके योग्य होता है।'

अतः वैराग्यवान् पुरुषके लिये संसारके विषयभोगोंको अनित्य और दुःखरूप समझकर उनमें आसक्तिरहित होना परम आवस्यक है, यो समझकर ही विवेकी मनुष्य उनमें नहीं रमते। भगवानने कहा है—

ये हि संस्पर्शजा भोगा दुःखयोनय एव ते। आद्यन्तवन्तः कौन्तेय न तेषु रमते बुधः॥

(गीता ५। २२)

'जो ये इन्द्रिय और विषयोंके संयोगसे उत्पन्न होनेबाले सब भोग हैं, वे यद्यपि विषयी पुरुषांको सुखरूप भारते हैं, तो भी दुःखके ही हेतु हैं और आदि-अन्तवाले अर्थात् अनित्य हैं; इसलिये हे अर्जुन ! बुद्धिमान्—विवेकी पुरुष उनमें नहीं रमता।

इस प्रकार विवेक-वैराग्य हो जानेपर साधकका चित्त निर्मेछ हो जाता है। उसमें क्षमा, सरछता, प्रवित्रता तथा प्रिय-अप्रियकी प्राप्तिमें समता आदि गुण आने लगते हैं। उसके मन, इन्द्रिय और शरीर विपयोंसे हटकर वहामें हो जाते हैं। फिर उसे गङ्गातट, तीर्थस्थान, गिरि-गुहा, वन आदि एकान्तदेशका सेवन ही अच्छा लगता है। उसके ममता, राग-द्रेष, विदेष और मान-बड़ाईकी इच्छाका अभाव-सा हो जाता है। विपयमोगोंसे स्वाभाविक ही उपरित्ते हो जाती है एवं विवेक-वैराग्यके प्रभावसे वह नित्य परमात्माके स्वस्पके चिन्तनमें ही लगा रहता है।

भगवान्ने गीतामें ज्ञानके साधन बतलाते हुए कहा है—

अमानित्वमदम्भित्वमहिंसा क्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ॥ इन्द्रियार्येषु वैराग्यमनहंकार एव च । जन्ममृत्युजराव्याधिषुः खदोषानुदर्शनम् ॥ असिक्तरमित्प्वङ्गः पुत्रदारग्रहादिषु । नित्यं च समिचत्त्विमप्रानिष्ठोपपत्तिषु ॥ मिय चानन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी । विविक्तदेशसेवित्वमरितर्जनसंसर्वे ॥ अध्यात्मज्ञानित्वत्वं तत्त्वज्ञानार्यदर्शनम् । एतञ्ज्ञानमिति प्रोक्तमज्ञानं यदतोऽन्यथा ॥

(१३।७--११)

'श्रेष्ठताके अभिमानका अभाव, दम्भाचरणका अभाव, किसी भी प्राणीको किसी प्रकार भी न सताना, क्षमाभाव, मन-वाणी आदिकी सरलता, श्रद्धा-भक्तिसदित गुरुकी सेवा, वाहर-भीतरकी छुद्धि, अन्तःकरणकी खिरता और मन-इन्द्रियोंसहित शरीरका निग्रह, इस लोक और परलोकके सम्पूर्ण भोगोंमें आसक्तिका अभाव और अहंकारका भी अभाव; जन्म, मृत्यु, जाता है, इसिक्टिये इसे 'तनुमानसा' कहते हैं।'\*

भूमिकात्रितयाभ्यासाच्चिनंऽर्थे दिरतेर्वशात्।

सत्यात्मनि स्थितिः शब्दे सत्त्वापत्ति स्वाहता॥

'ऊपर बतायी हुई ग्रुमेच्छा—अवण, विचारणा— मनन और तनुमानसा—निदिध्यासन भूमिकाओंके अभ्यास-से चित्तके सांसारिक विषयोंसे अत्यन्त विरक्त हो जानेके

जरा और रोग आदिरूपमें दुःख और दोषोंका बार-बार विचार करना। पुत्र, छी। घर और घन आदिमें आसिक्तक। अमाव। ममताक। न होना तथा प्रिय और अप्रियकी प्राप्तिमें सदा ही चित्तक। सम रहना। मुझ परमेश्वरमें अनन्य योगके द्वारा अध्यभिचारिणी भक्ति तथा एकान्त और शुद्धदेशमें रहनेका खमाव और विषयासक्त मनुष्योंके समुदायमें प्रेमका न होना। अध्यात्मज्ञानमें नित्य-स्थिति और तत्त्वज्ञानके अर्थरूप परमात्माको ही देखना—यह सब ज्ञान है और जो इससे विपरीत है। वह अज्ञान है—यों कहा गया है।

दूसरी भूमिकामें परिपक्ष हो जानेपर उस साधकमें उपर्युक्त गुण और आचरण आने लगते हैं।

अभिप्राय यह है कि उपर्युक्त कामना; आसक्ति और ममताके अभावसे, नत्युक्षोंके सङ्ग और सत्-शास्त्रोंके अभ्याससे तथा विवेक-वैराग्ययूर्वक निदिष्यासन—ध्यानके साधनसे साधककी बुद्धि तीक्ष्ण हो जाती है तथा उसका मन शुद्ध, निर्मल्ज सूक्ष्म और एकाम हो जाता है, जिससे उसे सूक्ष्मातिसूक्ष्म परमात्मतत्त्वको ग्रहण करनेकी योग्यता अनायास ही प्राप्त हो जाती है। इसीको 'तनुमानसा' भूमिका कहा गया है।

इस तीसरी भूमिकामें स्थित साधकके अन्तःकरणमें सम्पूर्ण अवगुणांका अमाव होकर स्वाभाविक ही अहिंवा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, अनत्या ( दोषदृष्टिका अभाव ), अमानिता, निष्कपटता, पवित्रता, संतोष, दाम, दम, समाधान, तेज, क्षमा, दया, धैर्य, अद्रोह, निर्मयता, निरहंकारता, शान्ति, समता आदि सद्गुणोंका आविर्माव हो जाता है। फिर उसके द्वारा जो भी चेष्टा होती है। वह सब सदाचाररूप ही होती है तथा उस साधकको 'संसारके सम्पूर्ण पदार्थ मायाके कार्य होनेसे सर्वथा अनित्य हैं और एक सिबदानन्दघन परमात्मा ही सर्वत्र सममावसे परिपूर्ण हैं' ऐसा हद निश्चय होकर शारीरसहित संसारके सम्पूर्ण पदार्थ मायाके अपनाःकरणमें उनके चित्र संस्कारकरसे मी नहीं रहते एवं शरीरमें अहभाव तथा मन, वाणी और शरीरदारा होनेवाल समूर्ण कर्मोंने कर्तांपना अभिमान नहीं रहता; क्योंकि वह परवैराग्यको प्राप्त हो जाता है। परवैराग्यका स्वरूप पत्रिक्तियों वेतन्त्र स्वरूप कर्मोंने कर्तांपना अभिमान नहीं रहता; क्योंकि वह परवैराग्यको प्राप्त हो जाता है। परवैराग्यका स्वरूप पत्रिक्तियों वेतन्त्र वी वित्राहित संवार्ण है

तत्परं पुरुषख्यातेर्गुणवैतृष्ण्यम् ।

( योगदर्शन १ । १६ )

श्रकृतिसे अत्यन्त विलक्षण पुरुषके ज्ञानसे तीनां गुणोमं जो तृष्णाका अत्यन्त अभाव हो जाना है। यह परवैराग्य या सर्वोत्तम वैराग्य है।

पूर्वोक्त वूसरी भूमिकामें खित पुरुपकी तो विषयोंका विशेष संधर्ग होनेसे कदाचित् उनमें कुछ आसिक्त हो भी सकती है। परंतु इस तीसरी भूमिकामें पहुँचे हुए पुरुषकी तो विषयोंके साथ संधर्ग होनेपर भी उनमें आसिक्त नहीं होती; क्योंकि उसके निश्चयमें एक सिबदानन्दघन परमात्माके खिवा अन्य कोई वस्तु रहती ही नहीं। अतः परवैराग्य हो जानेके कारण उसके अन्तःकरणकी वृत्तियाँ समूर्ण संसारसे अत्यन्त उपरत हो जाती हैं। यदि किसी कालमें कोई स्कुरणा हो भी जाती है, तो भी उसके संस्कार नहीं जमते; क्योंकि उसकी एक सिबदानन्दघन परमात्माके खरूपमें ही निरन्तर गाह खिति बनी रहती है, जिसके कारण उसे कभी-कभी तो शरीर और संसारका विस्मरण होकर समाधि-सी हो जाती है। ये सब लक्षण परमात्माकी प्राप्तिके अत्यन्त निकट पहुँच जानेपर होते हैं।

सिबदानन्दथन परब्रक्ष परमात्माका चिन्तन करते-करते उस परमात्मामें तन्मय हो जाना तथा अत्यन्त वैराम्य और उपरितके कारण परमात्माके ध्यानमें ही नित्य स्थित रहनेसे मनका विश्वद्ध होकर सूक्ष्म हो जाना ही 'तनुमानसा' नामकी अनन्तर उसके प्रभावसे आत्माका द्युद्ध तथा सत्यखरूप परमात्मामें तद्भूप हो जाना 'सत्त्वापित' कहा गया है।'\* तीसरी भूमिका है। अतः इसे 'निदिश्यासन' भूमिका भी कह सकते हैं।

थे तीनों भूमिकाएँ साधनरूपा हैं । इनमें संसारसे कुछ सम्बन्ध रहता हैं, अतः यहाँतक साधककी 'बाध्रत्-अवस्था' मानी गयी है ।

\* उपर्युक्त श्रवण, मनन और निदिष्यासनके तीव्र अभ्याससे जब साधक सचिदानन्दवन परमात्माको प्राप्त हो जाता है, तब उसीको (सच्चापत्ति' नामकी चौथी भूमिका कहते हैं। इसीको गीतामें निर्वाण ब्रह्मकी प्राप्ति कहा गया है—

योऽन्तःसुखोऽन्तरारामस्तथान्तर्ज्योतिरेव यः । स योगी ब्रह्म निर्वाणं ब्रह्मभूतोऽधिगच्छति ॥

(4178)

'जो पुरुष आत्मामें ही सुखी है, आत्मामें ही रमण करता है तथा जो आत्मामें ही ज्ञानवान है, वह सिचदानन्दधन परब्रह्म परमात्माके साथ एकीमावको प्राप्त—'मैं ही ब्रह्म हूँ' इस प्रकार अनुभव करनेवाला ज्ञानयोगी ज्ञान्त ब्रह्मको प्राप्त होता है।'

-जिस प्रकार गङ्गा-यमुना आदि सारी नदियाँ वहती हुई अपने नाम-रूपको छोड़कर समुद्रमें ही विलीन हो जाती हैं, उसी प्रकार ज्ञानी महातमा नाम-रूपसे रहित होकर परम दिख्य पुरुष परात्पर परमात्माको ही प्राप्त हो जाता है, उसीमें विलीन हो जाता है—

यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय । तथा विद्वान् नामरूपाद् विमुक्तः परालपः पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥ ( सुण्डकोपनिषदः ३ । २ । ८ )

गीतामें भगवान् श्रीकृष्णने कहा है-

ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचिति न काङ्कृति। समः सर्वेषु भूतेषु मद्मिक्तं लभते पराम्॥ भक्त्या मामभिजानाति यावान्यश्चास्मि तत्वतः। ततो मां तत्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्॥

( १८ | ५४-५५ )

'मैं ही ब्रह्म हूँ' इस प्रकारके अनुभवसे सिच्चिदानन्दघन ब्रह्ममें एकीभावसे स्थित प्रसन्न मनवाला ज्ञानयोगी न तो किसी-के लिये शोक करता है और न किसीकी आकाङ्क्षा ही करता है। ऐसा समस्त प्राणियोंमें समभाववाला योगी मेरी पराभक्ति ( ज्ञान-निष्ठा ) को प्राप्त हो जाता है। उस ज्ञाननिष्ठारूप पराभक्तिके द्वारा वह मुझ परमात्माको में जो हूँ और जितना हूँ, ठीक वैसा-का-वैसा तत्त्वसे जान लेता है तथा उस ज्ञान-निष्ठासे मुझको तत्त्वसे जानकर तत्काल ही मुझमें प्रविष्ठ हो जाता है।'

जय साधकको परब्रह्मका यथार्थ ज्ञान हो जाता है, तव वह ब्रह्म ही हो जाता है—— स यो ह वै तत परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैन भवति। (सुण्डकोपनिषद ३।२।९)

फिर उसका इस शरीर और संसारसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं रहता । ब्रह्मचेता पुरुष स्वप्नको अन्तःकरणमें शरीर और अन्तःकरणके सहित यह संसार स्वप्नवत् प्रतीत होता है । जैसे स्वप्नसे जगा हुआ पुरुष स्वप्नकी घटनाको मनकी कल्पनामात्र समझता है ।वैसे ही उस ब्रह्मचेताके अन्तःकरणमें यह संसार कल्पनामात्र प्रतीत होता है अर्थात् इन संनारकी काल्पनिक सत्ता प्रतीत होती है । स्वप्नमें और इसमें इतना ही अन्तर है कि स्वप्नका समय तो भूतकाछ है और संसारकी स्वप्नवत् प्रतीतिका समय वर्तमानकाछ है तथा स्वप्नमें तो जो मन-बुद्धि थे, वे वर्तमानमें भी इस जीवात्माके साथ सम्वप्यविद्यों, किंतु जब ममुख्य ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, तब उसके मन-बुद्धि इस शरीरमें ही रह जाते हैं, उन ब्रह्मचेत्ताके साथ ब्रह्ममें सम्वप्नित नहीं होते, इसक्रिये ब्रह्मकी दृष्टिसे इस संसारका अत्यन्त अभाव है ।

वास्तवमें तो ब्रह्मके कोई दृष्टि ही नहीं है, केवल समझानेके लिये उसमें दृष्टिका आरोप किया जाता है। ब्रह्मकी दृष्टिमें तो केवल एक ब्रह्म ही है, उसके सिवा अन्य कुछ भी नहीं। ब्रह्मवेत्ताके द्रारोपका जो अन्तःकरण है, उसमें इस संसारका अत्यन्त अभाव और सिब्धदानन्दघन ब्रह्मका भाव प्रत्यक्ष है—यह ब्रह्मवेत्ताका अनुभव है। इसी अनुभवके बलपर द्रास्त्रोमें यह कहा गया है कि एक सिब्धदानन्दघन ब्रह्मके सिवा अन्य कुछ भी नहीं है।

जो ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, वह ब्रह्म ही वन जाता है। श्रुतिमें भी कहा गया है—'ब्रह्मेच सन् ब्रह्माप्येति' (बृहदारण्यक० ४।४।६)—'वह ब्रह्म ही होकर ब्रह्मको प्राप्त होता है।' इसल्यिये वह लौटकर नहीं आता। श्रुति कहती है— न च पुनरावर्तते। न च पुनरावर्तते। ( छान्दोग्य० ८।१५।१)

'फिर वह कभी नहीं छोटता, फिर वह कभी नहीं छोटता ।'

जब ब्रह्मकी दृष्टिमं सृष्टिका अत्यन्त अभाव है। तब ब्रह्म ही हो जानेपर छैटकर कौन केंसे कहाँ आये। गीतामें भी बतळाया गया है—

तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठान्तत्परायणाः । गच्छन्त्यपुनरावृत्तिः ज्ञाननिर्धृतकल्मणाः ॥

'जिनका मन तहूप हो रहा है, जिनकी बुद्धि तदूप हो रही है और सच्चिदानन्दघन परमात्मामें ही जिनकी निरन्तर एकीभावते स्थिति है, ऐसे तत्परायण पुरुष ज्ञानके द्वारा पापरहित होकर अपुनराष्ट्रत्तिको अर्थात् पुनः न छौटनेवाछी परमगतिको प्राप्त होते हैं।'

भाव यह कि उसका मन तहूप—ब्रह्मरूप हो जाता है। पूर्ण आनन्द, आपार आनन्द, शान्त आनन्द, घन आनन्द, अचल आनन्द, धुव आनन्द, नित्य आनन्द, बोधस्वरूप आनन्द, शान्तस्कूप आनन्द, परम आनन्द, महान् आनन्द, एक आनन्द, धुव आनन्द, एक आनन्द, क्षेत्रस्कूप आनन्द, क्षेत्रस्कूप आनन्द, महान् आनन्द, एक आनन्द, धुव आनन्द, धुव असन्द, स्वाप्त असन्द, असि कुछ भी नहीं है—इस प्रकार ब्रह्मके स्वरूपका मनन करते-करते जब मन तन्मय—ब्रह्ममय हो जाता है, तब उसको 'तदातमा' कहते हैं।

उपर्युक्त प्रकारके विशेषणोंसे विभूषित ब्रह्मका मनन करते-करते जब मन ब्रह्ममें विलीन हो जाता है और उन विशेषणोंकी आहुत्तिके प्रभावसे ब्रह्मके विशेष स्वरूपका द्वुद्धिमें अनुभव हो जाता है, तब दुद्धिके द्वारा अनुभव किये हुए उस ब्रह्मके विशेष स्वरूपको रूक्ष्य बनाकर जीवारमा उस ब्रह्मका ध्यान करता है। यहाँ ब्रह्म तो ध्येय है, ध्यान करनेवाला साधक ध्याता है और दुद्धिकी दृत्ति ही ध्यान है। इस प्रकार ध्यान करते-करते जब दुद्धि उस ब्रह्ममें विलीन हो जाती है, तब उसे 'तद्बुद्धि' कहते हैं। इसके पश्चात् जब ध्याता, ध्यान और ध्येयरूप त्रिपुटी न रहकर साधककी ब्रह्मके स्वरूपमें अभिन्न स्थिति हो जाती है, तब उसे 'त्रविष्ठ' कहते हैं। इसमें ब्रह्मका प्रमाप्त करते क्ये ब्रह्मका प्रमाप्त करते क्ये ब्रह्मका समाधि है। इसिको स्वरूपमें व्रह्मका प्रमाधि कहते हैं। महर्षि पत्रख्वालिन वत्रलाया है—

तत्र रा•दार्थज्ञानविकल्पैः संकीर्णा सवितर्का समापत्तिः। ( योगदर्शन १ । ४२ )

'उसमें शब्द, अर्थ और ज्ञान—इन तीनोंके विकल्पोंसे मिली हुई समाधि सवितर्क है।'

इस प्रकार राविकरूप समाधि होनेके बाद जब खतः ही सांघककी निर्विकरूप समाधि हो जाती है, तय ब्रह्मका नाम ( बाब्द ), रूप ( अर्थ ) और ज्ञान—ये तीनों विकरप मिन्न-भिन्न नहीं रह जाते, एक अर्थमात्र वस्तु-अहाका खरूप ही रह जाता है । इसीको निर्वितर्क सम्प्रज्ञात समाधि कहते हैं । महर्षि पतञ्जिकिन कहा है—

स्मृतिपरिशासी स्वरूपशून्येवार्थमात्रनिर्भासा निर्वितको ।

(योगदर्शन १। ४३)

'( शब्द और प्रतीतिकी ) स्मृतिके भलीमाँति छप्त हो जानेपर अपने रूपसे शून्य हु ईके सहश केवल ध्येयमात्रके स्वरूपको प्रत्यक्ष करानेवाली ( अन्तःकरणकी स्थिति ही ) निर्वितर्क समाधि है।'

इसमें साधक स्वयं ब्रह्मस्वरूप ही बन जाता है। अतः उसको प्तत्परायण? कहते हैं। इस निर्विकल्प समाधिका फल जो निर्वीज असम्प्रज्ञात योग है, वही वास्तवमें ब्रह्मकी प्राप्ति है; उसीको यहाँ गीतामें अपुनराष्ट्रत्ति कहा गया है। क्योंकि ब्रह्मज्ञानके द्वारा जिसके सल, विक्षेप और आवरणरूप कत्मपका नाश हो गया है, वह ब्रह्मको प्राप्त पुरुप ब्रह्म ही हो जाता है; वह लैटकर नहीं आता।

यही 'संस्वापत्ति' नामकी चौथी भूमिका है। इसमें पहुँचे हुए पुरुषको ब्रह्मवित्—ब्रह्मवेत्ता कहा जाता है। इसमें संसार उस ज्ञानी महात्माके अन्तःकरणमें स्वन्नवत् भाषित होता है, इसक्तिये यह उसके अन्तःकरणकी 'स्वप्नावस्था' मानी जाती है। श्रीयाज्ञवस्क्यजी, राजा अक्षपति और जनक आदि इस चौथी भूमिकामें पहुँचे हुए माने गये हैं।

यहाँ योगवासिष्टमें जिस प्रकार ब्रह्मको प्राप्त पुरुषकी चौथी, पाँचवीं, छठी, सातवीं भृमिकाके रूपमें चार भेद बतळाचे गये हैं, इस प्रकारके भेद गीता, रामायण, भागवत आदि बन्धोंमें नहीं पाये जाते। दशाचतुष्टयाभ्यासादसंसङ्गफलेन च । रूढसन्वचमत्कारात प्रोक्तासंसक्तिनाप्तिका॥

'शुमेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्त्वापति—्ह्न चारोंके सिद्ध हो जानेपर खाभाविक अभ्याससे चित्तके बाह्याभ्यन्तर सभी विषय-संस्कारोंसे अस्यन्त असङ्ग (सम्बन्ध-विच्छेद) हो जानेपर अन्तःकरणका समाधिमें आरूढ—्स्थित हो जाना ही 'असंसक्ति' नामकी पाँचवीं भूमिका कहा गया है।' \*

भूमिकापञ्चकाभ्यासात् स्वात्मारामतया दृढम्। आभ्यन्तराणां बाह्यानां पदार्थानामभावनात्॥ परप्रयुक्तेन विरं प्रयत्नेनार्थभावनात्। पदार्थाभावनानाम्नी पष्टी संजायते गतिः॥ 'उपर्युक्त पाँचों सूमिकाओंके सिद्ध हो जानेपर खाभाविक अभ्याससे उस ज्ञानी महासमञी आत्मारामताके प्रभावसे उसके अन्तःकरणमें संसारके पदार्थोंका अत्यन्त अभाव-सा हो जाता है, जिससे उसे बाहर-भीतरके किसी भी पदार्थका खयं मान नहीं होता, दूसरोंके द्वारा प्रयत्मपूर्वक चिरकाळ्तक प्रेरणा करनेपर ही कभी किसी पदार्थका मान होता है; इसळिये उसके अन्तःकरणकी

परमात्माको प्राप्त पुरुषके छक्षण तो गीतामें जगह-जगह आते हैं, किंतु उसके इस प्रकारके अळग-अळग मेद नहीं बताये गये हैं। वास्तवमें ब्रह्मकी प्राप्ति होनेके पश्चात् ज्ञानी महात्मा पुरुपका शरीरसे कोई सम्बन्ध नहीं रहता; क्योंकि वह देहाभिमानसे सर्वथा रहित होकर ब्रह्ममें तस्लीन हो जाता है। अतः यहाँ योगवासिष्ठमें बतलाये गये उन मेदोंको ब्रह्मप्राप्त पुरुषके मेद न समझकर उसके अन्तःकरणके मेद समझने चाहिये।

 परम वैराग्य और परम उपरितके कारण उस ब्रह्मप्राप्त झानी महात्माका इस संवार और शरीरसे अत्यन्त सम्बन्ध-विच्छेद हो जाता है, इसलिये इस पाँचवीं भूमिकाको असंसक्ति कहा गया है।

ऐसे पुरुषका संसारसे कोई भी प्रयोजन नहीं रहता। अतः वह कर्म करने या नकरोके लिये बाध्य नहीं है। गीतामें भगवानने कहा है—

नैव तस्य कृतेनार्थो नाकृतेनेह कश्चन । न चास्य सर्वभूतेषु कश्चिदर्थव्यपाश्रयः ॥ (३।१८)

'उस महापुरुषका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न करोंके न करनेसे ही कोई प्रयोजन रहता है तथा सम्पूर्ण प्राणियोंमें भी इसका किंचिन्मात्र भी स्वार्थका सम्बन्ध नहीं रहता।'

फिर भी उस ज्ञानी महात्मा पुरुवके सम्पूर्ण कर्म शास्त्रसम्मत और कामना एत्रं संकरुपे शून्य होते हैं । इस प्रकार जिसके समस्त कर्म ज्ञानरूप अग्निके द्वारा भूसा हो गये हैं, उस महापुरुपको ज्ञानीजन भी पण्डित कहते हैं—

यस्य सर्वे समारम्भाः कामसंकल्पवर्जिताः। ज्ञानाग्निदग्धकर्माणं तमाहुः पण्डितं बुधाः॥ ( गीता ४ । १९ )

अतः ऐसे पुरुषको उसके सम्मानके िक्ष्ये 'ब्रह्मविद्वर' कहा जा स्कता है। ऐसा महापुरुष जब अमधि-अवस्थामें रहता है, तब तो उसे सुपुप्ति अवस्थाकी भाँति संसारका बिल्कुल भान नहीं रहता और ल्युत्थान अवस्थामें —व्यवहार-काल्में उसके द्वारा पूर्वके अम्याससे सत्ता, आसिक, कामना, संकल्प और कर्तृत्वाभिमानके विना ही सारे कर्म होते हैं। उसके द्वारा जो भी कर्म होते हैं, वे शास्त्रविद्वित ही होते हैं। उसकी कभी समाधि-अवस्था रहती है और कभी व्युत्थानावस्था, उसकी किसी दूसरेके प्रयत्नके विना स्वतः ही ब्युत्थानावस्था हो जाती है। किंतु वास्तवमें संसारके अभावका निश्चय होनेके कारण उसकी ब्युत्थानावस्था भी समाधिके तुस्य ही होती है, इस कारण उसकी इस अवस्थाको 'सुपुप्ति-अवस्था' भी कहते हैं।

श्रीजडभरतजी इस पाँचवीं भूमिकामें स्थित माने जा सकते हैं।

'पदार्थामावना' नामकी छठी भूमिका हो जाती है ।'\* भूमिषट्कचिराभ्यासाद् भेदस्यानुपळम्भतः । यस्वभावैकनिष्ठत्वं सा श्रेया तुर्यगा गतिः॥

यस्वभावकानप्टस्व सा श्रया तुयगा गातः॥
'उपर्युक्त छहीं भूमिकाओंके सिद्ध हो जानेपर
खाभाविक चिरकाळतक अभ्यास होनेसे जिस अवस्थामें
दूसरोंके द्वारा प्रयत्नपूर्वक प्रेरित करनेपर भी भेदरूप
संसारकी सत्ता-स्कृतिकी उपळिंब नहीं होती, वरं अपने
आत्मभावमें खाभाविक निष्ठा रहती है, उस स्थितिको
उसके अन्तःकरणकी 'तुर्यगा' भूमिका जानना चाहिये।'†

यह तुर्यात्रस्था जीवन्मुक्त पुरुषोंमें इस शरीरमें रहते हुए ही विद्यमान रहती है । इस देहका अन्त होनेपर विदेह-मुक्तिका विषय साक्षात तर्यातीत ब्रह्म ही है (अतः भूमिकाओं में उसकी गणना नहीं है )। श्रीराम ! जो महाभाग सातवीं भूमिकामें पहुँच गये हैं, वे आत्माराम महाभाग सातवीं भूमिकामें पहुँच गये हैं, वे आत्माराम महाभाग महत्यः (परब्रह्म) को प्राप्त हो चुके हैं । जीवन्मुक्त पुरुप सुख्-दुःखमें आसक्त नहीं होते । केवल देहयात्राके लिये छठी भूमिकामें कुछ कार्य करते हैं, अथवा सातवीं भूमिकामें नहीं भी करते । पूर्वोक्त महाभा पार्श्ववर्ती पुरुषोद्धारा बोधित होकर उन-उन आश्रमोमें स्थित पुरुषोकी आचार-परम्परासे प्राप्त सम्पूर्ण सदाचारोंका ही सावधानकी भाँति पालन करते हैं । उनका वह आचार मल्यकी कामना और आसक्ति नामक दोषोंसे रहित होता है । वे अपने आत्मामें ही रमण

# पाँचवीं भूमिकाके पश्चात् जब वह ब्रह्मप्राप्त पुरुप छठी भूमिकामें प्रवेश करता है, तब उसकी नित्य समाधि रहती है; इसके कारण उसके द्वारा कोई भी किया नहीं होती । उसके अन्तःकरणमें शरीर और संसारके सम्पूर्ण पदार्थोंका अस्यन्त अभाव-सा हो जाता है । उसे संसारका और शरीरके बाहर-भीतरका बिल्कुछ ज्ञान नहीं रहता, केवछ श्वास आते-जाते हैं; इसिक्ये उस भूमिकाको 'पदार्थाभावना' कहते हैं । जैसे गाढ़ सुपुष्तिमें स्थित पुरुपको बाहर-भीतरके पदार्थोंका ज्ञान बिल्कुछ नहीं रहता, वैसे ही इसको भी ज्ञान नहीं रहता । अतः उस पुरुपकी इस अवस्थाको 'गाढ़ सुपुष्ति अवस्था' भी कहा जा सकता है। किंतु गाढ़ सुपुष्तिमें स्थित पुरुपके तो मन-बुद्धि अज्ञानके कारण अपने कारण मात्रामें विलीन हो जाते हैं, अतः उसकी स्थिति तमोगुणमयो है। पर इस ज्ञानी महापुरुपके मन-बुद्धि ब्रह्ममें तद्ग्र हो जाते हैं (गीता ५ । १७ ), अतः इसकी अवस्था गुणातीत है। इसिक्ये यह गाढ़ सुपुष्तिसे अस्यन्त विलक्षण है।

गाह सुपुतिमें स्थित पुरुप तो निद्राके परिपक्य हो जानेपर स्वतः ही जाग जाता है। किंतु इस समाधिस्य ज्ञानी महात्मा पुरुषकी व्युत्थानावस्था तो दूसरोंके बारंबार प्रयत्न करनेपर ही होती है, अपने-आप नहीं । उस व्युत्थानावस्थामें वह जिज्ञासुके प्रक्त करनेपर पूर्वके अभ्यातके कारण ब्रह्मविषयक तत्त्व-रहस्यको बतला सकता है । इसी कारण ऐसे पुरुषको 'ब्रह्मविद्वरीयान्' कहते हैं ।

श्रीऋषभदेवजी इस छठी भूमिकामें स्थित माने जा सकते हैं।

† छटी मुमिकाके पश्चात् सातवीं भूमिका स्वतः ही हो जाती है। उस ब्रह्मवेत्ता ज्ञानी महात्मा पुरुपके हृदयमें संसारका और शरीरके वाहर-मीतरके लैकिक ज्ञानका अस्यन्त अभाव हो जाता है। क्योंकि उसके मन-बुद्धि ब्रह्ममें तद्भूप हो जाते हैं, इस कारण उसकी व्युत्थानावस्था तो न स्वतः होती है और न दूसरोंके द्वारा प्रयत्न किये जानेपर ही होती है। जैसे सुद्दों ज्ञानेपर भी नहीं जाग सकता, वैसे ही यह मुदेंकी भाँति हो जाता है। अन्तर इतना ही रहता है कि मुदेंमें प्राण नहीं रहते और इसमें प्राण रहते हैं तथा यह स्वास लेता रहता है। ऐसे पुरुपका संभारमें जीवन-निवांह दूसरे लेगोंके द्वारा केवल उसके प्रारव्धके संस्कारोंके कारण ही होता रहता है। वह प्रकृति और उसके कार्य सन्त्व, रज, तम—तीनों गुणोंसे और जाग्रत्, स्वन्न, सुद्धोंम—तीनों अवस्थाओंसे अतीत होकर ब्रह्ममें विलीन रहता है। इसलिये यह उसके अन्तःकरणकी अवस्था 'पूर्वगा' भूमिका कही जाती है।

ब्रह्मकी दृष्टिमें संसारका अत्यन्त अभाव है। उपर्युक्त महात्मा पुरुष उस सिचदानन्दधन ब्रह्मको नित्य ही प्राप्त है। अतः उसके मन-बुद्धिमें भी शरीर और संसारका अत्यन्त अभाव है। इसिटिये ऐसे पुरुषको ब्रह्मविद्वरिष्ट कहते हैं।

ऐसे ही ब्रह्मविद्वरिष्ठ महापुरुषसे वार्तालाप न होनेपर भी उसके दर्शन और चिन्तनसे ही मनुष्यके चित्तमें मल, विक्षेप और आवरणका नाश होनेसे उसकी वृत्ति परमात्माकी ओर आकृष्ट होनेपर उसका कल्याण हो सकता है। करनेके कारण बाह्य विषयोंसे विस्त होते हैं । अतः उन्हें जगतके व्यवहार उसी तरह सख नहीं दे पाते. जैसे गाढ़ नींदमें सोये हुए प्रस्थोंको दर्शनीय रूप-सौन्दर्यसे स्रशोमित स्त्रियाँ नहीं सख दे सकतीं। ज्ञानकी ये सात भूमिकाएँ विवेकी पुरुषोंको ही प्राप्त होती हैं। इस ज्ञानदशाको प्राप्त हर पश्च (हनुमान् और नन्दी ), अन्त्यज ( मूक चाण्डाल, धर्मव्याध, गृह, भील और शबरी ) आदि भी सदेह ( जीवन्मुक्त ) अयवा विदेहमुक्त ही हैं-इसमें संशय नहीं है। चेतन और जडकी ग्रन्थिका विच्छेद ही ज्ञान है। उसके प्राप्त होनेपर मुक्ति हो जाती है। क्योंकि मुगतुष्णामं जलबुद्धि अथवा रज्जुमें सर्पबुद्धि आदिका जो बाध है, वैसा ही चेतन और जडकी प्रन्थिका विच्छेद भी है। कुछ लोग एक ही जन्ममें क्रमशः ज्ञानकी सारी भूमिकाओंको प्राप्त हो जाते हैं। कोई-कोई एक, दो या तीन भूमिकाओंतक ही पहुँच पाते हैं। कोई छ:

भूमिकाओंको प्राप्त होते हैं। कोई एकमात्र सातवीं भूमिकामें ही स्थित रहते हैं । कोई तीन भूमिकाओंतक जाते हैं। कोई अन्तिम भूमिकामें पहुँच जाते हैं। कोई चार भूमिकाओंको प्राप्त .होते हैं। कोई दो भूमिकाओंमें स्थित होते हैं। कोई ज्ञानभूमिकाके एक अंशतक ही पहुँच पाते हैं। कोई साढ़े तीन, कोई साढ़े चार और कोई साढ़े छः मूमिकाओंतक पहुँच जाते हैं। जो उन भूमिकाओंमें पहुँचकर उत्तरोत्तर उत्कृष्ट स्थानोंपर विजय पाते जाते हैं, वे महात्मा निश्चय ही वन्दनीय हैं । उन्होंने इन्द्रियरूपी रात्रओंपर विजय प्राप्त कर ली है। उस चतुर्थ ज्ञानभूमिका ( जीवन्मुक्तावस्था ) में पहुँच जानेपर सम्राट् ( भूमण्डल-का राजा ) और विराट ( देवलोकका राजा ) भी तिनकेके समान तुच्छ प्रतीत होता है; क्योंकि वे ज्ञानी महातमा उस अवस्थामें परमपदको प्राप्त हो जाते हैं। (सर्ग ११८)

# मायिक रूपका निराकरण करके सन्मात्रत्वका प्रदर्शन, अविद्याके खरूपका निरूपण, संक्षेपमें ज्ञानभूमिका एवं जीवात्माके वास्तविक स्वरूपका वर्णन

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—राधव ! जैसे मृगतृष्णाके जलमें, दो चन्द्रमाओंके अममें और रारीर आदिकी अहंतामें मायासे जो रूप परिलक्षित होता है, वह विचारपूर्वक देखनेपर दिष्टगोचर नहीं होता, उसी प्रकार खर्णमें जो कड़े, कुण्डल, अँगूठी आदिका भाव है, वह केवल आत्ति है। वह असत् खरूपवाली माया है; क्योंकि उसका वह रूप ही ऐसा है, जो ज्ञानदृष्टिसे देखनेपर कायम नहीं रहता। असद्रस्तु तो सीपमें चाँदी और मरूखलमें जलकी आत्तिके समान विचारह्रीनताके कारण ही सत्-सी प्रतीत होती है। असत् रारीरमें जो अहंताकी भावना है, वही परमा अविचा है, वही माया है और वही संसृति है। जैसे सुवर्णमें अँगूठीपना आदि वास्तवमें कल्पित हैं, उसी तरह आत्मामें अहंता आदिकी मावना मी कल्पित हैं।

इस प्रकार जो खच्छ, शान्त एवं निर्मल है, उस परमो-लुष्ट आत्मामें अहंताकी भावना असत् है । वह ग्रुद्ध आत्मा मेहता, असुरता, मनपना, देहता और महाभूततासे रहित है । उसमें तीनों कालोंको कल्पना और भावाभाव वस्तुका अभाव है । त्वत्ता, अहंता, आत्मता, तत्ता, सत्ता, असत्ता आदिसे भी वह रहित है । उसमें न कहीं भेदकी कल्पना है, न राग और रखन ही है; क्योंकि ये सव मायामात्र हैं । वह तो सर्वात्मक, शान्त, आश्चयरहित, जगत्का कारण, शाश्वत, कल्याणमय, निर्विकार, इन्द्रियों-द्वारा अग्नाह्य तथा नाम एवं कारणरहित बहा है ।

खुनन्दन ! वासनायुक्त चित्त जिस वस्तुकी पर्यास-रूपमें जैसी भावना करता है, वह वस्तु चाहे सत् हो अथवा असत्, उसको उसी समय उसी रूपमें प्रतीत होने

लगती है: क्योंकि अहंता आदि भावोंसे युक्त अविद्याका ज्यों ही अम्यदय हुआ, त्यों ही आदि, मध्य और अन्तसे रहित अनन्त भ्रमोंका ताँता लग जाता है। जैसे बहुत-से व्यक्तियोंके मन:कल्पित वचन बहुधा एक-से होते हैं, उसी तरह खप्तमें भी देश, काल और किया भी एक-से दीख पडते हैं । परंत उस न्यवहारकी सत्ता अज्ञानसे ही प्रतीत होती है। वास्तवमें तो चेतन सत्ताके अतिरिक्त सम्पूर्ण पद।थोंकी कोई अन्य सत्ता है ही नहीं। वह चेतन सत्ता भूत, वर्तमान और भविष्य--तीनों कालोंमें मौज़द रहती है और वहीं मिन्न-सी प्रतीत होती है---ठीक उसी तरह, जैसे समुद्रमें तरङ्ग और बीजमें वृक्ष भिन्न-से मासित होते हैं। और जैसे बाछमें तेल आदिका होना असम्भव है, वैसे ही अविद्या कोई वस्तु नहीं है । भला. सोनेके बने हुए कङ्कणमें खर्णताके अतिरिक्त दूसरी कौन वस्त हो सकती है ! अर्थात् कोई नहीं । अतः अविद्याके साथ आत्मतत्त्वका सम्बन्ध हो ही नहीं सकता; क्योंकि यह तो अपने अनुभवसे स्पष्ट है कि सभीका अपने समानके साथ ही सम्बन्ध होता है। जब जगतके सम्पूर्ण पदार्थ चिन्मात्रमय एवं सन्मात्रमय होते हैं, तब वे भाव परस्पर अपने अनुभवके बलपर प्रकाशित होते हैं। विषम पदार्थींका निरन्तर साक्षात् सम्बन्ध होना असम्भव है और परस्पर सम्बन्ध हुए बिना आपसमें अनुभव भी नहीं हो सकता ।

तत्त्ववेत्ताओं श्रेष्ठ राम! वास्तवमें जैसे मिट्टीकी बनी हुई सेना मृद्बुद्धिसे देखनेपर विचित्र होनेपर भी विचार-दिष्ठिसे एकमात्र मिट्टी ही है, तरङ्ग आदि एकमात्र जलही हैं, काठकी बनी हुई पुतलियोंमें एकमात्र काष्ठ ही व्यास है और घट आदि केवल मिट्टी ही हैं, उसी प्रकार यह अमसे प्रतीत होनेवाला जगत् एकमात्र ब्रह्म ही है। व्रष्टाका दश्य और दर्शनके साथ सम्बन्ध होनेपर उसके मध्यमें जो उसका द्रष्टा, दर्शन और दश्य आदिसे रहित ग्रुद्ध रूप है, वही वह परब्रह्म है।

श्रीराम! जैसे शिलामें जल और जलमें अप्नि नहीं है, उसी प्रकार जीवात्मामें चित्त नहीं है; फिर वह परमात्मामें कहाँसे हो सकता है। विचारपूर्वक देखनेपर जो खयं ही कुछ नहीं है, उसके द्वारा जहाँ-कहीं जो कुछ किया जाता है, वह 'कृत' नहीं कहलाता। जो मूर्ख असत्य खरूपवाले चित्तका अनुवर्तन करते हैं, उन्हें धिकार है; क्योंकि वे केवल आकाश-ताडनरूपी कर्ममें व्यर्थ ही समय वितानेवाले हैं।

इस प्रकार भूतलपर पैदा हुए पुरुषको बुद्धिके कुछ भी विकसित होनेपर पहले सत्सङ्गपरायण होना चाहिये: क्योंकि अनवरत प्रवाहित होते हुए इस अविद्यारूपी निदयोंके समृहको शास्त्र एवं सज्जनोंके सम्पर्कके अतिरिक्त और किसी उपायसे पार नहीं किया जा सकता। उस सत्सङ्गद्वारा विवेककी प्राप्ति होनेसे पुरुषको 'यह त्याज्य है और यह प्राह्य है' ऐसा विचार उत्पन्न होता है। तब वह शुभेच्छा नामकी ज्ञानभूमिमें अवतीर्ण होता है। तदनन्तर विवेकवश विचारणा नामकी ज्ञानभूमिमें आता है । वहाँ यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति होनेसे मिथ्या वासनाका परित्याग करनेवाले प्रस्वका मन सांसारिक वासनाओंसे रहित हो तनुता ( सूक्ष्मता ) को प्राप्त होता है। इस कारण वह तनुमानसा नामकी ज्ञानभूमिमें अवतीर्ण होता है। फिर ज्यों ही योगी यथार्थ ज्ञानका उदय होनेसे प्रमात्मामें तद्रप हो जाता है, त्यों ही उसे सत्त्वापत्ति नामकी ज्ञानभूमि प्राप्त होती है । तब वासनाका विनाश हो जानेके कारण वह 'असंसक्त' कहलाने लगता है और कर्मफलके बन्धनसे मुक्त हो जाता है । तत्पश्चात् वासनाओंका विनाश हो जानेके कारण खाभाविक अभ्यास-से जब वह कार्योंको करता हुआ अथवा उनसे विरत हुआ या संसारकी असत्य वस्तुओंमें स्थित हुआ भी अपने आत्मामें ही मनके क्षीण हो जानेके कारण बाह्य वस्तुओंका व्यवहार करते हुए भी न तो उन्हें देखता है, न रुचि-पूर्वक उनका सेवन करता है और न स्मरण ही करता

है, बल्कि अर्ध-सुप्त एवं अर्ध-प्रबुद्ध पुरुषकी भाँति केवल कर्तव्य-कर्मीको करता रहता है, तब वह योगी पदार्थ-भावना नामकी योगभूमिको प्राप्त होता है। इस प्रकार जिसका चित्त ब्रह्ममें लीन हो गया है, वह योगी कुछ वर्षीतक ऐसे खाभाविक अभ्याससे बाह्य पदार्थीका व्यवहार करता हुआ भी जब उनकी भावनासे रहित हो खयं त्रयीतमा हो जाता है, तब 'जीवन्मक्त' कहा जाता है। जीवनमुक्त पुरुष न तो प्राप्त हुई वस्तुका अभिनन्दन करता है न अप्राप्तके लिये चिन्ता । वह जो कुछ सामने उपस्थित हो जाता है, उसीका निस्शङ्क होकर अनुवर्तन करता है। रघुनन्दन! तुम सम्पूर्ण कार्योंकी वासनासे रहित हो, इसलिये तम सबके अंदर वर्तमान जानने योग्य सचिदा-नन्दघन ब्रह्ममें स्थित हो । अतः तुम चाहे संसारके कल्याणके लिये शास्त्रविहित कर्म करते रहो, चाहे एकान्तमें ध्यान-समाविमें स्थित रहो । श्रीराम ! आत्मा न तो प्रकट होता है न विलीन ही । जैसे घड़ेके फ्रटकर टुकड़े हो जानेपर घटाकाराका नारा नहीं होता, उसी प्रकार इस शरीरके नष्ट हो जानेपर भी आत्माका विनाश नहीं होता । अरे यह आत्मा तो अद्वितीय है । फिर दूसरी कौन-सी ऐसी वस्त है, जिसकी वह अभिलाषा करेगा ? राघव ! जगत्में श्रवण करने योग्य, स्पर्श करने योग्य, देखने योग्य, चखने योग्य और सुँघने योग्य कोई भी ऐसी वस्त नहीं है, जो आत्मासे पृथक् हो । वह आत्मा सर्वशक्तिमान्, विस्तत और व्यक्त है। वासनाक्षयरूप मनोनाश हो जानेपर इस मायाका, जिसमें संस्काररूपसे कर्म रहते हैं, आयन्त अभाव हो जाता है। जबतक इस मायाका यथार्थ ज्ञान नहीं हो पाता, तभीतक यह बड़े-बड़े मोहोंमें डाळती रहती है: किंतु जब यह माया बिना हुए ही प्रतीत हो रही है-इस प्रकारका इसका वास्तविक ज्ञान हो जाता है, तब ब्रह्मकी

प्राप्ति हो जाती है। यह ब्रह्मसे ही उत्पन्न हुई है और संसारकी छीला करके ब्रह्ममें ही विछीन हो जाती है।

रघकलमुषण राम ! जैसे तेजसे सभी प्रकाश आविर्भत होते हैं, उसी तरह कल्याणमय, रूपरहित, अप्रमेय और विद्युद्ध ब्रह्मसे सभी प्राणी उत्पन्न हुए हैं । जैसे पत्तेमें उसकी नसें, जलमें तरङ्गसमूह, सुवर्णमें कटक-कुण्डल आदि और अग्निमें उष्णता आदि न्यात हैं. उसी प्रकार यह त्रिलोकी उस ब्रह्ममें ही स्थित है, उसीसे उत्पन्न हुई है और उसीमें विलीन हो जाती है । वही समस्त प्राणियोंका आत्मा है और वही ब्रह्म कहा जाता है; उसका ज्ञान हो जानेपर इस मिथ्या जगत्का यथार्थ ज्ञान हो जाता है । श्रीराम ! देहके नष्ट होनेपर जीवात्माका नाश नहीं होता । जो चिन्मय जीवातमा मनसे अतीत होनेके कारण आकाशकी भाँति अव्यक्त है, वह जड सुखीं अथवा द्र:खोंसे व्याप्त कैसे हो सकता है । उस चिदात्मामें, जो सबका साक्षी, सर्वत्र सम, निर्मल और निर्विकल्प है, ये सभी जगत् किसी प्रकारकी इच्छाके बिना ही उसी प्रकार प्रतिबिम्बत होते हैं, जैसे दर्पणमें पदार्थींका प्रतिबिम्ब । संकल्पोंके पूर्णरूपसे क्षय हो जानेके कारण जब चित्त विलीन हो जाता है, तब सांसारिक मोहरूपी तुपार नष्ट हो जाता है । उस समय शरदुऋतुके आनेपर खच्छ आकाशकी तरह चिन्मय श्रद्ध आत्मा ही अद्वितीय, अजन्मा, आद्य एवं अनन्तरूपसे विभासित होता है । जैसे महासागरमें जल-लहरियाँ उत्पन्न होती हैं, दीखती हैं और तुरंत ही विलीन हो जाती हैं, उसी तरह यह मिथ्या मन खयं अपने अधिष्ठानभूत चेतनकी स्फरणासे युक्त होकर सत्-सा दिखायी देता है और साक्षीभूत चेतनमें बारंबार उत्पन्न होकर विलीन होता रहता है।

( सर्ग ११९---१२२ )

उत्पत्ति-प्रकरणसम्पूर्ण॥

# स्थिति-प्रकरण

चित्ररूपसे जगतका वर्णन, जगत्की स्थितिका खण्डन करके पूर्णानन्दस्वरूप सन्मात्रकी स्थितिका कथन, मनको ही जगतका कारण वताकर उसके नाश होनेपर जगत्की शून्यताका कथन

श्रीनसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! अब उत्पत्ति-प्रकरणके अनन्तर इस स्थिति-प्रकरणको श्रवण करो, जो जान लिये जानेपर निर्वाण प्रदान करनेवाला है। इस प्रकार जगत्-रूपसे स्थित यह दृश्य-प्रपन्न और अहंता आदि आकारराहित आन्तिमात्र और असंख्वरूप ही हैं। यह आकाशमें उत्पन्न हुए चित्रके समान एक निराधार विल्क्षण चित्र है। यह यद्यपि ब्रह्ससे अभिन्न है, तथापि जल्में उसके भँवरकी भाँति ब्रह्मसे अभन्न है, तथापि जल्में उसके भँवरकी भाँति ब्रह्मसे अन्य-सा स्थित लक्षित होता है। यह जगद्भपी चित्र चित्रलिखत उद्यानकी तरह फूला हुआ है। इसकी आकृति मकरन्द आदि रससे रहित होनेपर भी सरस प्रतीत होती है। यद्यपि इसका रूप रोगयुक्त नेत्रें-द्वारा देखे गये अन्यकारके चक्रके समान वास्तवमें नहीं है, तथापि यह प्रत्यक्ष-सा दीखता है। यह रसात्मक होता हुआ भी परिणाममें अस्यन्त करु है और उसके उत्पत्ति-विनाश होते रहते हैं।

इानवानोंमें श्रेष्ठ राम! जो समस्त कल्पनाओंसे अतीत एवं निर्मल है, उस महान् अनन्त निराकार सिबदानन्दधन महामें यदि वास्तवमें जगत् आदि अङ्कुररूपमें विद्यमान हैं तो बताओं कि वह प्रल्यकालके पश्चात् किन सहकारी कारणोंके सहयोगसे उत्पन्न हो सकता है ? क्योंकि इस जगत्में किसीने कभी भी वन्ध्याकी कन्याके समान सहकारी कारणोंके अभावमें अङ्कुरकी उत्पन्त नहीं देखी है । श्रीराम! यदि कहो कि सहकारी कारणोंके अभावमें भी (रज्जुमें सर्पकी तरह) जगद्-रूपी अङ्कुर आविर्भृत हुआ है तो ऐसी दशामें मूलकारण ही जगरहमाबताको प्राप्त हो गया है; क्योंकि सृष्टिके आदिमें यथास्थिति निराकार महा ही सृष्टिक्पसे अपने स्वरूपमें स्थित होता है, अत: वहाँ जन्य-जनकका क्रम कहाँसे घट सकता है । इसल्विय

श्रीराम! यह जगत् न तो था, न है और न होगा ही। (अत: ब्रह्ममें जगत्का तीनों कालोंमें अत्यन्त अभाव है।) सिचदानन्द परमात्मा ही अपने-आपमें इस प्रकार जगत्के रूपमें विकसित हो जाता है। वत्स राम! जब इस जगतुका अत्यन्ताभाव हो जाता है, तब केवल एक ब्रह्म ही शेष रहता है। किंत यदि जगत प्रतीत होता है तो वह ब्रह्म ही है, उससे अतिरिक्त कुछ नहीं है। जब काम-कर्म-वासना आदि भावोंके साथ इस दश्य-प्रपन्नका उपरामन हो जाता है, तभी इस जगत्का अत्यन्ताभाव होता है; परंतु चित्तके मौजूद रहते दृश्य-जगत्का शमन होना सम्भव नहीं । इसलिये परमात्माके यथार्थ ज्ञानके जिना दश्यताकी शान्ति नहीं हो सकती। अतः दश्यखरूप जगत्का सर्वथा अत्यन्ताभाव ही दश्यताकी शान्तिका एकमात्र उपाय है । इसके अतिरिक्त पूर्णरूपसे अनर्थके विनाशके लिये दूसरी कोई युक्ति नहीं है। परमात्मा ख्वयं ही अपने संकल्पसे अपने अंदर वर्तमान जिस चमत्कारको प्रकट करता है, वही सृष्टिरूपसे प्रतीत होता है। उसका वास्तवमें न तो कोई रूप है और न कोई आधार ही है । । जैसे महाशिलाओंपर ख़दे हुए लेखोंके स्वरूप दीख पड़ते हैं, उसी तरह ये सृष्टियाँ न उत्पन्न होती हैं न नष्ट होती हैं तथा न आती हैं, न जाती हैं---केन्नल प्रतीत होती हैं । जैसे जलका द्रवत्न, वायुका स्पन्दन, समुद्रके आवर्त और गुणीके गुण अपने आधार-स्थानसे भिन्न नहीं हैं, उसी तरह उत्पत्ति-विनाशशील कार्यांबाला यह जगत् एकमात्र अनन्त, शान्त, विस्तृत, विज्ञानघन ब्रह्मरूपसे ही स्थित है, उससे पृथक नहीं ।

श्रीरामजीने पूछा—गुरुदेव ! महाप्रल्यके पश्चात् सृष्टिके आरम्भमें सर्वप्रथम उत्पन्न होनेवाले ये प्रजापति स्पृतिरूपसे



|  | 4 |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

ही उत्पन्न होते हैं, इसलिये मैं तो ऐसा समझता हूँ कि उन समुत्यात्मासे प्रकट हुआ यह जगत् भी स्मृतिरूप ही है।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-स्वृद्धह ! यह ऐसा ही है। महाप्रलयके अनन्तर सर्गके आदिमें सर्वप्रथम ये प्रजापति स्मृतिरूपसे ही प्रकट होते हैं, अत: उनका संकल्पभृत यह जगत् भी स्मृतिरूप ही है। उन प्रजापतिका प्राथमिक संकल्पनगर ही जगतुरूपसे प्रकाशित हो रहा है। ज्ञानीके लिये यह जगत् शान्त एवं अविनाशी केवल ब्रह्म ही है. परंत वही अज्ञानीकी बुद्धिसे भासमान नाना लोकोंसे यक्त है । पर्वतपर स्थित परमाणु जैसे पर्वतसे भिन्न नहीं हैं और न उनकी गणना ही की जा सकती है, उसी प्रकार ब्रह्मरूपी महान् मेरुगिरिपर स्थित त्रैलोक्यरूपी परमाण ब्रह्मसे अभिन्न तथा असंख्येय हैं। इस सृष्टिको यदि सृष्टिके रूपमें ही समझा गया, तब तो यह अधोलोकमें ले जाती है; परंतु इसीको यदि ब्रह्मरूपसे जान लिया गया तो यह परम मङ्गलमयी हो जाती है। यह सब जगत विश्वके कारण विज्ञानखरूप सिचदानन्द परब्रह्म परमात्मा ही है; क्योंकि जिससे जो उत्पन्न होता है, उसे तद्रप ही समझना चाहिये। इसलिये समस्त वेद्य दरय-प्रपञ्च आत्मज्ञान हो जानेपर ज्ञानीकी दृष्टिमें राद्ध चिन्मात्र ही है।

श्रीराम! साधकते द्वारा इन्द्रियसमुदायपर विजय-प्राप्ति-रूपी पुलके आश्रयसे ही इस भवसागरको पार किया जा सकता है, अन्य किसी भी कर्मसे इससे पार पाना कठिन है। निरन्तर शाखाध्ययन और सस्संगतिके अध्याससे जो विवेकयुक्त हो गया है, वही इन्द्रियजयी होता है और उसीको इस दश्य-प्रपञ्चके अत्यन्ताभावका झान भी प्राप्त होता है। सौन्दर्यशाख्योंमें श्रेष्ठ राम! संसार-सागरकी श्रेणियाँ जैसे आती हैं और पुनः जैसे चली जाती हैं, वह सारा खरूप मैंने तुमसे वर्णन कर दिया। अब इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाम! मन ही कर्मरूपी इक्षका अङ्कुर है। उस मनके नष्ट हो जानेपर कर्मरूपी शरीरवाळा संसार-बृक्ष मी नष्ट हो जाता है । श्रीराम ! यह सब कुछ मन ही है। इस मनकी चिकित्सा हो जानेपर जगजाळरूपी सारी व्याधियोंकी चिकित्सा हो जाती है । यह मन ही जब देहाकारका मनन करता है, तब लोकमें कर्म करनेमें समर्थ देह उत्पन होती है । मला, कहीं मनसे मिन्न भी देह देखी जाती है ! जैसे विशाल आकाशमें असत्खरूप गन्धर्वनगरकी प्रतीति होती है, उसी तरह विषयोंके चिन्तनसे बृद्धिगत हुए मनमें यह सारा जगत् स्फुरित होता है । मन ही जगत् है तथा सम्पूर्ण जगत् ही मन है; ये दोनों एक साथ रहते हैं ।

रघनन्दन ! समस्त एषणाओंकी विश्रद्ध-चित्त पुरुषकी जो स्थिति उसीको सत्य आत्मतत्त्व कहा गया है और उसीको निर्मल चैतन्य कहते हैं । निर्मल सत्त्वरूप मन जिस वस्तुके विषयमें जैसी भावना करता है, वह वस्तु तत्काल वैसी ही हो जाती है । जैसे इस समय जाप्रत्-अवस्थामें हमलोगोंको संसारका खयं ही प्रत्यक्ष भान होता है, उसी प्रकार खप्त और भ्रम आदि अवस्थाओं में सहस्रों संसार भी मिथ्या दृष्टिगोचर होते हैं। जैसे एकको दूसरेके खप्त और मनोरथसम्बन्धी नगरोंके व्यवहार पृथक् होनेके कारण दिखायी नहीं देते, उसी प्रकार प्रत्येक व्यक्तिके ये संसाररूपी भ्रम पृथक्-पृथक् होनेके कारण एक दूसरेके टृष्टिगोचर नहीं होते । इसी प्रकार संकल्परूपी आकाशमें अनेक संसार-रूपी नगरोंके समुदाय हैं; परंतु वे ज्ञानदृष्टिके बिना मिथ्या नहीं प्रतीत होते । जैसे एकमात्र वसन्त ऋतुका रस ही वन, ळता और गुल्म आदिके रूपमें प्रकट होता है, उसी तरह एकमात्र परब्रह्म परमात्मा ही प्रत्येक व्यक्तिके लिये मिथ्या जगत्रूपसे प्रकट हुआ है। अपना यह संकल्प ही जगत्वके आकारमें प्रतीत हो रहा है, यह बात अत्यन्त परमार्थ-दृष्टिसे ही होती है।

अपने-अपने खभाव (अनादि अज्ञान ) के भीतर स्थित चित्त ही प्रत्येक जीवमें इदमित्थं रूपसे प्रतीत होनेवाळा यह जगत् है । इस प्रकार प्रतीतिमात्र जगत्को असस्य समझनेवाळा चित्त खयं ही नष्ट हो जाता है; क्योंकि प्रतीतिकाळमें ही इस जगत्की सत्ता है । परमार्थ वस्तु (अधिष्ठानरूप ब्रह्म )-का साक्षाब्कार होनेपर उसकी सत्ता नहीं रहती । चित्तकी सत्ता ही जगत् है और जगत्की सत्ता ही चित्त है । एकके अभावसे दोनोंका अभाव हो जाता है । यह इन दोनोंका अभाव सस्यखरूप सच्चिदानन्दघन परमास्प-विषयक विचार करनेसे ही सम्भव है । जैसे मळिन मणिको युक्तिसे साफ करनेपर उससे ग्रुद्ध प्रकाश प्रकट होता

है, उसी तरह शुद्ध चित्तका अनुभव सत्य होता है । चिरकाव्यतक एक परमात्माके चिन्तनरूप दृढ अभ्याससे चित्तकी शुद्धि होती है । जो संकल्पोंसे आक्रान्त नहीं है, ऐसे चित्तसे ज्ञानका उदय होता है । जैसे मिलन वन्नमें सुन्दर रंग नहीं टिकता, उसी तरह वासनासे मिलन चित्तमें ब्रह्माकाररूप एक दृष्टि स्थिर नहीं होती । वासनासे रिहत होना ही चित्तकी शुद्धि है, जगत्के ज्ञानसे शून्य और एक ब्रह्माकार होना ही उसका वासनासे रिहत होना है । चित्तकी शुद्धि होनेसे पुरुष शीघ ही प्रबुद्ध (ज्ञानसम्पन्न) हो जाता है । चित्तका चिन्मय परमात्मरूपमें लय हो जाना ही उसकी वास्तविक शुद्धि है । इस शुद्धिका लाभ होते ही प्रबुद्ध पुरुष परमात्माको प्राप्त हो जाता है । (सर्ग १–१७)

#### खरूपकी विस्पृतिसे ही मेदअमकी अनुभृति, चित्तग्रुद्धि एवं जाग्रत् आदि अवस्थाओंके शोधनसे ही अम-निवारणपूर्वक आत्मवोधकी प्राप्ति तथा वैराग्यमूलक विवेकसे ही मोक्ष-लाभका वर्णन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जिस प्राणीका जिस तरहके कर्मोंका मोगानुकूल फल जहाँ जैसे रहता है, वहाँ उतना ही वह अनुभव करता है, उससे अतिरिक्त नहीं । एक व्यक्तिके हृदयमें विद्यमान जो मनोराज्य है, उसे देखने या भोगने आदिमें दूसरे व्यक्तिका मन सफल नहीं होता । यह जो असफलताको प्राप्त हुई मनकी स्थिति है, वही उसके विच्छेद यानी नानात्वमें हेतु हैं—यों जानना चाहिये । उस मनके मेदसे ही जीवोंके भी मेद होते हैं अर्थात् जैसे भिन्न-मिन्न मन हैं, उसी तरह भिन्न-भिन्न जीव भी हैं । जैसे सुवर्ण अपने ज्ञानके अभावसे कड़े-कंगन आदिके रूपको प्राप्त होता है, उसी प्रकार जिसे अपने खरूपका ज्ञान नहीं है, उस चेतनने स्थूल देहको स्वीकार करके संसाररूपिणी अविद्याका मिथ्या ही अतुभव किया है ।

सम्पूर्ण जीव-समृहोंका आत्मा खयं ही अपने संकल्पसे जाप्रत्, खप्त और सुष्ठिति नामक तीन अवस्थाओंको प्राप्त हुआ है । इन अवस्थाओंमें रारीर कारण नहीं है । इस प्रकार जाग्रत् आदि तीन अवस्थारूप आसामें ही जीवत्व है अर्थात् वह आत्मा ही जीवरूपसे स्फुरित हो रहा है; इसमें शरीरत्वका विकास नहीं है। तात्पर्य यह कि जैसे जल ही लहर एवं भँवर आदिके रूपमें विख्यात होता है— यह तास्विक दृष्टि प्राप्त होनेपर जल्में उससे पृथक् लहर आदिकी सत्ता नहीं रहती, उसी प्रकार जीवाला ही जाग्रत् आदि अवस्थारूप है—यह विचार दृढ़ होते ही जीवसे पृथक् देहकी वास्तविक सत्ता शेष नहीं रह जाती।

इसी प्रकार तत्त्वज्ञ पुरुष सुप्रति-अनस्थाने अवसानभूत तुरीय पदरूप सिन्नदानन्दघन परमात्मपदको ज्ञानद्वारा प्राप्त करके संसारसे निवृत्त हो जाता है; परंतु जो मृड् जीव है, वही सृष्टिमें प्रवृत्त होता है। ज्ञानी और अज्ञानी दोनोंकी सुप्रति एकरूप ही है; क्योंकि अज्ञको भी सुप्रतावस्थामें सुखकी प्राप्ति होती है। किंतु अज्ञानी जीव तो सुप्रतावस्थामें पहुँचकर भी असम्बुद्ध (वास्तविक आसम्ज्ञानसे रहित और देहात्मभावकी म्नान्ति-वासनासे वास्तित) होनेके कारण सृष्टिको प्राप्त होता है, परंतु ह्यानी नहीं । परम्रह्म प्रसास्मा निर्विशेष होनेके कारण खमाव नहीं कहा जा सकता । निर्विकार, अहितीय और असङ्ग होनेके कारण जो वास्तवमें किसीका कारण नहीं है, तथापि सम्पूर्ण प्रपञ्चके आरोपका अधिष्ठानरूपसे आदिकारण है, उस निर्विशेष परम्रह्म परमात्मामें वस्तुतः कारण एमं निमित्त आदि वस्तुकी भी सम्भावना नहीं है । ( अत: म्रह्ममें बिना किसी कारणके ही प्रतीत होनेवाला यह जगत् मिथ्या ही है।)

सार वस्तु ( ब्रह्म )-का ही विचार करना उचित है । असार वस्तु ( दृश्य संसार )- के विचारसे क्या लाभ । बीज अपने खरूपका त्याग करके अङ्कुर आदिके क्रमसे फल्रूपमें परिणत होता देखा जाता है, परंतु ब्रह्म वैसा नहीं है । वह अपने खरूपका त्याग किये विना ही जगत्रूप अध्यारोपका अधिष्ठानरूपसे कारण होता है, बीजका अवयव आदि सब बुळ साकार है । अतः उससे निराकार परम पदरूप ब्रह्मकी तुल्ना करना उचित नहीं । इसिल्ये कल्याणखरूप ब्रह्मके लिये कोई उपमा सम्मत ही नहीं हो सकती । अपनेको दृश्यरूपमें देखनेवाला दृष्टा अपने वास्तविक खरूप आसाको नहीं देख सकता ( इसिल्ये उसे अनर्यकी प्राप्ति होती है ) । जिसकी बुद्धि प्रपञ्चसे आकान्त हो, ऐसे किसी पुरुषको अपनी यथार्थ स्थितिका ज्ञान नहीं होता ।

जनंतक आन्तिसे मृगतृष्णामें जलकी प्रतीति हो रही है, तनतक किसीकी समझदारी किस कामकी; और जन यह ज्ञान हो गया कि .यहाँ जल नहीं है, तन नहाँ मृगतृष्णा ही क्या रह गयी। जैसे नेत्र बहिर्मुख होनेके कारण अपने-आपको नहीं देख पाता, उसी प्रकार आकाराकी भाँति निर्मल होता हुआ भी द्रष्टा बहिर्मुख होनेके कारण अपने खरूपका साक्षात्कार नहीं कर सकता। यह भ्रमकी प्रबल्ता कैसी आश्चर्यजनक है! यदि दश्य-प्रपञ्चको दश्यरूपस्पसे ही सच्चा समझा जाय तो आकाराके समान

निर्मळ ब्रह्म यहन करनेपर भी नहीं मिळ सकता; फिर तो उसकी प्राप्ति बहुत दूर हो जाती है। श्रीराम ! इसीलिये उसको दृश्य ही दिखायी देता है, द्रष्टाका दर्शन नहीं होता । वास्तवमें एकमात्र द्रष्टा ही सर्वत्र स्थित है, दृश्य नामकी कोई वस्तु यहाँ है ही नहीं (जो कुळ दिखायी देता है, वह केवळ भ्रम है)। जब दृष्टा और दृश्यमें कोई अन्तर ही नहीं रहा, तब कौन दृष्टा और कैसा दृश्य; क्योंकि वह दृष्टा ही दृश्यरूपमें प्रकट होता है।

जब चित्त सिद्धिको प्राप्त होता है, तब जीव जड-संसर्गसे मुक्त हो केवल शुद्ध चिन्मय आत्मखरूपसे स्थित होता है। वह चेतन आत्मा ग्राद्ध एवं सर्वव्यापी है: चेतन आत्मा जहाँ जिस वस्त्रकी भावना करता है। वहाँ वह तत्काल प्रकट हो जाती है । उसने खप्तमें भी जो कुछ देखा है, वह खप्तके समयमें सत्य ही है। जैसे बीजके अंदर सुक्ष्मरूपसे पत्ते, लता, फूल और फलरूप अण रहते हैं। उसी प्रकार चेतनरूप अणुके भीतर समस्त सक्स अनुभव विद्यमान हैं। जिस पुरुषके भीतर यह विचार नहीं उठता कि मैं कौन हूँ और यह जगत क्या है. वह संसारके बन्धनसे मक्त नहीं हुआ। जिस विशुद्ध बुद्धिवाले पुरुषकी भोगलिप्सा प्रतिदिन क्षीण होती जाती है, उस वैराग्यवानका ही विवेकसक विचार सफल होता है । जैसे शरीरके द्वारा पथ्य-भोजन आदि नियमोंके साथ सेवन किया हुआ औषघ ही आरोग्य प्रदान करता है. उसी प्रकार जितेन्द्रियताका अभ्यास हो जानेपर ही विवेक सफल होता है । चित्रमें अङ्कित प्रज्वलित अग्निकी भाँति जिसका विवेक केवल कथनमात्र ही है, कार्यमें परिणत नहीं हुआ है, उसने अविवेकका त्याग नहीं किया है: अतः वह अविवेक उसे दुःख ही देनेवाला होग्रा की स्पर्शसे ही वायकी सत्ताका भान होता है, क नहीं, उसी प्रकार भोगेच्छाके क्षीण होनेसे ही विवेक जाग्रत होता है। चित्रलिखित अमृत अ है, चित्रलिखित अग्नि अग्नि नहीं है, चित्रलि

निश्चय ही नारी नहीं है; उसी तरह कथनमात्रका विवेक विवेक नहीं है, वास्तवमें अविवेक ही है। विवेकसे पहले राग और द्वेषका समूल नाश हो जाता है। तस्पश्चात् विषयभोगोंके लिये प्रयत्न सर्वथा क्षीण हो जाता है। जिस पुरुषमें विवेक जाप्रत् है, वही परम पवित्र है। (सर्ग १८-१९)

#### उपासनाओंके अनुसार फलकी प्राप्ति तथा जाग्रत्-स्वप्न अवस्थाओंका वर्णन, मनको सत्य आत्मामें लगानेका आदेश, मनको भावनाके अनुसार रूप और फलकी प्राप्ति तथा भावनाके त्यागसे विचारवारा ब्रह्मभावकी प्राप्तिका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! वे जीव अपनी सिद्धिके लिये जैसे-जैसे प्रयत्न करते हैं, उन विविध उपासनाओंके क्रमसे वे शीघ्र वैसे-ही-वैसे हो जाते हैं । देवताओंकी धूजा करनेवाले देवताओंकी, यक्षोंकी आराधना करनेवाले यक्षोंको और ब्रह्मके उपासक ब्रह्मको प्राप्त होते हैं । इनमें जो सर्वोत्तम है, उसी परमात्मारूप इष्टदेवका आश्रय लेना चाहिये ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! आप मुझे जाप्रत् तथा खप्न-अवस्थाओंका मेद बताइये ।

श्रीविसष्टजीने कहा— च्युनन्दन ! जिसकी प्रतीति स्थिर हो, उसे जाप्रत् कहते हैं और जिसकी प्रतीति स्थिर नहीं होती, उसे खन्म कहा गया है। यदि खन्म भी काळान्तरमें स्थित हो तो प्रत्यक्ष अनुभवके आधारपर उसे जाप्रत्की श्रेणीमें ही देखा जायगा; और यदि जाप्रत्भी काळान्तरमें स्थित नहीं है तो वह खन्म ही है। इस प्रकार जाप्रत् खन्मगवको और खन्म जाप्रत्-मावको प्राप्त होता है। खन्म भी खन्मकाळमें स्थिर होनेके कारण जाप्रत्-मावको प्राप्त होता है और जाप्रत्के मनोरथ भी जाप्रत्काळमें अस्थिर होनेसे खन्म ही हैं; क्योंकि वैसा ही बोध होता है।

रघुनन्दन ! मैंने तुमसे यह जो कुछ कहा है— जाप्रत् आदि अवस्थाओंका वर्णन किया है, वह सब मनके खरूपका निरूपणमात्र है । और किसी हेतु या प्रयोजनसे यह सब नहीं कहा गया

है। जैसे अग्निके सम्पर्कमें आनेसे लोहेका गोला आग बन जाता है, उसी प्रकार दृढ़ निश्चयसे युक्त चित्त जिस वस्तकी बारंबार भावना करता है, उसीके आकार-को प्राप्त हो जाता है । भाव, अभाव, प्रहण और त्याग आदि सारी प्रतीतियाँ चेतनमें मनके द्वारा कल्पित हैं। ये प्रतीत होती हैं. इसलिये तो ये असत्य नहीं हैं और वास्तवमें ये हैं नहीं, इसलिये सत्य नहीं हैं। चित्तकी चपळतासे ही इनका निर्माण हुआ है। मन मोहका जनक और जगतकी स्थितिका कारण है। मिलन मन ही व्यष्टि और समष्टिरूपसे इस जगत्की कल्पना करता है। संसारकी सारी विभृतियाँ एकमात्र मनको जीतनेसे ही प्राप्त होती हैं । चित्त जिसकी भावनामें तन्मय होता है. उसे निस्संदेह प्राप्त कर लेता है। सौभाग्यशाली श्रीराम ! मनके द्वारा अभिलिषत देश या विषयको शरीर प्राप्त होता है। परंत्र शरीरके द्वारा आचरित देश या विषयको मन नियमतः प्राप्त नहीं होता ।

जैसे सुगन्धित पुष्पके भीतर स्थित हुई वायु उसकी घनीभृत सुगन्धको प्राप्त कर लेती है, उसी प्रकार मननसे चन्नळ हुआ मन जिस-जिस वस्तुकी भावना करता है अथवा जिस-जिस वासनासे युक्त भावको अपनाता है, उसीके खरूपको प्राप्त हो जाता है। श्रीराम! जैसे गन्धके भीतर स्थित हुई वायु गन्धरूपताको प्राप्त हो जाती है, उसी प्रकार मन जिस भावसे युक्त होता है, उसके बाद उसका वशवतीं शरीर भी उसीके खरूपको प्राप्त हो जाता है। ज्ञानेन्द्रियोंके अपने-अपने विषयमें

प्रवृत्त होनेपर उनसे कर्नेन्द्रियखरूप खतः ही इस वह अविद्या संकल्पसे खयं उत्पन्न होती है। महामते ! तरह स्कृरित होता है, जैसे धूलमिश्रित वायुमें पृथ्वी अपने-आप घृलिकणोंके रूपमें स्कृरित होती है। कर्मेन्द्रियाँ क्षुब्ध होकर जब अपनी क्रियाशक्तिको प्रकट करती हैं, तब वायुमें धूल-समृहकी भाँति मनमें प्रचुर कर्म सम्पादित होता है। इस प्रकार मनसे कर्मकी उत्पत्ति हुई है और मनकी उत्पत्तिमें भी कर्मको ही बीज (कारण ) बताया गया है । फूल और सुगन्धकी भाँति इन दोनोंकी सत्ता एक दूसरेसे भिन्न नहीं है। दृढ अभ्यासके कारण मन जैसे भावको प्रहृण करता है, वैसे ही स्पन्द और कर्म नामकी शाखाओंको वह प्रकट करता है तथा उसी तरहकी कियारूप उसके फलको बड़े आदरसे उत्पन्न करता है । तदनन्तर उसीके खाद-का अनुभव करके शीघ्र बन्धनमें पड़ता है। मन जिस-जिस भावको अपनाता है, उसी-उसीको वस्तुरूपमें पाता है । वही श्रेय है, दूसरा नहीं--ऐसा उसका निश्चय हो जाता है । अपनी-अपनी प्रतीतिके द्वारा ही दृद्रतापूर्वक भिन्नताको प्राप्त हुए ( मनुष्योंके ) मन सदा ही धर्म, अर्थ, काम और मोक्षके लिये प्रयत्न करते हैं।

जो अकृत्रिम अर्थातः नित्य-सिद्धः विज्ञान-आनन्दधन प्रमात्मा है, उसके लिये प्रयत करनेवाले मनुष्योंको चाहिये कि वे अपने मनको तन्मय बना दें, जिससे उसकी प्राप्ति हो सके। यह दश्य माया है, अविद्या है और भय देनेवाली भावना है। मनकी जो दश्यमयता है, विद्वान्लोग उसीको ( बन्धनमें डालनेवाला ) कर्म कहते हैं । खभावमें स्थित जो यह दश्य-तन्मयता अनुभवमें आती है, वही विद्वानोंद्वारा मदिराके समान संसारको उन्मत्त बना देनेवाली अविद्या कही जाती है। जैसे पटलनामक रोगसे अंवा हुआ पुरुष सूर्यके दीप्तिमान् प्रकाशको नहीं देखता, उसी प्रकार इस अविद्यासे उपहत हुए लोग कल्याणको नहीं प्राप्त होते ।

भावनाके संकल्पको त्याग देनेमात्रसे जब वह क्षीण हो जाती है, उस समय रसखरूप आनन्दमय परमात्माके ध्यानके अभ्यासकी दृढ़तासे सुशोभित श्रवण-मननात्मक विचारके द्वारा सब पदार्थीमें अनासक्ति स्थिर हो जाती है । फिर सत्यदृष्टिके प्राप्त होनेपर असत्य दृष्टिका विनाश हो जाता है और वह निर्मल-खमाव, निर्विकल्प-खरूप सचिदानन्द परमात्मा प्राप्त हो जाता है, जो न सत् है न असत् है न सुखी है न दुखी है तथा जिसका कैवल्यभाव अपने हृदयमें अनुमवसे ही प्राप्त होता है। जैसे यह रस्सी है या सर्व है--ऐसा संदेह होनेपर रस्तीमें सर्पभाव आरोपित होता है, उसी प्रकार बन्धन-रहित चिन्मय आकाशखरूप जीवात्माने अपनेमें भ्रमवश बन्धनकी कल्पना कर स्वखी है । जैसे एक ही आकाश रात और दिनकी कल्पनासे रातमें और तरहका दिखायी देता है और दिनमें अन्य प्रकारका, उसी तरह परमार्थ वस्तु ब्रह्म बारंबार उस प्रतिकृत कल्पनाद्वारा और ही प्रकारका भासित होता है और अपने खरूपके विपरीत दूसरा ही रूप धारण कर छेता है। जो तुच्छ नहीं है, आयास-रहित है, उपाधिशून्य है, जिसमें कोई भ्रम नहीं है तथा जो नाना प्रकारकी कल्पनाओंसे परे है. वह परब्रह्म परमात्मा ही परम सुखखरूप होनेसे सबको सुख दे सकता है। जीवकी अपनी कल्पनासे ही भाव, अभाव, ग्राम और अग्राम क्षणभरमें उत्पन्न हो जाते हैं और क्षणभरमें मिट जाते हैं । समस्त पदार्थ-समूह भावके अनुसार ही फल देनेवाले हैं, यह जानकर ज्ञानी परुष इस परिवर्तनशील जगतके पदार्थोंके विषयमें किसी एक निश्चित रूपका प्रतिपादन नहीं करता । चित्त दृढ भावनाके द्वारा जिस पदार्थके विषयमें जबतक जैसी निश्चित धारणा बनाये रखता है, तबतक उसके वैसे ही परिणामको वह देखता या अनुभव करता है। रघनन्दन । वह सत्य ब्रह्म ही है अथवा परमात्मासे

अभिन्न है, ऐसा अपने मनमें निश्चय करके तुम अपनी आपमें ही अनुभव करो—मैं ही वह परव्रहा परमात्मा बुद्धिके द्वारा उस अनादि अनन्त परमात्माका अपने हूँ, ऐसा अनुभव करो । ( सर्ग २०-२१ )

#### दृढ़ बोध होनेपर सम्पूर्ण दोषोंके विनाश, अन्तःकरणकी ग्रुद्धि और विग्रुद्ध आत्मतत्त्व-के साक्षात्कारकी महिमाका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! जो नित्यानित्य वस्तके विवेकसे सम्पन्न है, जिसके चित्तकी वृत्तियाँ प्रमात्मामें विलीन होती जा रही हैं, जो ज्ञान प्राप्त करके संकल्पोंका त्याग कर रहा है, जिसका मन परमात्माके खरूपमें परिणत हो गया है, जो इस हेय नाशवान् जड दश्यका परित्याग कर रहा है तथा उपादेय सच्चिदानन्दघन ब्रह्मका ध्यान कर रहा है, अर्थात जो द्रष्टा परमात्माका अनुभव करता है तथा अद्रष्टारूप दश्य-का अनुभव नहीं करता, जागरणके योग्य परम तत्त्वमें ही जाग रहा है और घनीभृत अज्ञानके विकाररूप संसारसे सोया हुआ है, जो सम्पूर्ण तुच्छ सुखोंसे लेकर हिरण्यगर्भ ब्रह्मातकके सुखोंमें अत्यन्त वैराग्यके कारण सरस और नीरस आपातरमणीय भोगोंमें आसक्त न होकर उनकी ओरसे पूर्णतया विरक्त है, जिसके मनमें किसी प्रकारकी कामना नहीं है-ऐसे अधिकारी पुरुषका अनादि जडता ( अज्ञान )-रूपी आकाश आसक्तिशून्य हो जब प्रमात्मारूपी जलके साथ एकताको प्राप्त हो जाता है और धपमें वर्फकी माँति पूर्णतया विगळित हो जाता है। वर्षाकाल बीत जानेपर जैसे तरङ्गयक्त जलसे चञ्चल मध्यभागवाळी व्हराती हुई नदियाँ धीरे-धीरे सूखने लगती हैं, उसी प्रकार जब विषयरूपी तरङ्गेंसे युक्त तृष्णाएँ शान्त हो जाती हैं तथा जैसे चूहे चिड़ियोंके जाल काट देते हैं, उसी प्रकार जब तीव वैराग्यसे संसार-वासना-रूपी जाल ट्रट जाता है और हृदयकी गाँठें ढीली पड़ जाती हैं. तब जैसे निर्मलीको पीसकर जलमें डालनेसे जल खच्छ हो जाता है, उसी तरह विज्ञानके प्रभावसे अन्त:करण विद्युद्ध होकर प्रसन्न हो जाता है। जैसे

वायुके शान्त होनेपर समुद्रमें ( निश्चळता ) रूप समता आ जाती है, उसी प्रकार मनके शान्त होनेपर सब जगह सर्वोत्तम शान्ति पैदा करनेवाळी अज्ञानरूपी मळसे रहित उन्नत समदर्शिताका उदय होता है । इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या ळाम—जिसने जाननेयोग्य परमात्मतत्त्वको जान ळिया है, बह परम बुद्धिमान् पुरुष बायु आदि चारों भूतोंसे रहित आकाशकोशके समान न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है।

में कौन हूँ, यह दृश्य जगत् कैसे हुआ !--इन सब बातोंका जबतक विवेकपूर्वक विचार नहीं किया जाता, तभीतक यह अन्यकारके समान संसारका आडम्बर खड़ा है । मिथ्या भ्रमसमूहसे उत्पन्न यह शरीर आपत्तियों-का घर है। जो आत्मभावनाके द्वारा इस दरयको नहीं देखता अर्थात् जो यह दश्य नहीं है, सब कुछ आत्मा ही है--ऐसा देखता है, वही यथार्थ रूपसे देखनेवाला है। जो देश और कालवश शरीरमें उत्पन्न हुए सुख-दु:खोंको भ्रमरहित दृष्टिसे 'ये मेरे नहीं हैं' इस तरह देखता है, वही यथार्थ द्रष्टा है । जो असीम आकारा, दिशा और काल आदि हैं तथा उनमें वर्तमान जो परिच्छिन कियाओंसे युक्त वस्त है, वह सब 'मैं ही हूँ'-इस प्रकार जो सबमें अपने आत्माको देखता है, बही वास्तबमें देखनेत्राला है। सर्वशक्तिमान्, अनन्तात्मा, पदार्थोंमें स्थित, एकमात्र अद्वितीय चेतन परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान हैं--ऐसा जो अपने हृदयके भीतर देखता है, वही वास्तवमें देखता है । जो विद्वान् आधि, व्याधि, जन्म, जरा और मृत्युसे युक्त इस देहको अपना खरूप नहीं मानता—में देह हूँ, ऐसा नहीं देखता, नहीं यथार्षदर्शी है। सूतमं गुँजी हुई मिणयोंके समान यह
सम्पूर्ण जगत् मुझमं ही ओतप्रोत है, परंतु मैं मन नहीं
हूँ—इस तरह जो देखता है, वही आत्माके यथार्थ खरूपको देखता है। न में हूँ न दूसरी ही कोई वस्तु है;
किंतु एकमात्र निरामय ब्रह्म ही सर्वत्र सब रूपोंमें विराजमान
है—इस तरह जो देखता है, वही वास्तवमें
देखता है। जिस महास्माके सांसारिक देह आदिके प्रति
अपने-पराणे और तेरे-मेरेके भेद मिट गये हैं, वही
छुन्दर दृष्टिले सम्पन्न महापुरुष आत्माका यथार्थरूपसे
अनुभव करता है। जो आकाशकी माँति एकात्मा है
और सम्पूर्ण पदार्थोंमं व्याप्त होता हुआ मी उनमें स्थि

नहीं होता, ऐसा वह महाला पुरुप साक्षात् महेरवर ही है । जो तम ( सुप्रति ), प्रकारा ( जाप्रत् ) और कळना ( स्वप्न )—इन तीनों अवस्थाओं से मुक्त है, काळका भी परम प्रेमास्पद आत्मा वन गया है तथा जो सोम्प, समदर्शी और अपने आत्मस्वरूपमें स्थित है, ऐसे उस परमात्म-पदको प्राप्त हुए पुरुषको में नमस्कार करता हूँ । सम्पूर्ण जगत्में एकमात्र ब्रह्म ही विराजमान है—जिसकी बुद्धिं ऐसा निश्चय हो गया है तथा जिसकी बृद्धिं ( ब्रह्माकारहिंधे ) जगत्की सृष्टि, प्रख्य और स्थितिकृतिणी विचित्र एवं मनोहर वैभवशुक्त कळाओंमें सदा ही एकरत है, उस परम बोधवान् शिवस्वरूप महापुरुपको नमस्कार है । ( सर्ग २२ )

### शरीररूपी नगरीके सम्राट् ज्ञानीकी रागरहित श्रितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी ाहते हैं-रघुकुळनन्दन श्रीराम! जैसे देवराज इन्द्र अपनी अमरावतीपुरीमें निश्चिन्त होकर राज्य करते हैं, उसी प्रकार विवेकी पुरुष इस देहरूपिणी नगरीमें राज्य करता हुआ सदा निश्चिन्त एवं अपने आत्मामें स्थित रहता है। वह अपने मनरूपी मतवाले घोडेको कामभोगके भयानक गङ्केकी और नहीं जाने देता तथा अपनी प्रज्ञा-रूपिणी पुत्रीको छोभके वशमें होकर नहीं वेचता। अज्ञानरूपी राष्ट्र राष्ट्र इसके छिद्रको नहीं देख सकता और यह संसाररूपी रात्रके भयकी जड़ोंको ही काट देता है । तृष्णारूपिणी नदीके प्रवाहके भीतर उठनेवाली बडी भारी भँवरमें, जहाँ काम-भोगरूपी दुष्ट ब्राह निवास करते हैं, वह विवेकी पुरुष बहिर्मुख होकर इबता नहीं। वह मनकी बढ़ाकारवृत्तिमें आरूढ़ हो बाहर-भीतर परमात्माके सिवा दूसरी किसी वस्तुको न देखता हुआ सदा समता-शान्तिरूप गङ्गा-यमुनाके संगममें स्नान करता है । जिसपर सम्पूर्ण इन्द्रियरूपी जन-समुदायकी दृष्टि रहती है, उस विषय-सुखके अवलोकनसे पराङमुख हो बह भ्यानमें सदा सुखपूर्वक बैटा रहता है।

सर्वव्यापक ोकर भी इस शरीररूपी नगरीमें स्थित

आत्मारूपी पुरुष विश्वकी कल्पनाद्वारा निर्मित विविध भोगोंका प्रारब्धानुसार उपभोग करके अपने खरूपभूत परमपुरुषार्थको प्राप्त होता है । समस्त पदार्थोंकी क्रियासे विमख रहनेवाला वह विवेकी पुरुष व्यवहार-दृष्टिसे कर्म करता हुआ भी परमार्थ-दृष्टिसे कुछ नहीं करता; क्योंकि वह सम्पूर्ण व्यावहारिक कार्योंका कर्तापनके अभिमानसे रहित होकर सम्यक्ष्वपसे अनुष्ठान करता है। उस शरीर-नगरीमें रहकर हृदय-पुण्डरीकमें आरूढ़ हो वह सदा शान्तिरूप शीतळ शरीरवाळी छोकसुन्दरी मैत्रीरूपिणी अपनी प्रिपाके साथ नित्य रमण करता है । जैसे चन्द्रमाके अगल-बगलमें चित्तको आह्वादित करनेवाली विशाखा नामक दो ताराएँ स्थित होती हैं, इसी तरह विवेकी पुरुषके दोनों पार्श्वभागोंमें सत्यता और समता नामकी दो कान्ताएँ सम्यकरूपसे विराजमान होती हैं, जो चित्तको आह्नाद प्रदान करनेवाली हैं। जैसे सम्पूर्ण कलाओंसे युक्त और समस्त शोभा-सम्पत्तिसे सुन्दर प्रतीत होनेत्राले पूर्णिमाके चन्द्रमा चिरकालतक सम्पूर्ण दिशाओंको अपनी सुवामयी किरणोंसे पूर्ण करके प्रकाशित होते हैं, उसी प्रकार जिसके सारे मनोरथ चिरकालके लिये परिपूर्ण हो

गये हैं, जो सर्वात्मभावरूप सम्पत्तिसे सुन्दर दिखायी देता है, वह आत्मकाम तत्त्ववेत्ता पुरुष निरन्तर अपने प्रकाशसे प्रकाशित होता है । चन्द्रमा तो पुनः क्षीण होनेके लिये प्रकाशित होते हैं, परंतु तत्त्वज्ञ फिर क्षीण नहीं होता । वह अखण्ड एकरसभावसे अपने खरूपमें प्रतिष्ठित रहनेके लिये प्रकाशित होता है ।

जैसे विना किसी प्रयत्ने खतः प्राप्त हुए तथा व्यर्थ पदार्थोंमें मनुष्यकी दृष्टि आसिक्तरात्य होकर ही पहती है, उसी प्रकार विवेकी पुरुषकी खुद्धि सांसारिक कार्योमें भी रागरात्य ही रहती है। इन्द्रियोंको प्रारव्यवरा जो न्याययुक्त विषय प्राप्त होते हैं, उनका तो वह कभी निवारण नहीं करता और अप्राप्त वस्तुको प्राप्त करनेका प्रयत्न भी नहीं करता (प्रारव्यवरा जो कुछ मिल जाय, उसीमें संतुष्ट रहता है)। इस प्रकार ज्ञानी अपने आपमें परिपूर्ण रहता है। जैसे मोर-पंखोंके आधात पर्वतको किम्पत नहीं कर सकते, उसी प्रकार ज्ञानीको

अप्राप्त वस्तुकी प्राप्तिके किये होनेवाळी चिन्ताएँ और प्रतिकृत्वप्राप्त वस्तुके किये पश्चात्त.प विचक्ति नहीं करते। जिसके सारे संवेह निष्टुत्त हो गये हैं, भोगसम्बन्धी सारी उत्सुकता विनष्ट हो गयी है तथा काल्पनिक शरीर क्षीण हो गया है, वह ज्ञानी पुरुष सम्राट्के समान विराजमान होता है। जैसे अपार अनन्त श्वीरसागर अपने आपमें ही परिपूर्ण है, उसी प्रकार अपरिच्छित्र आत्मज्ञानी अपने आपमें ही नहीं समाता अर्थात् अपने आपमें ही परिपूर्ण है और अत्मासे आत्मामें ही रमण करता है।

इतने बड़े भूमण्डलमें वे ही पुरुष सीभाग्यशाली, शुद्धचित्त और पुरुषोचित कलाओं के ब्रानमें गणनीय हैं, जो अपने चित्तसे पराजित नहीं हुए हैं। जिसके हृदय- रूपी बिलमें कुण्डलाकार मनत्वपी महान् सर्प सर्वथा शान्त हो गया है, अपने खरूपमें पूर्णरूपसे उदित हुए ऐसे उस अस्यन्त निर्मल तत्त्ववेत्त को मैं प्रणाम करना हूँ। (सर्ग २३)

#### मन और इन्द्रियोंकी प्रवलता तथा उनको जीतनेसे लाभ, अत्यन्त अज्ञानी और ज्ञानीके लिये उपदेशकी न्यर्थता तथा जगत और ब्रह्मके ख्रह्मका व्यतिपादन

शीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! (मनसिंहत) इन्द्रियरूपी छ: शत्रु बड़े ही दुर्जय हैं। वे तपन, अवीचि, महारीरव, रौरव, संवात और काळपूत्र-नरकते इन छ: बड़े-बड़े साम्राज्योंपर प्रतिष्ठित हैं। पापरूपी मतवाळे हाथी इनके वाहन हैं तया तृष्णारूपी वाण-शळाकाओंसे वे सदा सम्पन्न रहते हैं। वे इतने छतम्र हैं कि सबसे पहले अपने आश्रयभूत शरीरका ही नाश करते हैं। उनका महान् कीशागार कुकर्मरूपी धनसे ही मरा हुआ है। अपने इन इन्द्रियरूपी शत्रुओंपर विजय पाना अत्यन्त कितने हैं। जिसने विवेकरूपी सृतके जाळसे उन इन्द्रियरूपी दृष्ठ शत्रुओंको बाँध ळिया है, उसके अङ्गों (शम, दम, समता, शान्ति आदि) का वे विनाश नहीं करते। जिसने इन्द्रियरूपी भूत्योंको काबूमें कर ळिया है तथा

मनरूपी शत्रुको पूर्णतया बंदी वना ळिया है, उस पुरुषकी विशुद्ध बुद्धि उसी तरह बढ़ती है, जैसे वसन्त ऋतुमें आमकी मक्करी। जिसका चित्तरूपी गर्व नष्ट हो गया है और इन्द्रियरूपी शत्रु जिमकी केंद्रमें आ गये हैं, उस पुरुषकी भोग-वासनाएँ उसी तरह क्षीण हो जाती हैं, जैसे हेमन्त ऋतुमें कमल विनष्ट हो जाते हैं। जवतक एकमात्र परमास्मतत्त्वके दृढ़ अभ्यासद्वारा मनपर विजय नहीं पा ळी जाती, तभीतक मध्यरात्रिमें नाचनेवाले वेतालोंकी तरह हृद्रयमें वासनाएँ उळ्ळ-कूद मचाये रहती हैं। में समझता हूँ कि विवेकी पुरुषका यही मन विवेकके द्वारा अभीय कार्य करनेले भूत्य, मन्त्रणाद्वारा उत्तम कार्य करनोसे मन्त्री और सब ओरसे इन्द्रियोंपर आक्रमण करनेके कारण सामन्त वन जाता है। मनरूपी मन्त्री

शास्त्रविहित शुभ कर्ममें प्रवृत्त हुए पुरुषको उन निष्काम कर्मोंके करनेके लिये सलाह देता है, जो जन्म-मृत्युरूपी वृक्षोंको काटनेके लिये कुठारके समान हैं तथा भविष्यमें होनेवाले अभ्युदय (निरतिशय आनन्दकी प्राप्ति) के कारण हैं।

किंत जिसे जगतुकी सत्यताका पूर्ण निश्चय है, वह अत्यन्त मूढ़ है । उस अत्यन्त मूढ़ पुरुषके प्रति यदि जगत्की असत्यताका प्रतिपादन किया जाय तो यह उपदेश वहाँ शोभा नहीं पाता—उसके मनको ल्याता । परमात्मतत्त्वके विचारका अब्ह्या नहीं अभ्यास किये विना जगतकी सत्यताके अनुभवका अपलाप ( निराकरण ) नहीं हो सकता । इस संसारमें किसीका भी जो निश्चय अन्त:करणमें जड़ जमाकर स्रदृढ़ हो गया है, वह शास्त्रोक्त प्रमार्थतत्त्वका अभ्यास किये बिना कदापि नष्ट नहीं होता। जो अनधिकारी-के प्रति ऐसा उपदेश देता है कि यह जगत मिथ्या है। केवल ब्रह्म सत्य है, उस पुरुषको उन्मत्तके समान समझकर इस जगत्के उन्मत्त और मृह मनुष्य उसकी पूरी हँसी उड़ाते हैं; किंत जो मदिरा पीकर मतवाला हो गया है और जो मदिरासे दूर रहनेके कारण मदमत्त नहीं हुआ है, उन दोनोंकी कहाँ एकता होती है। जैसे अन्धकार और प्रकाशको समझनेमें, छाया और धपको पहचाननेमं कोई बाधा नहीं आती. उसी प्रकार ज्ञानी और अज्ञानीके विषयमें भी समझना चाहिये । बोधके विषयमें ज्ञानी और अज्ञानीकी कभी एकता नहीं हो सकती। अज्ञानीको कितने ही यतसे क्यों न समझाया जाय, उसे बाहर-भीतर जो संसारकी सत्यताका अनुभव हो रहा है, उसका वह सत्य अधिष्ठान-रूप ब्रह्ममें उसी प्रकार बाध नहीं कर सकता. जैसे शव अपने पैरों चल नहीं सकता। (अध्यस्त वस्तुका बाध किये बिना अधिष्ठान-तत्त्वका बोध नहीं हो सकता: इसलिये उसे बोधका उपदेश देना व्यर्थ है । )

यह सम्पूर्ण जगत् ब्रह्म है---ऐसा उपदेश उस मनुष्यके प्रति देना उचित नहीं, जो अत्यन्त अज्ञानी है; क्योंकि उस अज्ञानीने तप और विद्या आदिके अनुभवसे होनेवाले संस्कारका अभाव होनेके कारण सदा उस लोकप्रसिद्ध देहात्ममावका ही अनुभव किया है। कभी भी असंसारी आत्मभावका उसे अनुभव नहीं हुआ। श्रीराम ! जिसको थोड़ा-थोड़ा ज्ञान है, उस परुषके प्रति ही यह उपदेश-वाणी सुशोभित ( सफल ) होती है। जो पुरुष पूर्ण ज्ञानी है, उसको तो 'मैं हूँ' इस प्रकार अहंकारास्पदरूपसे विचार करनेके लिये कुछ भी नहीं है। (इसलिये वह भी उपदेश देनेके योग्य नहीं है। तात्पर्य यह कि जो न तो अत्यन्त अज्ञानी है और न पूर्ण ज्ञानी ही, वही जिज्ञास इस उपदेशका अधिकारी है।) जो ग्रद्ध बुद्धिसे यक्त ज्ञानी परुष निरन्तर यह अनुभव करता है कि यह सब कुछ शान्त परब्रहा ही है, उसके इस अनुभवका वाध कैसे हो सकता है । आत्मामें परमहाके अतिरिक्त दूसरी कोई वस्त है ही नहीं. सोनेमें अँगूठी आदिकी तरह आत्मामें अन्य किसीकी प्रातीतिक सत्ता भी नहीं है । मृढ़ पुरुष मिथ्या अहंकारमय है और सन्दर बुद्धिसे यक्त ज्ञानी एकमात्र सत्य आत्मखरूप है । इन दोनोंके खभावके अन्तरका निराकरण कहीं नहीं हो सकता है । जो सर्वत्र व्याप्त, शान्त, श्रद्ध, चेतन, आकाशवतः, निर्विकारः, निर्मल तथा उत्पत्ति-विनाशसे रहित है, वह ज्ञानखरूप परब्रहा ही परमार्थ सत्य है। जिसके नेत्र तिमिर-रोगसे पीडित हैं, उसकी खाभाविक दृष्टियाँ ही आकाशमें केशोंके वर्त्तलाकार गोलोंकी तरह प्रतीत होती हैं। उसी तरह चिन्मय परमात्मामें ये सृष्टियाँ प्रतिभासित होती हैं। वह चिदाकाराखरूप सत्यातमा अपने आपको जैसा समझता है क्षणभरमें वैसा ही अनभव करने लगता है । उसके दृष्टिबलसे असत्य वस्त भी क्षणभरमें सत्य-सी प्रतीत होने जगती है।

जैसे मरुसूमिमें सूर्यको किराणोंके तापको ही मृगजल या मृगतृष्णा नाम दिया गया है, उसी प्रकार जो आकाशकी-ज्यों निराकार है, उस आकाशग्रूप चिन्मय परमारमाके अपने खमतुल्य प्रतिमासका ही, जो बास्तवमें शून्य है, जगत् नाम रक्खा गया है। जैसे स्कटिक-शिलाका मध्यमाग बास्तवमें धनीमृत है, उसी प्रकार महाचेतन परमास्माका यह जो शान्त और निर्मल अपना खरूप है, वह वास्तवमें सिचारानन्द्यन है। स्फटिक-शिलामें प्रतिविभिन्नत होनेवाले वन, पर्वत और नदी आदिके खरूपकी माँति 'हें और नहीं हैं' ये हो दृष्टियाँ चिदाकाश परमात्मामें वाहीं नहीं हैं। और प्रतिभास मात्रसे जो कुछ है, उस नेनन-अस्माका खरूप ही उस रूपमें भासित होता है—ऐसा समझना चाहिये। (सर्ग २४–२१)

#### शास्त्रचिन्तन, शास्त्रीय सदाचारके सेवन तथा शास्त्रविपरीत आचारके त्यागसे लाभ

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! चिन्मय आकाश-खरूप जो 'जीवात्मा' है, वही रजोगुणसे रक्षित होकर अपने खामाविक खरूप--खप्रकाशरूपताका त्याग न करता हुआ ही अहंकार, प्राण, देह और इन्द्रिय आदिके संघातरूप इस विरूप देहको भी अपना आत्मा समझता है । असत्य होकर भी सत्य-सी प्रतीत होनेवाली मगतण्गा-में जल-बुद्धिके समान अपनी ही अविद्यामुळक वासनाकी भ्रान्तिसे जीव मानो अपने चिन्मयरहपसे भिन्नता ( जड-देहरूपता ) को प्राप्त होता है । जो लोग महावाक्य-रूप शास्त्रसे दृश्य-प्रपञ्चको आगन्तक समझकर निर्वाण-भावमें स्थित हैं, वे अन्तरात्माकी ओर उन्मुख हुई अपनी बुद्धिसे ही भवसागरसे पार हो जाते हैं। जो उदारचेता पुरुष त्रित्वेकीके वैभवको भी सदा तृणके तुल्य समझता है. उसे सारी आपत्तियाँ इस तरह छोड़ देती हैं, जैसे साँप अपनी केंचलको । जिसके भीतर सदा सत्यखरूप ब्रह्मका चमत्कार स्क्रारित होता है, उसकी सारे लोकपाल अखण्ड ब्रह्माण्डके समान रक्षा करते हैं। अपार त्रिपत्तिमें पड़नेपर मी कभी कुमार्गमें पैर नहीं रखना नाहिये: क्योंकि राह्न अनुचित मार्गसे अपूत पीनेका प्रयक्ष करनेके कारण ही मृत्युकों प्राप्त हो गया । जो पुरुष उपनिषद् आदि उत्तम शास्त्र और उनके अनुसार चलनेवाले श्रेष्ठ पुरुषोंके सम्पर्करूपी सूर्यका, जो कि परमात्माका साक्षाकार-रूपी तीव्र प्रकाश देनेवाला है, आश्रय लेते हैं, वे फिर

कभी मोहरूपी अन्यकारके वशीमून नहीं होते । जिसने शम-दम आदि गुणोंके द्वारा वश प्राप्त विश्वा हैं, वशमें न आनेवाले प्राणी भी उसके वशीमून हो जाते हैं । उसकी सारी आपत्तियाँ नष्ट हो जाती हैं और उसे अक्षय कल्याणकी प्राप्ति होती है । जिनका गुणोंके विषयमें संतोष नहीं है, जिनका शास्त्रोंके प्रति अनुसग है तथा जिन्हें सस्य-पालनका खाभाविक अध्यार है, वे ही वास्त्रवमें मनुष्य हैं । उनके अतिरिक्त जो दूसरे लोग हैं, वे पशुओंकी ही श्रेणीमें हैं । जिनके यशरूपी धन्द्रमाकी चाँदनीसे प्राणियोंका हृदयरूपी सरोवर प्रकाशित है, वे श्लीरसागरके समान हैं । उनके शरीरमें निश्वय ही मगवान् श्रीहरिका निवास है ।

परम पुरुषार्थक्रपी प्रयक्षका काश्यय ले उत्तम उद्योगको अपनाकर शासके अनुकृष उद्देगरुए आचरण करता हुआ कौन पुरुष सिद्धिका भागी गहीं होता । अर्थात् बहु सिद्धिका भागी अवस्य होता है । शासके अनुसार कार्य करनेवाले पुरुषको सिद्धियोंके लिये उतावली नहीं करनी चाहिये; क्योंकि चिरकालतक परिपक्ष हुई सिद्धि ही पुष्ट एवं उत्तम फलको डेनेवाली होती है । शोक, क्लेश और भयका परिथाग कार्य अरेर शीक्रतांके आम्रहको छोड़कर शासको अनुसार व्यवहार करना चाहिये । उसके विपरीत चलकर प्रपना विनाश नहीं करना चाहिये । परिणाममें दुर्याग्य प्रदान करनेवाली,

दीन, ग्रुभ फलसे रहित जो धन, पुत्र आदि लौकिक वस्तुओंकी चिन्ता है, वह दीर्घकालतक बनी रहनेवाली प्रगाइ महानिदा ही है। उसे त्यागकर सचेत हो जाना चाहिये—विग्रुद्ध ह्यानका प्रकाश प्राप्त कर लेना चाहिये। व्यवहारपरायण पुरुषोंके विचारसे लोकमर्यादाके अनुसार तथा शास्त्र और सदाचारके अनुकूल कर्म करके उत्तम फलकी

प्राप्तिके लिये प्रयत्न करना चाहिये। जिसका चरित्र सदाचारसे सुन्दर तथा बुद्धि विवेकशील है और संसारके सुख-फलरूपी दु:खद दशाओं में जिसकी आसिक्त नहीं है, उस पुरुषके यश, गुण और आयु—ये तीनों ही वसन्त ऋतुकी लताओं के समान उत्तम फल देनेके लिये शोमाके साथ विकासको प्राप्त होते हैं। (सर्ग ३२)

## शास्त्रीय ग्रुभ उद्योगकी सफलताका प्रतिपादन, अहंकारकी वन्धकता और उसके त्यागसे मोक्षकी प्राप्तिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रवनन्दन! समस्त साधनोंका अधिक अभ्यास ही सफल होता है । इसलिये सर्वत्र और सदा सावन करनेसे सब प्रकारके फलोंकी प्राप्ति सम्भव है; क्योंकि इष्ट, मित्र, खजन एवं बन्ध-बान्धवींकी आनन्द देनेवाले नन्दीने तालाबके किनारे आराधना करके भगवान् शिवको पाकर मृत्युपर भी विजय पा ली । दानव-सेना और धन-धान्यसे सम्पन्न बलि आदि दानवों-द्वारा देवता उसी तरह कुचल दिये गये, जैसे हाथियोंके द्वारा कमळोंसे भरे हुए सरोवर मथ डाले जाते हैं: किंत फिर अतिशय प्रयक्ष करनेके कारण देवताओंने सबसे उत्कृष्ट ऐश्वर्य प्राप्त कर लिया । राजा मरुत्तके यज्ञमें महर्षि संवर्तने ब्रह्माजीको तरह देवताओं और असुरों-सहित दूसरी सृष्टि ही रच डाळी थी। ( अतिशय साधन और प्रयत्नसे ही उन्हें ऐसी शक्ति प्राप्त हुई थी।) शास्त्रीय विधिसे महान् सावनोंके अनुष्ठानमें अत्यन्त संलग्न रहनेवाले विश्वामित्रने बारंबार की गयी कठोर तपस्था-द्वारा दुर्लभ ब्राह्मणत्व प्राप्त कर लिया। राजकुमारी सावित्री अपने पति-प्रेमरूप पातिब्रत्य धर्मके प्रभावसे यमराजको जीतकर उत्तम धाणीका प्रयोग करके संतुष्ट किये हुए यम देवताकी अनुगरिसे अपने पति सत्यवान्को छौटा लायी । संसारमें ऐसा कोई शाकीय शुभ कर्मका अतिराय अनुष्ठान नहीं है, जिसका फल स्पष्टकपरो प्राप्त न होता हो । अपने मनमें ऐसा विचार करके

कल्याणकामी पुरुषोंको सर्वोत्कृष्ट प्रयन्नसे सुशोभित होना चाहिये । सम्पूर्ण सुख-दुःख आदि अवस्थाओंकी भ्रम-दृष्टियोंका म्र्योच्छेद करनेवाला प्रमात्माका यथार्थ ज्ञान ही है । अतः प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानकी ग्राप्तिके लिये साधनका अतिशय अभ्यास करना च हिये । संसार-सगरको पार करनेके लिये सत्पुरुषोंके सङ्ग और सेवाके बिना तप, तीर्थ तथा शाखाम्यास आदि कोई भी साधन सफल नहीं होते । जिसके सेवनसे लोभ, मोह और कोघ प्रतिदिन क्षीण होते हों और जो शाखके अनुसार अपने कमींके अनुष्ठानमें संलग्न रहता है, वही श्रेष्ठ पुरुष है ।

जबतक अन्तःकरणके आकाशमें चैतन्यरूपी चाँदनी अहंकाररूपी मेघमालासे आच्छादित है, तब-तक वह परमार्थरूपिणी नुसुदिनीको विकसित नहीं कर सकती। जबतक हृदयाकाशमें अहम्भावका बादल उमह-पुमक्कर बढ़ता जाता है, तमीतक तृष्णारूपी कुटज-नुसुमकी मक्षरी विकासको प्राप्त होती है। वह मिध्याकल्पित अहंकार दृषित अन्तःकरणमें अनन्त संसार-कथनमें डालनेवाले मोहको जन्म देता है। 'यह देह में हूँ' इस प्रबल मोहको बढ़कर अनर्थकारी दूसरा अज्ञान इस संसारमें न कमी हुआ है और न होगा ही। इस संसारमें यह जो कुळ भी हुख-दुःखहपी विकार आता है, उसके रूपमें अहंकार-चक्रका ही

मुख्य विकार बढ़ रहा है । जिस पुरुषने अज्ञानसे आरोपित अहंकाररूपी वृक्षके अङ्कुरको विवेकपूर्वक विचारसे संस्कृत मनरूपी हलके द्वारा जोतकर उखाड़ फेंका है, उसके आत्मारूपी खेतमें संसार-तापका नाशक एवं सहस्रों शाखाओंसे युक्त अच्छेचज्ञानरूपी वृक्ष बढ़ता और फलता है । जिस नराधमको अहंकाररूपी पिशाचने पकड़ लिया है, उसके उस पिशाचको मार मगानेके लियें विवेकके विना न कोई शाख समर्थ हैं न मन्त्र ।

श्रीरामजीने पृष्ठा—भगवन् ! ब्रह्मन् ! क्रीन-सा ऐसा उपाय है, जिससे अहंकार नहीं बढ़ता ? आप संसाररूपी भयकी शान्तिके लिये वह उपाय मुझे बताइये ।

श्रीवसिष्टजीने कहा-स्वृतन्दन ! आत्मा चंतन्यमय दर्पणके समान शुद्ध है। उसमें उसके पूर्वीक श्रद्ध स्वरहत्त्वता निरन्तर स्मरण करनेसे अहंकार नहीं बढता । यह जगत् झुठे इन्द्रजालको शोभाके समान है। इसमें अनुराग या वैराग्यसे मेरा क्या प्रयोजन है-ऐसा मनमें विचार करते रहनेसे अहंकार उत्पन्न ही नहीं होता । श्रीराम ! इस त्रिळोकीमें तीन प्रकारके अहंकार होते हैं । उनमें दो प्रकारके अहंकार तो श्रेष्ठ हैं, किंत तीसरा त्याज्य है । मैं उनका वर्णन करता हूँ, सुनो ! मैं ही यह सम्पूर्ण विश्व हूँ । मैं ही अविनाशी सचिदा-नन्दघन ब्रह्म हूँ। मेरे सिवा दूसरा कुछ नहीं है-इस तरहका जो अहंकार है, उसे उत्तम समझना चाहिये। यह अहंकार जीवनमुक्त पुरुषकी मोक्ष-प्राप्तिके लिये है। यह बन्धनमें डालनेवाला नहीं होता । 'बालके अग्रभागके सौ टकड़े करनेपर जो सौवाँ हिस्सा होता है, उसीके समान मुझ जीवात्माका सूक्ष्म खरूप है अर्थात् मैं अवयवसे रहित हूँ, अतएव सबसे भिन्न हूँ ।' इस प्रकारका जो अनुभव है, वही दूसरा शुभ अहंकार है। वह भी साधकके मोक्षके लिये ही है, बन्धनके लिये नहीं। उपर्यक्त अहंकारके नामसे केवल कल्पना होती है। वास्तवमें वह नहीं है । यह हाथ-पैर आदिसे युक्त शरीर

ही मैं हूँ, इस प्रकारका जो मिथ्या अभिमान है, वही तीसरा अहंकार है । वह लौकिक एवं तुच्छ ही है । उस दृष्ट अहंकारको त्यागं ही देना चाहिये; क्योंकि वह सबसे बड़ा शत्रु माना गया है। पहले बताये गये जो दो अहंकार हैं, उनको स्वीकार करने 'मैं देह नहीं हैं' ऐसा विचारसे भी निश्चय कर लेनेके पश्चात उन दोनोंको भी अन्तिम तीसरे अहंकारकी भाँति हो छौकिक समझकर त्याग देना उचित है-ऐसा प्राचीन म्हापुरुषोंका मत है। प्रथम दो अहंकार अलौकिक हैं । उन दोनोंको अझीकार करके तीसरे लौकिक अहंकारका, जो दु:ख देनेवाला है, त्याग कर देना चाहिये; क्योंकि यह तीसरा अहंकार सर्वथा त्यागने ही योग्य है । इस दु:खदायी अहंकारको त्यागकर पुरुष जंसे-जैसे ज्ञानमें स्थित होता जाता है. वैसे-ही-वैसे वह परमात्मभावकी ओर बढ़ता जाता है। निष्पाप रघनन्दन ! यदि पुरुष पूर्वोक्त दो अहंकारोंकी भावना करता रहे तो उसे परमपद प्राप्त हो जाता है: और यदि उनका भी त्याग करके सम्पूर्ण अहंकारोंसे रहित हो जाय तो वह अत्यन्त उच्च पद ( परमात्मभाव )-में शीघ्र ही आरूढ़ हो जाता है। महामते! जिस जीवका अहंकार शान्त हो गया है, उसे भोग रोगके समान जान पड़ते हैं। जैसे अच्छी तरहसे तृप्त हुए पुरुषको विषमिश्रित रस खादिष्ट नहीं प्रतीत होते, उसी प्रकार उसे भोग अच्छे नहीं लगते । रघुनन्दन ! अहंकारकी स्मृतिका भी सर्वथा त्याग करके अतिराय परुषार्थरूप प्रयत्नके द्वारा भवसागरको पार किया जाता है। पहले 'सब मैं ही हूँ और ये सब मेरे हैं' ऐसा समझकर फिर 'यह देह आदि मैं नहीं हूँ और इस देहके सम्बन्धी भी मेरे कुछ नहीं हैंग ऐसा विचार करके उससे सब प्रतिबन्धकों-का नाश होनेसे प्रतिष्ठाको प्राप्त हुए स्तुत्य आत्मज्ञानको अपने हृदयमें उतारकर महात्मा पुरुष परम पदको प्राप्त कर लेता है। (सर्ग ३३)

## मनोनिग्रहके उपाय-भोगेच्छा-त्याग, सत्सङ्ग, विवेक और आत्मवोधके महत्त्वका वर्णन

श्रीवसिएजी कहते हैं-शीराम ! जिन्होंने अविद्य के वनीमृत विलासोंसे विषयोंकी और उन्मुखद्भए अपने मनको जीत लिया है, उन महाशार श्रेष्ठ पुरुषोंकी ही सदा विजय होती है। सन प्रकारके उपद्रवोंको प्राप्त करानेवाले इस संसारके दु: एको निकारण करनेका एकमात्र उपाय यही है कि अपने मनको वशमें किया जाय । ज्ञानका जो सारभूत सर्वस्व है, उसे बताता हूँ: उसे सुनकर हृदयमें धारण करना चाहिये । भोगकी व्यामात्र ही वन्धन है और उसका त्याग ही नोश्न फहलाता है । जैसे जहाँ काँटोंके बीज विखेर दिये गये हैं, वह भूमि कॉंग्रेंके समुदायको ही उत्पन्न करती है, उसी प्रकार वासनासे आवृत हुई बुद्धि केवल दोपोंको ही जन्म देती है। जिसमें वासना-समृहका कोई लगाव नहीं है, अतएव जहाँ राग और देष नहीं देखे गये हैं, वह चाञ्चल्यरहित बुद्धि धीरे-धीरे परम शान्तिको प्राप्त हो जाती है। जैसे जहाँ उत्तम बीज बोया गया है, वह भूमि समयपर श्रेष्ठ फल देनेवाले पौर्चोंको उत्पन्न करती है, उसी प्रकार ग्रुम बुद्धि दोषरहिन, शुम एवं उत्तम गुणोंको ही सदा प्रकट करती है। जब ग्रुम म.बोंके अनुसंधानसे मन प्रसन्न ( ग्रुद्ध ) हो जाता है और धीरे-धीरे पिथ्याज्ञानरूपी घने मेघ शान्त हो जाते हैं, सजनतारूपी चन्द्रमा जब गुक्रपक्षकी भाँति उत्तरीत्तर बद्धिको प्राप्त होने लगता है और आकाशमें सूर्यके नेजकी भाँति पुण्यमय विवेकका प्रसार हो जाना है, अन्तःकरणरूपी वाँसके भीतर धैर्यरूपी मोर्ताकी वृद्धि होते लगती है, वसन्त ऋतुमें चटकीली चाँदनीके प्रपारसे चरितार्थ होनेवाले चन्द्रमाकी भाँति जब अन्त:करणकी स्थिति आत्मज्ञानजनित परमानन्दकी प्राप्तिसे सर्वशा सफल हो जाती है, शीतल छायावाले सत्सङ्गरूपी फलवान् वृक्ष जब फलने लगते हैं तथा ध्यान-समाधिकप सरल बृक्ष जब आनन्द्रमय सुन्दर रस टपकाने लगता है, उस समय मन निर्द्वन्द्व, निष्काम और

उपद्रवरात्य हो जाता है। उसके चपलतारूपी अनर्थ तथा शोक, मोह और भयरूपी रोग शान्त हो जाते हैं। शास्त्रोंक अर्थके विषयमें उसका सारा संदेह दूर हो जाता है। उसमें सभी सांसारिक परार्थांको देखनेकी उसकारका अभाव हो जाता है। उसकी कल्पनाओंके जाल छिन्न-भिन्न हो जाते हैं। वह मोहरहित एवं वासनाश्च्य हो जाता है। उसमें आकाक्क्षा, उपाक्रोश (परिनन्दा), अपेक्षा और दुश्चिन्ताका अभाव हो जाता है। यह शोच-रूपी बुहरेसे रहित और आसक्तिश्च्य होता है तथा उसके हृदयकी अञ्चानकी गोंठें छुठ जाती हैं।

विश्रद्ध आत्मा न तो संसारी पुरुष है, न शरीर है और न रुधिर ही है; शरीर आदि सब जड़ हैं, किंत शरीरी (आत्मा) आकाशके समान निर्केप है । जैसे रेशमका कीड़ा अपने ही बन्धनके लिये रेशमी तन्तओंका जाल रच लेता है, उसी प्रकार जीवारमा मनमें विकलप-वासनाओंका प्रमार करके अपने बन्धनके लिये सुदृढ़ जगतरूप जालकी रचना कर लेता है। जीवाना इस वर्तमान देह अमका त्याग करके फिर दूसरे देश और दूसरे कालमें अन्यदेहभावको भारण करता है; जीवात्माके मनमें जैसी वासना होती है, वैसा ही शरीर उत्पन्न होता है। जीवात्माका चित्त जैसी वासना लेकर सोता है, रातको खप्तमें वैसा ही बनकर रहता है । इमलीका बीज यदि शहदके रससे सींचा जायतो अङ्कर आदिके क्रमसे वृक्ष बनकर फलनेके समय भी वह उस मधुसे अनुरक्षित होकर मधर फल ही देता है और वहीं बीज यदि विपक्षे प्रतिनिधिभूत धत्रे और करञ्ज आदि छताके पीसे हुए चूर्णके रससे सींचा जाय तो उसका फल कड़त्रा ही होता है । महती शुभ वासनासे मनुष्यका ित महान् होता है । मनुत्र्य 'मैं इन्द्र हूँ' इस प्रकारका मनोरथ होनेपर इन्द्ररूपमें प्रतिष्ठित होनेका स्वप्न देखता है। इसी तरह मनुष्यका क्षुद्र वामनासे वासित हुआ चित्त तुच्छ क्षुद्रताको देखता है । पिशाचका श्रम होनेसे मनुष्य रातको स्वप्तमें पिशाचोंको ही देखने लगता है । जैसे प्रतिदिन क्षीण होता हुआ चन्द्रमा अपने पूर्ण होनेकी आशाको कभी नहीं छोड़ना, उसी प्रकार दरिव्रता आदिसे पीड़ित होनेपर भी उद्योगशील श्रेष्ठ पुरुष उदारगतिका परित्याग नहीं करता । वास्तवमें तो न यहाँ बन्धन है और न मोक्ष है, न बन्धनका अभाव है न बन्धनकी सत्ता ही है । इन्द्रजाल-लताकी भाँति यह झ्र्ठी माया ही प्रकट हुई है । बन्धन और मोक्षकी अवस्थाओंसे तथा हैत और अद्देतसे रहिन यह सम्पूर्ण विज्ञानानन्दमयी झहा-सत्ता ही है—ऐमा निश्चय ही परमार्थ है । यह जगत् परमात्माका स्वरूप ही है, ऐसा ज्ञान हुए बिना यह दृश्य जगत् दृःख देनेवाला ही होता है और यदि वैसा ज्ञान हो गया तो यह दृश्य मोक्ष प्रदान करनेवाला होता है । जल भिन्न है और तरङ्ग भिन्न, इस प्रकार अनेकता और

भिन्नताका बोध अज्ञान है। जल ही तरङ्ग है, इस प्रकार एकत्वबोधसे यथार्थ ज्ञान सिद्ध होता है। जैसे रनेहरहित बन्धुके मिळने और विह्युड़नेसे मनुष्यको न सुख होता है न दु:ख, उसी प्रकार परमात्माका तास्त्रिक ज्ञान हो जानेपरइस पाछभौतिक शरीरके रहने या बिछुड़नेसे पुरुष सुख या दु:खसे लिप्त नहीं होता । वासना-रहित एवं शान्तचित्त हुआ अपने देह-नगरका स्वामी जीवात्मा आक्षेप ( संकोच )-रान्य, सर्वव्यापी और सवका अधिपति हो जाता है । चित्तके सर्वथा विगलित ( शान्त ) हो जानेपर अपने दोवोंका त्याग करके धीर हुई बुद्धिसे युक्त पुरुष मृत्यु और जन्म होनेपर प्राप्त होनेत्राली पारलैकिक और ऐहलैकिक नीरस गतियोंपर दृष्टिपात करके विवेक-विचारद्वारा परमात्मरूपी दीपक पाकर तापरहित हो अपने देहरूपी नगरमें आनन्दप्रर्वक प्रतिष्ठित होता है। (सर्ग ३४-३५) ~!~?\@\

## सर्वत्र और सभी रूपोंमें चेतन आत्माकी ही स्थितिका वर्णन

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—रखुनन्दन ! जैसे जो तरहें भविष्यमें प्रकट होनेवाळी हैं और अभी व्यक्त नहीं हुई हैं, वे समुद्रके जल्में अमिन्नरूपसे स्थित हैं, उसी प्रकार राखिदानन्द्रवन परम्रह्म परमात्मामें भावी सृष्टियाँ उस सत्स्रक्त्य परमात्मासे पृथक् नहीं हैं; क्योंकि उनकी सत्तः सत्ता नहीं है, परमात्माकी सत्तासे ही उनकी सत्ता है ! जैसे आकाश सर्वत्र व्यापक होकर भी अत्यन्त सृक्ष्म होनेके कारण दृष्टिमं नहीं आता, उसी प्रकार निरवयव ग्रुद्ध चेतन परमात्मा सर्वत्र्यापी होनेपर भी दृष्टिगोचर नहीं होता ! जैसे जलमय समुद्रमें जो नाना प्रकारकी असंस्य तरहें उठती हैं, उनका वह नानात्व जलसे पृथक् भाव-विकारवाल नहीं है, उसी प्रकार चैतन्य म्हास्वरूप चिनमय समुद्रमें 'त्र', 'मैं', 'यह', 'वह' इत्यादि रूपसे जो प्रचुर नानात्वरूपमें जगत् मासित होता है, वह उस म्हास्त्र पंतत्य-सिन्धुसे पृथक् नहीं है । वास्तवमें चेतन

परमात्मा न अस्त होता है न उदित, न उठता है न खड़ा होता या बैटता है, न आता है न जाता है, न यहाँ है और न यहाँ नहीं है । रघुनन्दन ! वह निर्मल नेतन परमात्मा खर्म अपने आपमं ही स्थित है । वही अमसे प्रतीत होनेवाले जगत् नामक प्रपञ्चके रूपमं विस्तारको प्राप्त हुआ है । जैसे तेज ही तेज:पुज्ज (स्प्र्य आदि) के रूपमं और जल ही जलगाही (समुद्र आदि) के रूपमं स्फुरित होता है, उसी प्रकार चेतन परमात्मा ही अपने स्पन्दनभूत सृष्टिके रूपमं सुग्रित हो रहा है ।

चेतन परमात्मा ही आकाशम्हपसे अवकाश प्रदान करता है, जिससे अङ्करको बाहर निकलने या फैलनेका अवसर मिलता है। स्पन्दात्मक वायुरूपसे वह उसका आकर्षण करता है, जिससे अङ्कर बाहर निकलता है। वही जठरूप होकर रसम्हपसे अङ्करको स्नेहयुक्त बनाता है। वही गुइद पृथ्वीरूपसे उस अङ्करको इद्धता प्रदान

करता है और तेजरूप होकर उसे अपना रूप देता है. जिजसे वह दक्षिगोचर होता है । इस प्रकार वह परमात्मा स्थावर-जङ्गम जगतपर अनुग्रह करता है । वहीं परमात्मा हेमन्त आदि कालरूपसे प्रकट होकर जो आदि अङ्करोंके विरोधी तण आदिकी उत्पत्तिमें वाधक बनता है और उन अङ्गरोंकी उत्पत्तिके अनुकृत वातावरण तैयार करता है। वह चेतन तत्त्व परमात्मा ही फलोंमें धीरे-धीरे केसरका मंचय करके गन्धरूपमें प्रकट होता है। मिडीके भीतर रसरूपताको प्राप्त हो वही वृक्षकी वृद्धिके द्वारा स्थाणमाव ( मूल और तनेके रूप ) को प्राप्त होता है । उस मूलमें स्थित हुए सुन्दर रसलेश ही फलके रूपमें प्रकट होते हैं तथा वे ही पळशेंमें प्रशिष्ट हो रेखाएँ बनकर पत्र आदिके खळपको प्राप्त होते हैं। वह चेतन तत्त्व परमत्मा ही वृक्षोंमें इन्द्रवनुषके समान नूतनताका सम्पादन करता हुआ उनपर अनुप्रह करता है। स्थिरतारूप चृतरताको प्रकट

करनेत्राली नियतिरूपसे वही स्थितिको प्राप्त होता है। उसी परमात्माके अनग्रहसे धारणरूप धर्मवाळी यह धीर वसुन्वरा प्रलयकालतक स्थित रहती है।

इस प्रकार सब ओर स्थित और सस्थिर आकारवाळी ये समस्त संसार-पंक्तियाँ, जो ब्रह्मकी खभावभूत हैं, बारंबार आती-जाती रहती हैं । यह सारा जगत एक दसरेके प्रति कारणभावको प्राप्त होकर अपने अधिष्ठानमृत चैतन्यके सकाशसे स्वयं ही उत्पन्न हुआ है और एक-दसरेके द्वारा नष्ट होता हुआ यह उस अभिग्रानसत चैतन्यमें खयं ही लीन होता है। जैसे अगाध जलमें होनेवाला स्पन्दन भी खतः अस्पन्दन ही है: क्योंकि वहाँ जलसे भिन्न कोई वस्त नहीं है, उसी प्रकार चेतन आत्मामें प्रकट हुआ सदसद्खप जगत् भी वास्तवमें अप्रकट ही है; क्योंकि वह सत्र ज्ञानसे चेतन-खरूप ही अनुभूत होता है। (सर्ग ३६-३७)

## ज्ञानी और अज्ञानीका अन्तर, वासनाके कारण ही कर्तत्वका प्रतिपादन, तत्त्वज्ञानीके अकर्तापन एवं वन्धनाभावका निरूपण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-एवनन्दन ! ऐसी परिस्थितिमें सुख-दु:ख आदि भोग देनेवाले कर्मोमें या ध्यान-समाधिमें तत्त्वज्ञानियोंका जो यह कर्म या कर्तस्य दिखायी देता है. वह वास्तवमें असत् है; क्योंकि उसमें कर्तापन नहीं है। परंतु मूर्खींका वह कर्म (कर्तृत्वाभिमान होनेके कारण) असत् नहीं है ( यही ज्ञानी और अज्ञानीमें अन्तर है ) । पहले यह विचार करना चाहिये कि कर्तस्व किसका नाम है। अन्तःकरणमें स्थित जो मनकी वृत्ति है, उसका निश्चय-अमुक वस्तु ग्रहण करने योग्य है, इसका विश्वास वासना कहलाता है । वह वासना ही 'कर्तस्व' शब्द से प्रतिपादित होती है; क्योंकि वासनाके अनुसार ही मनुष्य चेष्टा करता है और चेष्टाके अनुसार ही फल भोगता है। अतः कर्तृत्वसे फलभोक्तस्य होता है-यह सिद्धान्त है । कहा भी है--- पुरुष कर्म करे या न करे, वह खर्गमें या

नरकमें, सर्वत्र उसीका अनुभव करता है जैसी उसके मनमें वासना होती है। इसिटिये जिन्हें तत्त्वज्ञान नहीं हुआ है, वे पुरुष कर्म करें या न करें, तो भी उनमें वासना होनेके कारण कर्तत्व अवस्य है । इसके विपरीत जिन्हें तत्त्वज्ञान हो गया है, वे कर्म करें तो भी उनमें कर्तत्व नहीं है: क्योंकि वे वासनासे सर्वया ग्रन्य हैं। तत्त्वज्ञानीकी वासना शिथिल हो जाती है, इसलिये वह कर्म करता हुआ भी उसके फलकी इच्छा नहीं रखता। उसकी बुद्धि कर्तृत्वाभिमान और आसक्तिसे रहित होती है, अतः वह अनासक्त भावसे केवल चेष्टामात्र करता है । उसे जो कुछ भी प्रारब्धके अनुसार कर्मीका फलप्राप्त होता है, वह उस सारे कर्म-फलको यह आत्मा ही है—-ऐसा अनुभव करता है । परंत्र जिसका मन फलासक्तिमें हुवा हुआ है, वह कर्म न करके भी कर्ता ही माना जाता

है। मन जो कुछ करता है, वहीं किया हुआ होता है। मन जिसे नहीं करता, वह किया हुआ नहीं होता; अतः मन ही कर्ता है, शर्रार नहीं । चित्तसे ही यह संसार प्राप्त हुआ है, इसलिये यह चित्तमय ही है, केवल चित्तमात्र होकर चित्तमें स्थित है-यह बात पहले विचार-पूर्वक निर्णीत हो चुकी है । सम्पूर्ण विषय और विभिन्न प्रकारकी चित्तवत्तियाँ-ये सब शान्त होकर जब वासनारूप हो जाते हैं, तब उस वासनारूप उपाधिसे युक्त जीवात्मा ही रहता है। उनमेंसे जो आत्मतत्त्वके ज्ञाता हैं, उनका मन वर्षाकालमें मृगतृष्णाके जल और प्रचण्ड धूपमें हिमकणके समान गलकार जब परम शान्त हो जाता है, तब तरीय दशाको प्राप्त हो, उसी परमात्मरूपमें स्थित हो जाता है । विद्वान लोग ज्ञानियोंके मनको न तो आनन्दमय मानते हैं और न अनानन्दमय ही । उनका मन न चल है, न अचल है। न सत् है, न असत् है और न इनका मध्य ही है । विलक्त वह इन सबसे विलक्षण अनिर्वचनीय है। जैसे हाथी छोटी तलैयामें नहीं डूबता है, उसी प्रकार ज्ञानी पुरुष वासनामय चेष्टारसमें नहीं मग्न होता । मूर्खका मन तो भोगोंको ही देखता है, परमार्थ-तत्त्वको नहीं । तत्त्वज्ञानीकी चित्तवृत्ति सांसारिक विपत्तिमें भी प्रसन्त ही रहती है । वह चाँदनीकी तरह भवनमात्रको प्रकाशित करती है। चित्तके संयोगके विना कर्म करता हुआ भी ज्ञानी अकर्ता ही है; क्योंकि वह कर्म मनको लिप्त नहीं करता । वह यहपूर्वक किये हुए हाथ-पैर आदिके संचालनरूप कर्मके फलको भी नहीं भोगता । बालक मनसे ही नगरका निर्माण और उसकी सफाई एवं सजावट करता है तथा उस मन:कल्पित नगरको खेल-खेलमें ही अञ्चत-सा अनुभव करता है; उसको उपादेयरूपसे नहीं ग्रहण करता । उसके सुख-दु:खको स्नामाविक-सा देखता है। मनके द्वारा किये गये नगरके विध्वंसको वास्तविक विध्वंस समझकर खेळ-खेळमें दु:खका-सा भी अनुभव करता है। साथ ही यह भी समझता रहता है कि यह वास्तविक दु:ख नहीं है । उसी प्रकार ज्ञानी कर्म करता हुआ भी वास्तवमें उससे लिप्त नहीं होता । जिनका मन पूर्ण आत्मामें ही संलग्न है, उन ज्ञानियोंकी दृष्टिसे तो वस्तुत: संसारमें मोक्ष नहीं है । जिनका मन आत्मामें संलग्न नहीं है, उन्हीं लोगोंकी दृष्टिसे यह वन्धन-मोक्ष आदि सब कुछ है।

किंत बास्तवमें तो न बन्धन हैं न मोक्ष है, न बन्धनका अमाव है और न बन्धनके कारणभूत बासना आदि ही हैं। परमात्मतत्त्वका ज्ञान न होनेसे ही यह द्र:ख है । यथार्थ ज्ञानसे उसका लय हो जाता है । (सर्ग ३८)

सर्वशक्तिमान् त्रबसे ही सृष्टिकी उत्पत्ति, स्थिति और लय होनेसे सबकी परत्रबारूपताका प्रतिपादनः अत्यन्त मृढको नहीं, विवेकी जिज्ञासुको ही 'सर्व प्रख'का उपदेश देनेकी आवज्यकता तथा वाजीगरके दिखाये हुए खेलकी भाँति मायामय जगतके भिण्यात्वका वर्धन

हुआ ! यह कृपापूर्वक बताइये ।

श्रीवसिष्टजीनं कहा-गजकुमार ! ब्रह्मतत्त्व ही इम

श्रीरामचन्द्रजीनं पूळा-भगवन् ! महात्मन् ! ऐसी सारी सृष्टिके रूपमें विद्यमान हैं; क्योंकि वह सर्वशक्तिमान् स्थितिमं यदि वस्तुतः बन्वन और मोक्ष कल्पित ही हैं, है। इसिकिये उस ब्रह्ममें सारी शक्तियाँ दृष्टिगोचर होती एकमात्र परब्रह्म ही सर्वत्र विद्यमान हैं तो जिना दीजारके हैं। सत्त्व, असत्त्व, द्वित्व, एकत्व, अनेकत्व, आदित्व चित्रकी भाँति इस निराधार सृष्टिका आगमन कहाँसे और अन्तत्व-ये परस्पर विरुद्ध-से प्रतीन होनेवाले मारे भाव परमहानं हैं । परंतु वे उससे भिन्न नहीं हैं । जेसे समुद्रका जल-प्रवाह उल्लास एवं विकासको प्राप्त हो उत्ताल तरहों- द्वारा अपनी नानाकारताका दर्शन कराता हुआ प्रकट होता है, उसी प्रकार सचिदानन्द्धन ब्रह्म चित्तका तथा चित्तस्वरूप होनेके कारण कर्ममयी, वासनामयी और मनोमयी सारी शक्तियोंका संचय, प्रदर्शन, धारण, उत्पादन और संहार करता है । समस्त जीवोंकी सब ओर फैली हुई सारी दृष्टियोंकी और समस्त पदार्थोंकी परब्रह्मसे ही निरन्तर उत्पत्ति होती है । जैसे ल्हरें समुद्रसे ही उत्पन्न होती और उसीमें छीन हो जाती हैं, इसलिये सदा समुद्र हा हैं, उसी प्रकार सारे पदार्थ परमात्मासे उत्पन्न होकर उसीमें लीन होते हैं। फलत: चिन्मय परमात्मासे उत्पन्न होनेके कारण वे परमात्मरूप ही हैं।

निष्पाप रधनन्दन ! यह सब निर्मल ब्रह्म ही विराजमान है । यहाँ मल नामक कोई वस्तु नहीं है । समद्रमं तरङ्ग-समूहोंके रूपसे जल ही स्कृरित होता है, मिद्दी नहीं । रघुकुलतिलक ! यहाँ एकमात्र परब्रह्मक़े सिवा दूसरी किसी वस्तुकी कल्पना ही नहीं है, जैसे अग्निमें उष्णताके सिवा और कोई कल्पना ही नहीं है। जिसकी बुद्धि पूर्णरूपसे व्युत्पन नहीं हुई है-जिसमें आधी समज्ञ और आधी मूढ़ता है, उसे 'यह सब ब्रह्म ही हैं' यह उपदेश अच्छा नहीं लगता । ब्रह दश्योंको उपस्थित करनेवाळी भोगदृष्टिसे सुदा दश्य पदार्थोंकी ही भावना करता हुआ नष्ट (तत्त्रज्ञानरूप परमार्थसे भ्रष्ट ) हो जाना है । किंतु जो तत्त्वज्ञानरूप परमार्थ-दृष्टिको प्राप्त है, उस पुरुषके भीतर विषय-भोगकी इच्छा नहीं उत्पन्न होती । उसके लिये तो 'यह सब ब्रह्म ही हैं? ऐसा समयोचित उपदेश भी उपयक्त होता है । जिसकी बुद्धि पूर्णतया व्युत्पन्न नहीं है, ऐसे शिष्यको उन सङ्गोंद्वार। ग्रुद्ध करे, जिनमं ग्रम (मनोनिग्रह ) और उम ( इन्द्रियत्रिग्रह ) की प्रवानता हो । तत्पश्चातः यह उपदेश दे कि यह सब कुछ ब्रह्म है तथा तुम भी विद्युद्ध ब्रह्म ही हो। जो अज्ञानीको अथवा आधी समझवाले पुरुषको 'सर्व ब्रह्म' ( सब कुछ ब्रह्म है ) यह उपदेश देता है, उसने मानो उन शिष्यको महान् नरकोंके जालमें डाल दिया। जिसकी बुद्धि प्रणंतया **व्युत्पन्न है, जिसकी भोगेन्छा** नष्ट हो गयी है और कामना सर्वथा मिट गयी है, उस महात्मामें अविद्यारूपी मल नहीं है । अत: उसीके लिये 'सर्वे ब्रह्म'का उपदेश देना उचित है। जो शिष्यकी परीक्षा लिये विना ही उसे उपदेश देता है, वह अत्यन्त मूढ़ बुद्धिवाला उपदेशक महाप्रलय-पर्यन्त नरकको प्राप्त होता है।

ब्रह्म सर्वशक्तिमान्, सर्वव्यापी, सर्वगत और सर्व-खरूप है। यह ब्रह्म में ही हूँ, यों समझना चाहिये। अपनी मायाद्वारा विचित्र कार्य करनेवाले ऐन्द्रजालिकों ( वाजीगरों ) को तो तुम देखते ही हो । वे मायाके द्वारा मत्को असत् और असत्को सत् वना देते हैं। उसी प्रकार परमात्मा अमायामय होकर भी मायामय महान ऐन्द्र-जालिककी भाँति बनकर संकल्पके द्वारा घटको पट बनाता है और पटको घट । मेरुके सुवर्णमय तटप्रान्तमें लहुराते हुए नन्दनवनकी भाँति पत्थरपर लता पैदा करता है और कल्पवृक्षोंपर प्रकट हुए रत्नके गुच्छोंकी भाँति छतामें प्रस्तर पैदा कर देता है तथा आकाशमें सुन्दर वन लगा देता है । गन्धर्वनगर्में दीखनेवाले उद्यानकी भाँति उस भावी जगत्में कल्पनाद्वारा आकाशमें ही नगरकी रचना कर देता है-आकाशको ही नगररूपमं दिखा देता है। व्योमकी नीलिमाको नष्ट-सी करके उसे भूतल बना देता है । गन्धर्वनगरके राजमहलमें बहुत-सी महिलाओंकी भाँति भूतलमें आकाशकी स्थापना कर देता हैं । पद्मराग-मणिके बने हुए लाल फर्शमें प्रतिबिम्तित हुआ आकाश जैसे आधारकी लालिमासे ही लाल दिखायी देता है, उसी प्रकार जगत्में जो कुछ है, होगा या था, यह सब ब्रह्मकी सत्तासे ही सत्-साप्रतीत होता है; क्योंकि ईश्वर संकल्पके द्वारा खयं व्यक्तरूप हो विचित्र वेश-भूषाको अपनाकर खयं अपने आपको दिखलाता है। श्रीराम! जब कि इस जगत्में एक ही वस्त सब प्रकारसे सर्वत्र सब रूपोंमें प्रकट होती है, सभी रूपोंमें एक ही सद्-यस्तु ही स्थित रहना चाहिये। जो समतासे युक्त है, वह विद्यमान है, तब हर्ष, ईर्प्या और आश्चर्यके छिये अवसर तत्त्वज्ञानी पुरुष आश्चर्य, गर्व, मोह, हर्ष और अमर्ग आदि ही कहाँ है। अतः धैर्यशाली होकर सदा सममावसे विकारिको कभी प्राप्त नहीं होता। (सर्ग ३९)

#### 

#### दृश्यकी असत्ता और सबकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन, मायाके दोप तथा आत्मज्ञानसे ही उसका निवारण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वनन्दन ! परब्रह्म परमात्माकी जो निर्मल चैतन्य-शक्ति है, वह सर्वशक्तिमती है। वह परमात्माके सकाशसे खाभाविक ही विभिन्न रूपोंकी कल्पना करती हुई भावी देह आदि आकृतियोंकी किंचित स्फ़रणाके रूपमें खयं ही दृश्य जगत् बन जाती है। उस चेतन शक्तिका संकल्परूप मन ही अपने संकल्पमात्रसे क्षणभरमें गन्धर्वनगरके समान इस असत् (मिथ्या) दरपप्रपञ्चका विस्तार कर देता है। सब ओर प्रकाशित होता हुआ वह खयम्प्रकाश सचिदानन्दघन परमात्मा ही जब बाह्यदृष्टिसे दृश्यमान आकाशरूप होकर स्थित होता है, वही यह सबकी दृष्टि ( अनुभव ) में आनेवाला प्रसिद्ध आकाश है। वही परमात्मा कमलजन्मा ब्रह्माका संकल्प करके उनके उस खरूपको देखता है। तदनन्तर दक्ष आदि प्रजापतियोंकी कल्पना करके जगत्की कल्पना करता है । श्रीराम ! इस प्रकार चौदह भुवनोंमें रहनेके कारण चौदह प्रकारके अनन्त प्राणिसमदायके कोळाहळसे युक्त यह सृष्टि परमात्माके चित्तसे ही निर्मित हुई है। भूतलसे सम्बन्ध रखनेवाले सभी प्राणियोंमें जो ये मनुष्य-जातिके प्राणी हैं, ये ही आत्मज्ञानके उपदेशके पात्र हैं।

श्रीराम ! यह जगत् अमुक निमित्तसे और अमुक उपादानसे उत्पन्न हुआ है, यह जो वाणीकी रचना या कल्पना है, वह शास्त्रोक्त मर्यादाके निर्वाहके लिये है, वास्त्रवमें कुछ नहीं है; क्योंकि परमात्मामें विकार, अवयव, विभिन्न दिशाओंकी सत्ता तथा देश-काल आदिके कम सम्मव नहीं हैं। यद्यपि इनका आविर्माव प्रत्यक्ष देखा जाता है, तथापि निराकार, निर्विकार और सर्वगत प्रमात्मामें

इन सबका होना कदापि सम्भव नहीं। उस चिन्मय परमात्माके विना जगत्के किसी दूसरे मूलकारणकी कल्पना हो ही नहीं सकती। दूसरी कोई कल्पना न है न होगी। व्र.न. शब्द और अर्थ अन्यत्र कहाँसे आ सकते हैं तथा व्यवहारजनित उक्तियाँ भी उस परमात्नाके सिवा और कहाँसे सम्भव हो सकती हैं। यहाँ जो-जो कल्पनाएँ हैं, जो-जो पदार्थ हैं. उनके वाचक जो-जो शब्द हैं और जो-जो वाक्य हैं, वे सब उस सत्-खरूप परमात्मासे उत्पन्न तथा सद्रूप होनेके कारण 'सत्' ही समझे जाते हैं। 'यह जगत भिन्न है और यह ब्रह्म भिन्न है'—इस तरहके राब्दों और अर्थोंका व्यवहार-श्रम केवल वाणीमें है. परमात्मामें नहीं: क्योंकि परिच्छेर होनेनर ही भिन्नता होती है। (ब्रह्म अपरिच्छित्र है, इसलिये उसका किसीसे मेद होना सम्भव नहीं। ) अग्निकी एक शिखाकी दूसरी शिखा जननी है, यह कथन उक्ति-वैचित्र्यमात्र है । इस वाक्यके अर्थमें वास्तविकता नहीं है। इसी प्रकार परमात्माके विषयमें जन्य-जनक आदि शब्दोंका व्यवहार वास्तवमें सम्भव नहीं है: क्योंकि अनन्त होनेके कारण जब ब्रह्म एक ही है. तब वह किसको किस तरह उत्पन्न करेगा ? जैसे समद्रमें जो तरङ्गोंका समूह दिखायी देता है, वह उससे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार परब्रह्ममें जो अर्थबोधक शब्द दृष्टिगोचर होता है, उसे विद्वान पुरुष ब्रह्म ही मानते हैं। ब्रह्म ही चेतन जीवात्मा है, ब्रह्म ही मन है, ब्रह्म ही ब्रुद्धि है, ब्रह्म ही अर्थ है, ब्रह्म ही शब्द है और ब्रह्म ही धात है। यह सारा विश्व ब्रह्म ही है। इस विश्वसे परे भी ब्रह्मपट ही है। वास्तवमें तो जगत है ही नहीं। सब

कुछ केवल ब्रह्म ही है। सर्वख्यारम एवं सर्वन्यापी उस अनन्त ब्रह्मपद्रसे दूसरी कोई वस्तु उत्पन्न हो, यह सम्भव नहीं। जो कुछ ब्रह्मसे प्रकट हुआ है, वह ब्रह्मरूप ही है। इस जगत्में ब्रह्मतत्त्वके बिना कुछ भी होना सम्भव नहीं। निश्चय ही यह सब कुछ ब्रह्म ही है। यही परमार्थता—यथार्थ कथन है।

रधुनन्दन ! यह माया ऐसी है, जो अपने विनाशसे ही हर्ष देनेत्राळी होती है । इसके खमावका पता नहीं ळगता । ज्ञानकी दृष्टिसे जब इसको देखनेका प्रयत्न किया जाता है, तब यह तत्काळ नष्ट हो जाती है । अहो ! संसारको बाँचनेत्राळी यह माया बड़ी ही विचित्र है । यद्यपि यह असत्य ही है, तथापि इसने अत्यन्त सत्यकी माँति अपना ज्ञान कराया है । जो पुरुष 'यह जगत् ब्रह्मरूपसे सत्य ही है' अथवा 'मिथ्या होनेके कारण असत्य ही है'—इन दो बार्तोमेंसे किसी एकको

दृढ़ निश्चयंके साथ अपना लेता है और मनमें आसक्ति न रखकर जगत्को स्वमभूमिकी माँति भ्रान्तिमात्र ही देखता है, वह कभी दुःखमें नहीं डूवता । जिसकी इन मिथ्याभूत देह-इन्द्रिय आदिक्ष्प हैं तमावनाओं में अहंचुद्धि है, वही दुःखके मागरमें डूवता है । खक्ष्प-झानसे शून्य उस मिथ्यादर्शी पुरुषके लिये सब और केवल अविधा ही विध्यान हैं । जैसे जलमें सूखी धूल नहीं होती, उसी प्रकार महान् पुरुष परमात्मामें विकार आदि कोई दोष नहीं होते । अविधास्त्री नदीमें बहता हुआ आत्मा इस संसारमें आत्माके यथार्थज्ञानके विना अनुभवमं नहीं आता और वह आत्मज्ञान शास्त्रके तार्त्यका यथार्थ बोघ होनेसे ही प्राप्त होता है । श्रीराम परमात्माकी प्राप्तिके विना अविधास्त्रपी नदीका पार नहीं मिलता। बह परमात्माकी प्राप्ति ही अक्ष्रयप्द कहलाती है । (सर्ग ४०-४१)

#### चेतनतत्त्वका ही क्षेत्रज्ञ, अहंकार आदिके रूपमें विस्तार तथा अविद्याके कारण जीवोंके कर्माजुसार नाना योनियोंमें जन्मोंका वर्णन

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं— महावाहु श्रीराम ! विभिन्न कल्पनाओं द्वारा ही जिसने आकार प्रहण कर रक्खा है तथा जो देश, काल और कियाने अशीन है, चैतन्यका वही रूप क्षेत्रज्ञ कहलाता है। क्षेत्र कहते हैं शरीरको । उसे वाहर और भीतरसे वह पूर्णतया जानता है, इसलिये क्षेत्रज्ञ कहलाता है । क्षेत्रज्ञ होता है । अहंकार ही निश्चयात्मकन्न् तिसे युक्त होता है । अहंकार ही निश्चयात्मकन्न् तिसे युक्त होकर जब निर्णायक एवं विभिन्न कल्पनाओंसे युक्त होता है, तब उसे बुद्धि कहते हैं । संकल्पयुक्त बुद्धि ही मनका स्थान प्रहण करती है तथा धर्नामृत विकल्पोंसे युक्त मन ही धीरे-धीरे इन्द्रियमावको प्राप्त होता है । विद्वान् पुरुष इन्द्रियोंको ही हाथ-पर आदिसे युक्त शरीर मानते हैं । वह शरीर लोकमें सभीके अनुभवमें आता है, उत्यक्त होता है और जीवित गहता है । इस प्रकार

संकल्प-वासनारूपी रस्तीसे जकड़ा और दुःखोंके जालसे व्याप्त हुआ वह जीव अज्ञानसे चित्तता—दृश्यताको प्राप्त होता है। जैसे वेर आदिका फल परिपाक्तवरा अवस्था (रूप, रस आदि गुणोंके परिवर्तन ) से ही अन्यरूपताको प्राप्त होता है, उसकी आकृति (जाति) नहीं बदल जाती—वह वेरसे भिन्न कोई दूसरा फल नहीं हो जाता, उसी प्रकार जीव—क्षेत्रज्ञ भी अविद्यारूप मलके परिणामवश अवस्थाभेदसे ही कुछ अन्यरूप-सा हो जाता है, आकृति (परिणामरहित चेतन जाति)से नहीं। (तारपर्य यह है कि अहंकार, वृद्धि, मन, इन्द्रिय, शरीरके संघातरूप अनास्म-वस्तुमें वह आस्मामिमान कर लेता है; किंतु वास्तवमें उसका खक्रप चेतन ही है।) इस प्रकार जीव अहंकारमावको प्राप्त होता है। अहंकार बुद्धिरूपमें परिणत होता है और वृद्धि संकल्पोंके समहसे व्याप्त

मनका खब्दप धारण करती है । फिर संकल्पमय मन नाना प्रकारके शरीरोंको घारण करनेमं संस्थन होता है। जैसे गौएँ मदमत्त साँडके पीछे दौड़ती हैं और जैसे नदियाँ समद्रकी ओर भागी जाती हैं, उसी प्रकार इच्छा आदि शक्तियाँ मनका अनुसरण करती हैं, जिससे काम-क्रोध-लोभ-मोहादि दोषोंकी ही बुद्धि होती है । इस प्रकार इच्छा-द्वेष आदि शक्तियोंके बाह्रल्यसे यक्त मन शाखा-प्रशाखारूपसे अभिमानकी वृद्धि होनेके कारण वनीभृत अहंकारमावको प्राप्त हो रेशमके कीड़ेकी भाँति स्वेच्छासे ही बन्धनको प्राप्त होता है। जैसे पक्षी खयं ही अपने शर्रारको जाल आदि फंटोंमें फँसाकर कप्रकारी बन्यनमें डालते और पछताते हैं, उसी तरह मन अपने संकल्पोंके अनुसंचानसे खयं ही दुःखदायी बन्धनमें पड़कर इस लोकमें संतप्त होता है।

जैसे पन्नी समुद्रमें गिरा हो, उसी तरह मन घोर द:खके महासागरमें पड़ा हुआ है. गन्धर्वनगरके समान ग्रन्थ जगत-जालमें अपने बन्धनके हेत्ररूप देह आदिपर आसक्ति रखता है, विषयोंकी ओर दौड़ा जाता है और तत्त्वज्ञान आदिके प्रति अविश्वासके समुद्रमें निरन्तर बह रहा है।

जो अनन्त विषयोंमें अनन्त संकलप-कलपनाओंकी उत्पत्तिमें हेत् है, उस माया अथवा अविद्याके द्वारा इस जगत्रूपी विशाल इन्द्रजालका विस्तार करनेवाले मूढ़ जीव जलमें आवर्तों ( भैंबरों ) के समान तबतक चकर कारते रहते हैं, जवतक उन्हें अपने अनिन्दित-विश्रद्ध आत्मखरूपका साक्षात्कार नहीं हो जाता । किंत जब वे साधन करते-करते काल पाकर आत्माका साक्षात्कार

करके असदको त्यागकर सत्य ज्ञानको अपनाते हैं, तब परम पदको प्राप्त होकर फिर इस संसारमें जन्म नहीं लेते । कल अज्ञानी जीव सहस्रों जन्मोंका कष्ट भोगकर विवेकको प्राप्त करके भी मूर्खताके कारण उस संसाररूपी संकटमें ही गिर जाते हैं; कुछ छोग उच्च कुछमें जन्म और साधनकी शक्ति एवं सुविधाको पाकर भी अज्ञान और विषयासक्तिके कारण अपनी तुच्छ बुद्धिसे ही तिर्यग्योनियोंको प्राप्त होते हैं और तिर्यग-योनिसे नरकोंमें भी गिरते हैं । कुछ महाबुद्धिमान सत्परुष एक ही जन्मके द्वारा मोक्षरूप ब्रह्मपदमें शीघ ही प्रविष्ट हो जाते हैं। श्रीराम ! कितने ही जीवसमूह तिर्यगयोनियोंमें जन्म लेते हैं, कितने ही देवयोनियोंको प्राप्त होते हैं, कितने ही नागयोनिको प्राप्त करते हैं। जैसे यह जगत् विशाल दिखायी देता है, वैसे ही अन्यान्य जगत् भी हैं, थे और भविष्यमें भी बहुत-से होंगे। इस ब्रह्माण्डमें लोग जिस व्यवहारसे रहते हैं, उसी व्यवहारसे अन्य ब्रह्माण्डोंमें भी रहते हैं। केवल उनकी आकृतियोंमें अन्तर या विलक्षणता होती है । जैसे नदीकी छहरें परस्पर टकरानेसे परिवर्तित होती रहती हैं, उसी प्रकार विभिन्न सृष्टियाँ अपने सात्त्विक, राजस आदि स्वभाववश परस्पर संघर्षके कारण बदलती रहती हैं। जैसे जलराशि समद्रमें अनन्त लहरें निरन्तर उठती और विलीन होती रहती हैं, उसी प्रकार उस परमपद-खरूप परमात्मामं यह तीनों लोकोंकी रचना आदि मोहमाया व्यर्थ ही विस्तारको प्राप्त हो अनवरत बढ़ती, परिणामको प्राप्त होती और विनष्ट होती रहती है ।

(सर्ग ४२-४३)

## परमात्मनिष्ट ज्ञानीकी दृष्टिमें संसारका मिथ्यात्व, मनोमय होनेके कारण जगत्की असत्ता तथा ज्ञानीकी दृष्टिमें संवकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीरामजीने पृछा—भगवन् ! इस क्रमसे जिस जीवने , अस्थिपञ्चररूप देहको कैसे प्रहण किये रहता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा--श्रीराम! जो यह शरीर आदिके परमात्माके खरूपमें अपनी स्थिति प्राप्त कर छी, वह रूपमें स्थावर-जङ्गम जगत् दिखायी देता है, यह आभास-मात्र ही है, अतएव खप्तकं समान असत होता हुआ ही प्रकट हुआ है । ( तास्पर्य यह िक वह परमात्मनिष्ठ जीव इस शरीर आदिको खप्तक तुल्य मिथ्या मानता हुआ ही इसमें रहता है ) । निष्पाप श्रीराम! यह प्रपन्न दीर्घ-काळतक बने रहनेवाळे खप्तके समान मिथ्या ही दीखता है, दो चन्द्रमाओंकी भ्रान्तिक समान तथा पहाड़ी भूमिमें यूमते हुए पुरुषको चूमते दीखनेवाळे पर्वतके समान मिथ्या ही दिष्टगोचर होता है । जिसकी श्र्वानमयी निद्रा टूट गयी है और वासनात्मक भावना गळ गयी है, वह ज्ञानवान् पुरुष इस संस्रारक्ष्मी खप्तको देखता हुआ भी नहीं देखता—इसे मिथ्या समझता है । श्रीराम! जीवोंक खभावसे कल्पित यह संसार, जिसकी मोक्ष होनेसे पहले-तक निरन्तर प्राप्ति होती रहती है, अनात्मज्ञानिक ही अंदर सदा सत्य-सा विद्यमान रहता है ।

रघनन्दन ! यह जगत यद्यपि सब प्रकारसे सम्पन्न दिखायी देता है, तथापि यहाँ वास्तवमें कुछ भी सम्पन्न नहीं है । यह आभासमात्र एवं मनका विलासमात्र है: अतः शून्य (असत् ) रूपमें ही स्थित है। मनका संकल्पमात्र ही इसका खरूप है । जहाँ भी यह प्रतीन होता है, वहाँ खप्तमें देखे गय नगरके समान ग्रन्यरूप ही है, केवल आकाशरूपमें ही स्थित है। शरीर आदिके रूपमें जो ये तीनों लोक दिखायी देते हैं, वे सब-के-सब मनसे ही कल्पित हैं । जैसे पदार्थींके देखनेमें नेत्र कारण हैं, उसी प्रकार उनके स्मरणमात्रमें मन कारण है ( अत: मन:कल्पित यह जगत् अतीतकी स्मृतिके ही तल्य है। स्मरणकालमें वह पदार्थरूपसे विद्यमान या उपलब्ध नहीं हैं ) । श्रीराम ! मनकी इस अद्भुत शक्तिको तो देखो: उसने अपनेसे उत्पन्न हुए इस इारीरको अपनी भावना या संकल्पके द्वारा ही प्राप्त किया है। इसल्टिये लोग उस मनकी बाल्पनाको सम्पूर्ण शक्तियोंसे सम्पन्न समझते हैं। देवता, असुर और मनुष्य आदि सभी प्राणी मनके द्वारा अपने संकल्पसे ही रचे गये हैं । अपने संकल्पके शान्त होनेपर तैलरहित दीपककी भाँति वे सब शान्त हो जाते हैं । महामते ! देखो, यह सारा जगत् आकाशके समान शून्य, मनकी कल्पनामात्रसे विकसित तथा दीर्घकालीन खप्तके तल्य मिथ्या ही प्रकट हुआ है। विश्वाद वृद्धिवाले रघनन्दन ! इस जगतमें कभी कोई वस्त वास्तवमें न उत्पन्न होती है और न उसका नाश ही होता है। यहाँ जो जन्म और मरण दीखते हैं, वे सब मिथ्या ही हैं। जैसे मरुभूमिमें सूर्यकी किरणोंका ताप बढ़नेसे उसमें मृगतृष्णा ( जल ) का दर्शन होता है, उसी प्रकार मनके संकल्पसे ये ब्रह्मा आदि सभी प्राणी बिना हए ही दिखायी देते हैं । संसारमं जितनी आकार-राशियाँ दिखायी देती हैं, वे सब-की-सब दो चन्द्रमाओंके भ्रमकी माँति असत् हैं, मिथ्याज्ञानकी घनीभूत मूर्तियाँ हैं तथा मनोरथकी भाँति संकल्पमें ही प्रकट हुई हैं ( वास्तवमें इनकी सत्ता नहीं है ) । जैसे नौकाद्वारा यात्रा करनेवाले पुरुषको नदीके तटवर्ती वृक्ष और पहाड़ आदि मिथ्या ही चलते हुए प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार इन दश्य आकारोंकी परम्परा नित्य असत्य होती हुई ही सत्य-सी प्रकट दिखायी देती है। मायासे ही जिसकी ठठरी रची गयी है और मनके मननसे ही जिसका निर्माण हुआ है, ऐसा जो यह दर्य जगत है, इसे इन्द्रजाल ही समझो । यह सत्य नहीं है, तो भी सत्यके समान स्थित है। यह सम्प्रण जगत ब्रह्म ही है। फिर इसके लिये उससे भिन्न होनेका प्रसङ्घ ही कहाँ है। यदि कोई प्रसङ्ग है तो कौन और कैसा है ? वह भिन्नता या भेदभावना कहाँ स्थित है ? 'यह पर्वत है, यह ठूँठा वृक्ष हैं इत्यादि रूपसे जो जगत्के आडम्बरका विलास है, वह मनकी मावनाके दढ होनेसे असत् होता हुआ भी सत्-सा दृष्टिगोचर होता है । जैसे महान् आयोजनोंसे पूर्ण स्वप्त भ्रम ही है, वास्तविक नहीं, उसी प्रकार मनके द्वारा रचे गये इस जगतको भी दीर्घकालीन खप्त ही समझो । जो मृढचित्त मानव अपने संकल्पसे उत्पन्न हुई मनोरथमयी सम्पत्तिको खरूपसे यक्त ( सन्य ) समझकर उसका अनुसरण करता है, वह एक-

मात्र दु:खका ही भागी होता है। यदि परमात्मस्वरूप यथार्थ वस्त न हो तो लोग भले ही अवस्तरूप संसारका अनुसरण करें: परंत जो यथार्थ वस्त-परमात्माका परित्याग करके अवस्तुरूप मंसारका अनुगमन करता है, वह नष्ट हो जाता है---परमात्माकी प्राप्तिकृप परम पुरुषार्थसे बिन्नित रह जाता है। जैसे रज्जमें सर्पका भय मनका व्यामोह (धर्म ) मात्र ही है, उसी प्रकार यह जगत् भी मनका भ्रम ही है। मनकी भावनाओंकी विचित्रतासे जगत चिरकालतक प्रतीतिका विषय बना रहता है। जलके भीतर प्रतिविम्बित हुए चन्द्रमाके समान चञ्चल (क्षणभङ्गर ) जो मिथ्या उदित हुए पदार्थ हैं, उनसे इस लोकमें मूर्ख बालक ही धोखा खा सकता है, तुम-जैसा तत्त्वज्ञानी नहीं । यह जडसंघात देह-आदिरूप जो विशाल जगत दिखायी देता है, मिथ्या ही है। मनके मननसे ही इसका निर्माण हुआ है। जैसे हृदयमें खप्न या संकल्पमय नगर निर्मित होता है, उसी प्रकार यह जगत् भी मनके संकल्पमें ही निर्मित हुआ है ( वास्तवमें इसकी सत्ता नहीं है ) । यह दृश्य-प्रपञ्च मनके संकल्पसे उत्पन्न होता है और उसके संकल्परहित हो जानेसे विलीन हो जाता है। इस तरह यह समृद्धि-शाली गन्धर्वनगरकी भाँति बिना हुए ही दिखायी देता है । हृदयमें मनके संकल्पद्वारा कल्पित विशाल नगरका विध्वंस अथवा अभ्युदय हो जानेपर तुम्हीं बताओ, किसकी क्या हानि होती है या किसको क्या लाभ हो जाता है ? जैसे बालकोंके मनमें खेलके लिये बने हुए गुड़ियाओं या खिलौनोंके द्वारा पुत्र-पृद्ध आदि व्यवहारोंकी कल्पना होती हैं, उसी प्रकार यह जगत भी सदा मनसे ही प्रकट होता है। जैसे इन्द्रजालके द्वारा रचित जलके नष्ट-भ्रष्ट होनेपर किसीका कुछ भी नष्ट नहीं होता, उसी प्रकार मिथ्या प्रकट हुए इस संसारके नष्ट हो जानेपर भी किसीका कुछ नहीं बिगड़ता। जो वास्तवमें असत हीं है, वह यदि अविद्यमान हो जाय तो किसका क्या

विगड़ गया ! इसलिये संसारमें हर्ष और शोकका आधार कुछ मी नहीं है। महामते! जिसका सदासे ही अत्यन्त अभाव है, उसके नष्ट होनेसे क्या नष्ट हो जाता है! और जब किसीका नाश ही नहीं होता, तब उसके लिये दु:खका क्या प्रसङ्ग है!

एकमात्र प्रपञ्चका ही विस्तार करनेवाले इस असस्य-भूत समस्त संसारमें प्रहण करने योग्य कौन-सी ऐसी वस्त है, जिसे विद्वान पुरुष महण करनेकी इच्छा करे ! इसी प्रकार जो सर्वथा सत्यभूत ब्रह्मतत्त्वमय है, उस समस्त त्रिलोकीमें कौन ऐसा हेय पदार्थ है, जिसका विद्वान पुरुष त्याग करे ? अर्थात तीनों लोक ब्रह्मभूत होनेके कारण चिन्मय हैं; उनमें विज्ञानानन्दघन परमात्माके सिवा अन्य कोई पदार्थ नहीं है, जिसका त्याग किया जा सके । आदि और अन्तमें जिसका अभाव है, उसका वर्तमानमें भी अभाव ही है । अतः श्रीराम ! जो अज्ञानी इस असत् संसारकी इच्छा करता है, उसको असत् ( जड संसार ) ही प्राप्त होता है । आदि और अन्तमें जो सत्य है, वर्तमानमें भी वह सत्य ही है; अत: जिसकी दृष्टिमें सब सत परमात्मा ही है, उसे सर्वत्र परमात्म-सत्ताका ही दर्शन होता है। जलके भीतर जो असत्यभूत चन्द्रमा और आकारा-तल आदि दिखायी देते हैं, उन्हें अपने मनके मोहके लिये मूर्ख बालक ही पाना चाहते हैं, उत्तम ज्ञानी पुरुष नहीं । मूर्ख ही विशाल आकारवाले अर्थशून्य कार्योमं सुख समझकर संतुष्ट होता है; किंतु अज्ञानके कारण उसे अनन्त दुःख ही प्राप्त होता है; सुख नहीं ।

तसे हीं श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं— भरद्वाज ! बसिष्ट मुनिके के नष्ट- यों कहनेपर दिन बीत गया । सूर्य अस्ताचलको चले गये । उसी सारी सभाके लोग मुनिको नमस्कार करके सायंकालकी उपा-पर भी सनाके लिये स्नान करनेके उद्देश्यसे उठ गये और रात असत् बीतनेपर दूसरे दिन उदित हुए सूर्यदेवकी किरणोंके क्या साथ-साथ फिर सभाभवनमें आ गये। (सर्ग ४४-४५)

#### सांसारिक वस्तुओंसे वैराग्य एवं जीवन्युक्त महात्माओंके उत्तम गुणोंका उपदेश, वारंवार होनेवाले ब्रह्मा, ब्रह्माण्ड एवं विविध भृतोंकी सुष्टिपरम्परा तथा ब्रक्कमें उसके अत्यन्ताभावका कथन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रघूनन्दन ! रमणीय स्त्री आदि तथा धनके नष्ट होनेपर शोकका कौन-सा अवसर है ? इन्द्रजालकी दृष्टिसे देखे गये पदार्थके नष्ट होनेपर क्या कोई विळाप करता है ! अविद्यांके अंदाभृत पुत्र आदिके प्राप्त होनेपर सुख और नष्ट होनेपर दु:खका प्रसार होना क्या कभी उचित है ? रमणीय धन और खी आदिकी प्राप्ति एवं बृद्धि होनेपर हर्पसे फूळ उठनेका क्या अवसर है ? क्या मृगतृष्णाके जलकी वृद्धि होनेपर जलार्थी परुषोंको आनन्द प्राप्त होता है ? कदापि नहीं । धन और स्त्री आदिके बढ़नेपर तो उन्हें परमार्थमं वाधक समझकर दु:खका अनुभव करना चाहिये, संतोष मानना तो कदापि उचित नहीं । संसारमें मोह-मायाकी वृद्धि होनेपर भला, कौन सुखी एवं खस्थ रह सकता है। जिन भोगोंके बढ़ जानेपर मृह मनुष्यको राग होता है, उन्हींकी बृद्धिसे विवेकशील परुषके मनमें वैराग्य होता है । नश्वर धन और खी आदिके सक्रम होनेमें हर्षका क्या कारण है ? जो इनके परिणामको देख पाते हैं, उन साधु पुरुषोंको तो इनसे वैराग्य ही होता है। अतः रघुनन्दन ! संसारके व्यवहारोंमें जो-जो वस्त नश्चर प्रतीत हो, उसकी तो तम उपेक्षा करो और जो न्यायतः प्राप्त हो जाय, उसे यथायोग्य व्यवहारमें लाओ; क्योंकि तुम तत्त्वज्ञ हो । अप्राप्त भोगोंकी खमावतः कभी इच्छा न होना और दैत्रात् प्राप्त हुए भोगोंको ययायोग्य व्यवहारमें लाना—यह ज्ञानवान्का लक्षण है।

जिस किसी भी युक्ति अथवा साधनसे जिस पुरुपका जड दश्यसे राग चला जाता है, उसकी परमात्मामें दृढ़ विश्वास रखनेवाली विमल बुद्धि कभी मोहरूपी सागरमें नहीं हुवती । यह असत् है, ऐसा समझकर जिसकी समस्त सांसारिक वस्तुओंमें आस्था नहीं रह गयी है. उस सर्वज्ञको मिथ्या अविद्या अपने अङ्कमें नहीं ले सकती-चंगुळमें नहीं फँसा सकती । श्रीराम ! अत्यन्त विरक्त, अपने पारमार्थिक खरूपमें स्थित और वासस्थानमें सब प्रकारकी अहंता-ममतासे रहित हो तथा न्यायप्राप्त कार्यमें तत्पर रहते हुए भी रागरहित हो तुम आकाशके समान निर्िंत हो जाओ; क्योंकि कर्ममें लगे रहनेपर भी जिस ज्ञानी महापुरुवकी उसमें न तो इच्छा ( राग ) है और न अनिच्छा (द्वेष ) ही है, उसकी बुद्धि जलसे कमलदलकी भौति कभी लिप्त नहीं होती । तुम्हारी इन्द्रियाँ और मन गौणी वृत्तिसे दर्शन और स्पर्श आदि कार्य करें या न करें, तुम सर्वथा इच्छारहित हो अपने वास्तविक खरूपमें स्थित रहो। यह संसार-सागर वासनाओं-के जलसे भरा हुआ है। जो शुद्ध बुद्धिरूप नौकापर आरूढ़ हैं, वे ही इसके पार जा सके हैं। दूसरे लोग तो हुव ही गये हैं । जो नित्य तृप्त, शुद्ध एवं तीक्ष्ण बुद्धि-वाले जीवन्मुक्त महात्मा हैं, उन्हींके आचारोंका अनुसरण करना चाहिये, भोग-लम्पट दीन-हीन शठींके आचरणींका नहीं । महात्मा पुरुष सब कुछ नष्ट हो जानेपर भी खिन नहीं होते, देवताओंके उद्यानमें भी आसक्त नहीं होते और शास्त्र-मर्यादाका कभी त्याग नहीं करते । महात्मा पुरुष इच्छारहित तथा न्यायप्राप्त व्यवहारका अनासक्तभावसे अनुसरण करनेवाले होते हैं। वे देहरूपी रथका आश्रय ले परमात्माके खरूपमें स्थित हो आसक्ति-शून्य होकर विचरते हैं । परम सुन्दर श्रीराम ! तुम भी ययार्थ एवं विस्तृत विवेकको प्राप्त कर चुके हो । अपनी इस पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिके वलसे सदा विज्ञानानन्द्रधन आत्मखरूपमें स्थित हो ।

श्रीरामजीने कहा---भगवन् ! आप सम्पूर्ण धर्मिके ज्ञाता और समस्त नेदाङ्गोंके पारंगत निद्वान् हैं । आपके पवित्र उपवेशसे में आश्वस्त पुरुषके समान अपने खरूपमें नित्य स्थित हूँ । प्रवचन करते समय आपके मुख्यसे जो उदार भावोंसे युक्त, सुस्पष्ट, सुन्दर तथा प्रमात्माके खरूपको प्रकाशित करनेवाले बचन निकलते हैं, उन्हें सुनते-सुनते मुझे तृति नहीं होती—अधिकाधिक सुननेकी इच्छा बहती जाती है । आपने श्रुति-पुराण आदि शाखोंके आधारपर कमल्योंनि ब्रह्माकी जो उत्पत्ति कही थी, उसका पुन: स्पष्टस्पसे वर्णन कीजिये।

दूसरे-दूसरे विचित्र ब्रह्माण्डोंमें भी वहत-से विभिन्न आचार-व्यवहारवाले सहस्रों प्राणी विचरते हैं । इसी प्रकार अन्यान्य समयोंमें उत्पन्न होनेत्राले अनन्त भवनोंमें दूसरे-दूसरे वहत-से प्राणी एक ही समय अधिक संख्यामें उत्पन्न होंगे। महाबाहो ! उन ब्रह्माण्डोंमें उन ब्रह्मा आदि देवताओंकी उत्पत्तियाँ विचित्र-सी हुई बतायी गयी हैं। महासर्गके आरम्भकालमें कभी तो ब्रह्मा कमलसे उत्पन्न होते हैं, कभी जलसे, कभी अण्डसे और कभी आकाशसे प्राद्रभूत होते हैं। विभिन्न सृष्टियोंमें कोई भूमि केवल मिट्टीके रूपमें प्रकट हुई तो कोई पुगरीली थी, कोई सुवर्णमयी थी और कोई ताम्रमयी थी । इस ब्रह्माण्डमें भी भिन्न-भिन्न प्रकारके कितने ही आश्चर्यमय जगत् हैं। इस सचिदा-नन्द्रघन परब्रह्मस्वरूप महाकाशमें अनन्त जगत् महासागरकी तरङ्गोंके समान उत्पन्न और विर्छान होते रहते हैं । जैसे समद्रमं लहरें और मरु-मरीचिकामें जलकी धाराएँ उत्पन्न होती हैं. उसी प्रकार परब्रह्म परमात्मामें अगणित विश्वकी शोभा प्रकट होती है। (तात्पर्य यह कि जैसे सूर्यकी किरणोंमं जळकी प्रतीति मिथ्या है, उसी प्रकार सचिदा-नन्दघन परमात्मामें इस जड जगत्का बैभव मिथ्या ही प्रतीत हो रहा है।) जैसे वर्षा आदि ऋतुओंमें मच्छरोंके समृह उत्पन्न हो-होकर सब ओर भर जाते हैं और फिर नष्ट भी हो जाते हैं, उसी प्रकार ये संसारकी सृष्टियाँ उत्पन्न और नष्ट होती रहती हैं: यह नहीं ज्ञात होता

कि ये सदा उत्पन्न और नष्ट होनेनाळी सृष्टि-परम्पराएँ परमात्मामें कन्नसे आरम्भ हुईँ। ये सृष्टियाँ पूर्व-से-पूर्व कालमें थीं और उससे भी पहले निषमान थीं। इस प्रकार अनादिकालसे इनकी परम्पराएँ चल रही हैं। जैसे समुद्रमें निरन्तर लहरें उठती रहती हैं; उसी तरह परमात्मामें सदा ही ये सृष्टियाँ उत्पन्न एवं निष्ठीन होती रहती हैं। देवता, असुर और मनुष्य आदिसे युक्त ये समस्त प्राणी नदीकी तरङ्गोंके समान उत्पन्न हो-होकर निष्ठीन होते रहते हैं। जैसे मिद्दीकी राशिमें घड़े और अङ्कुरसें पत्ते निष्ठमान रहते हैं, उसी प्रकार भनिष्यमें होनेनाळी अन्य सृष्टि-परम्पराएँ भी परम्रझ परमालामें स्थित हैं।

श्रीराम ! परमात्माके खरूपमें जो वस्तुत: विद्यमान नहीं हैं--बिना हुए ही प्रतीत होती हैं, ऐसी इन विलक्षण स्रष्टियोंमें ब्रह्माकी विविध विचित्र उत्पत्तियाँ बीत चकी हैं। वास्तवमें यह संसार मनके संकल्पका विस्तार-मात्र है । यही सर्वसम्मत सिद्धान्त है । मैंने केवल समझानेके लिये तुम्हारे समक्ष इस सृष्टि-क्रमका वर्णन किया है । फिर सत्ययुग, फिर त्रेता, फिर द्वापर और फिर कलियुग—इस प्रकार सारा जगत् घूमते हुए चक्रकी तरह बारंबार आता-जाता रहता है । जैसे प्रत्येक प्रात:-कालके बाद दिन आता है, उसी प्रकार पुनः मन्वन्तरोंके आरम्भ होते हैं । एकके बाद पुनः दूसरे कल्पोंकी परम्पराएँ चलती हैं और बारंबार कार्यात्रस्थाएँ प्राप्त होती रहती हैं। जैसे वृक्षमें विभिन्न ऋतुओंके अनुसार सारे फल-फूल आदि कभी अप्रकट रहते हैं और कभी समय पाकर प्रकट हो जाते हैं, उसी प्रकार परम तत्त्व परमात्मामें यह सारा जगत् कभी अव्यक्त रहता है और कभी व्यक्त हो जाता है। श्रीराम ! यह संसार कभी भी सत् नहीं है; क्योंकि सर्वशक्तिमान् परमात्मामें खभावसे ही सदा संसारका अत्यन्ताभाव है। महामते ! ज्ञानीकी दृष्टिमें यह सत्र कुछ ब्रह्म ही है । इसलिये 'संसार नहीं है' यह कथन सर्वथा यक्तियक्त ही है।

अज्ञानीकी दृष्टिमं संसारका कभी विच्छेद नहीं होता, वह सदा बना रहता है। इसिल्ये यह संसार-माया मिथ्या होती हुई भी मृदके लिये नित्य है, यह कथन भी युक्तिसंगत ही है। रघुनन्दन ! जगत् वारंबार उत्पन्न होता रहता है, इसिल्ये कभी इसका अभाव नहीं है—ऐसा जो कुछ लोगोंका कथन है, यह भी उनकी दृष्टिसे मिथ्या नहीं है। यह सब दृश्य पुनः-पुनः प्रकट होता है। वारंबार जन्म और मरण होते रहते हैं। सुख-दुःख, करण और कर्म भी वारंबार हुआ करते हैं। दिशाएँ, आकाश, समुद्र और पर्वत भी वारंबार उत्पन्न होते हैं। जैसे खिड़कीवाले घरेंमें एक ही सूर्यकी

प्रभा वारंबार अनेक रूपोंने प्राप्त होती है, वैसे ही यह सृष्टि प्रवाहरूपसे पुन:-पुन: चक्रकी माँति चळती रहती हैं। फिर दैत्य और देवता जन्म छेते हैं, पुन: छोक-छोका-लोंके क्रम प्रकट होते हैं, फिर रूमी और मोक्ष प्राप्त करनेकी चेटाएँ चाट्र होती हैं तथा पुन: इन्द्र और चन्द्रमाका आविभाव होता है। अनेकानेक दानव भी बारंबार जन्म छेते हैं तथा बारंबार सम्पूर्ण दिशाओंमें मनोहर चन्द्रमा, स्यं, वरुण एवं वायुका संचार होता रहता है। काळरूपी चुम्हार नाना प्रकारके प्राणीरूप प्याठोंको बनानेके छिये पुन: बड़े बेगसे निरंतर कल्प-नामक चाक्रको चळाने ळगता है। (सर्ग ४६-४७)

## विरक्त एवं विवेकयुक्त ज्ञानी तथा भोगासक्त मृङ्की स्थितिमें अन्तरः, जगत्को मिथ्या मानकर उसमें आस्था न रखने, देहाभिमानको छोड़ने और अपने विशुद्ध स्वरूप (परमात्मपद) में स्थित होनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जिनकी बुद्धि भोग और ऐश्वर्यके द्वारा नष्ट हो गर्या है तथा जो ऐहिक और पारलैकिक भोग एवं ऐखर्यके लिये सकामभावसे नाना प्रकारकी चेष्टाएँ करते हैं, ऐसे मूढ़ पुरुष सचिदानन्दघन परमात्माकी और ध्यान नहीं देते, इस कारण उनको परमात्माके यथार्थ खन्द्रपका अनुभन नहीं होता ( अर्थात् वे परम पुरुवार्थरूप परमात्माकी प्राप्तिसे विश्वत रह जाते हैं)। जो पुरुष विवेकयुक्त तीक्ष्णबुद्धिकी चरम सीमाको पहुँचे हुए हैं तथा जिन्हें इन्द्रियोंने अपने वशमें नहीं कर रक्खा है, वे इस जगत्की मायाका हाथपर रक्खे हुए बेलके समान प्रत्यक्ष अनुभव करते हैं। जो जीव विवेकपूर्ण विचारसे युक्त है, वह इस जगतकी अहंकारमूळक मायाको तुच्छ जानकर उसी तरह त्याग देता है, जैसे साँप केंचुळको । श्रीराम ! जैसे आगसे भुना हुआ बीज चिरकालतक खेतोंमें रहनेपर भी जमता नहीं, उसी प्रकार वह विवेकी पुरुष अनासक्तिको

प्राप्त हो दीर्वकालतक शरीरमें रहनेपर भी फिर जन्म नहीं लेता । किंतु अज्ञानी मनुष्य आधि-त्याधिसे बिरे हुए तथा आज या कल प्रातःकाल नष्ट हो जानेवाले इस क्षणभङ्कर शरीरके हितके लिये ही प्रयन्न करते हैं, आस्माके लिये नहीं ।

इसके बाद दाशूर मुनिका उपाख्यान सुनाकर विसप्तानें कहा—श्रीराम ! यह जड जगत् वास्तवमें है ही नहीं, ऐसा निश्चय करके इसमें सत्र ओरसे आसक्तिका त्याग कर देना चाहिये; क्योंकि जो वस्तु है ही नहीं, उसके प्रति विवेकशील पुरुषोंका विश्वास कैसे होगा । जैसे मनके संकल्पदारा कल्पित पुरुष अथवा मनोराज्यको, स्वप्नगत जन-समुदायको तथा श्रमसे प्रतीत होनेवाले दो चन्द्रमाओंकी आकृतियोंको तुमं देखते हो, उसी प्रकार मनकी भावनासे ही उत्पन्न हुए इस सम्पूर्ण दस्य प्रपञ्चको भी देखना चाहिये (अर्थात् इसे मिथ्या समझकर इसके प्रति राग-देष नहीं करना

चाहिये ) । निप्पाप खनन्दन ! पदार्थींके सौन्दर्यका चिन्तन करनेसे जो उनके प्रति आन्तरिक आस्था होती है. उसका प्रणेत: परित्यम करके तुम जिस चिन्मय स्वरूपसे स्थित हो, वही तुम्हारा वास्तविक रूप है । उसी रूपसे इस जगतमें तम लीलाप्रवंक विचरण करो । सब पदार्थोंके भीतर विद्यमान रहते हुए भी जो सबसे अतीत है, वह परमात्मा तुम्हीं हो । तुम्हारे सकाशमात्रसे यह नियति विस्तारको प्राप्त होती है । जैसे सब प्रकारकी इच्छाओंसे रहित सूर्यदेवके आकाशमें स्थित होनेपर जगतुके सत्र व्यवहार होने लगते हैं, उसी प्रकार इच्छारहित परमात्माकी सत्तासे ही समस्त कार्य सम्पन्न होते हैं । जैसे रत्न ( सूर्यकान्त एवं चन्द्रकान्त मणि आदि ) में प्रकाश करनेकी इच्छा न होनेपर भी उसकी स्थितिमात्रसे स्वतः प्रकाश होने लगता है, उसी प्रकार इच्छारहित परमात्माके सकाशसे ही इस जगत-समुदायकी प्रशृति ( व्यवहारचेष्टा ) होती रहती है । सचिदानन्द परमात्मा सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे अतीत होनेके कारण वास्तवमें कर्ता और भोक्ता नहीं है. किंत इन्द्रियोंमें व्यापक होनेके कारण वही कर्ता और भोक्ता भी माना जाता है । 'मैं सबके भीतर स्थित और अकर्ता हुँ'---ऐसी सुदृढ़ धारणाके साथ विवेकी पुरुष

प्रवाहरूपसे प्राप्त हुए कार्यको करता रहे. तो भी वह उससे लिप्त (बद्ध ) नहीं होता । चित्तमें प्रवृत्तिका अभाव होनेसे मनुष्य उपरतिको प्राप्त होता है । जिसको यह निश्चय हो गया है कि मैं यहाँ कुछ भी नहीं करता, अर्थात जो कर्तापनके अभिमानसे रहित हो गया है। ऐसा कौन पुरुष भोग-समूहोंकी कामना मनमें छेकर किसी कार्यको करेगा अथवा छोडेगा । इसलिये सदा 'मैं कर्ता नहीं हुँ' इस भावनाको जगाये रखनेसे पुरुषके लिये परम अमृतमयी समता ही शेष रहती है। भें यह हूँ, में यह नहीं हूँ; मैं इसे करता हूँ और इसे नहीं करता? इस तरहके भावोंका अनुसंधान करनेवाळी दृष्टि वास्तवमं संतोषजनक नहीं होती। भी शरीर हूँ-एसी धारणापूर्वक जो स्थिति है, वही कालसत्र नामक नरकका मार्ग है। वही महावीचि नरकका जाल है और वहीं असिपत्रवनकी पंक्तियाँ है। उस देहाभिमानका सर्वथा प्रयत्नप्रविक त्याग करना चाहिये। मैं यह दश्यक्ष कुछ भी नहीं हूँ, किंतु साक्षात सचिदानन्द परमात्मा हैं---ऐसा निश्चय करके तम अपने उस सर्वोत्तम खरूपमें सदा स्थित रही, जिसमें श्रेष्ठ साध, ब्रह्मवेता पुरुष स्थित हुए हैं। (सर्ग ४८-- ५६)

# वासना, अभिसान और एपणाका त्याग करके परमात्मपदमें प्रतिष्ठित होनेकी प्रेरणा तथा तत्यज्ञानी महात्माकी महत्तम स्थितिका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—श्रह्मन् ! आपने अपनी उत्तम उक्तियोंद्वारा जो यह सुन्दर बात कही है, वह सर्वथा सत्य है । समस्त मूर्तोकी सृष्टि करनेवाले परमातमा अकर्ता होते हुए ही कर्ता हैं और अभोक्ता होते हुए ही मोक्ता हैं। प्रभो ! जो सबका अधिष्ठान और समस्त प्राणियोंके हृदयमें स्थित है, उस सर्वेश्वर, सर्वव्यापी, सिबदानन्द निर्मल पदस्तरूप ब्रह्मका मेरे हृदयमें प्रत्यक्ष अनुभव होता है।

श्रीवसिष्ठजी बोले—-रष्टुनन्दन ! आत्मा ही आत्माको जानता है, आत्माने ही आत्माको संसारी बनाया है अर्थात् इसने स्वयं ही अज्ञानके कारण अपने-आपको संसार-बन्यनमें वाँचा है । आत्मा ही अपने ज्ञानके द्वारा पित्र होकर सिबदानन्दस्वरूप परमात्माको प्राप्त होता है । जो बासनाओंके बन्धनमें वाँचा है, उसीको बद्ध कहा गया है। वासनाका अभाव ही मोक्ष है। (वासनाओंका सर्वश्र क्षय हो जानेपर साधक संसारके बन्धनोंसे सट्टाके

लिये मुक्त हो जाता है।) अतः मन, बुद्धि आदिसे यक्त सम्पूर्ण वासनाओंका त्याग करके जिस इत्तिके द्वारा उन सबका त्याग किया जाता है, उस बुद्धिवृत्तिका भी त्याग कर दो अर्थात् उससे सम्बन्धरहित हो जाओ और सबका अभाव हो जानेपर जो एकसात्र नित्य सचिदानन्द्रघन प्रमातमा ही छोष रहता है, उसीमें अविचलभावसे स्थित रहो । श्रद्ध बुद्धिसे युक्त रघुनन्दन ! प्राणोंके स्पन्दनपूर्वक कळना ( चेष्टा एवं संकल्प ), काल, प्रकाश एवं तिमिर आदिका तथा वासना और विषयोंका ( इन्द्रियों तथा समूख अहंकारका ) सर्वथा त्याग करके उनसे सम्बन्धरहित होकर जो तम आकाशके समान सौम्य ( निर्में ), प्रशान्त-चित्त तथा चिन्मयरूपसे विराज रहे हो, उसी सर्वसम्मानित रूपमें स्थित रहा। जो परम बुद्धिमान् पुरुष सबका हृद्यसे परित्याग करके सव विक्षेपोंके कारणभूत अभिमानसे रहित हो जाता है, वह साक्षात ग्र.इ. ब.इ. मुक्तखरूप परमेश्वर है। जिसके हृदयमें अभिमानका अत्यन्त अभाव हो गया है, ऐसा विद्युद्ध अन्तः करणवाटा ज्ञानी महात्मा ध्यान, समावि अथवा कर्म करे या न करे, सदा मुक्त ही है; क्योंकि जिसका गन सर्वथा वासनारहित हो गया है, उसे न तो कमेंकि त्यागसे कोई प्रयोजन है और न क्रमेंकि अनुष्ठानसे ही । जप, ध्यान और समाधिसे भी उसका कोई प्रयोजन नहीं है। मैंने शास्त्रका अच्छी तरह विचार किया और चिरकाळतक सत्प्रहर्षोंके साथ परामर्श करके यही सार निकाला कि सम्प्रर्ग वासनाओंसे रहित हुए सचिदानन्द्धन प्रमात्माके निरन्तर मनन्द्धप मौनसे वहकर दूसरा कोई उत्तम पद नहीं है । दसों दिशाओंमें घूम-चूमकर मैंने सारी दर्शनीय वस्तुओंको देख लिया; उनमें कुछ ही लोग ऐसे दिखायी दिये. जो परमात्माके खरूपका यथार्थ अनुभव करनेवाले हैं।

मनष्यके जो कोई भी लोकिक ग्राम आयोजन हैं और जो भी उनके व्यावहारिक सत्कर्म हैं, वे सब केवल शरीरका निर्वाह करनेके लिये ही हैं, आत्माके लिये नहीं । पाताल, भूतल, खर्गलोक, ब्रह्मलोक और आकाशमें कुछ ही ऐसे प्राणी दक्षिगोचर होते हैं, जिन्हें सचिदानन्द परमात्माका ययार्थ बोध हो गया हो । जिस ज्ञानीके 'यह प्राह्य है, यह त्याज्य है' इस तरहके अज्ञानजनित निश्चय नष्ट हो गये हैं. ऐसा वर्तव्याकर्तव्य-दृष्टिसे रहित ज्ञानी महात्मा अत्यन्त दुर्लभ है। प्राणी चाहे लोकमें राज्य करे, चाहे गेव या जलमें प्रवेश कर जाय: परंत परमात्माकी प्राप्तिके विना उसे परम शान्ति नहीं मिल सकती। जो हिन्द्याची शबओंका दमन करनेमें श्रासीर हैं, जनाव्या ब्याका विनाश करनेके लिये उन्हीं महाबुद्धिमान महापुरुपोंकी सेवा करनी चाहिये । पातालमें और खर्गमें सर्वत्र पाँच ही भूत हैं, छठा कुछ भी नहीं है । फिर धीर मनुष्योंकी बुद्धि कहाँ अनुरक्त हो ( क्योंकि सर्वत क्षणभङ्गर पदार्थोंकी ही उपलब्ध होती है )। शासके अनुसार निष्कामभाव-रूप युक्तिसे व्यवहार करनेयाले विवेकी परुपके लिये संसार गौके खरके समान अनायास ही ठाँव जाने योग्य है । परंत जिसने उपर्यक्त यक्तिका दरसे ही परित्याग कर दिया है, उस अज्ञानीके लिये यह संसार महाप्रलयकालीन महासागरके समान दुस्तर है । पातालसे लेकर खर्गपर्यन्त इस जगतुमें ज्ञानी महात्मा पुरुषके लिये कोई भी कर्तव्य नहीं है । जैसे मन्द-मन्द वायुके चलनेसे पर्वत नहीं हिळता, वेसे ही भोग-समृहोंसे तत्त्वज्ञानी पुरुष नहीं विचलित होता । जैसे बादल आकारामें बारंवार छा जानेपर भी उसे अपने रंगमें नहीं रँग सकते, उसी प्रकार संसारके ये विषय-भोगरूए कोई भी पदार्थ पुन:-पुन: प्राप्त होनेपर भी विशाल-हृदय तत्त्वज्ञानी महात्मा परुषको आसक्त नहीं कर सकते। (सर्ग ५७)

#### परमात्मभावमें स्थित हुए कचके द्वारा सर्वात्मत्वका बोध करानेवाली गाथाओंका गान, भोगोंसे वैराग्यका उपदेश तथा सवकी परमात्मामें स्थितिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्युनन्दन ! इसी पूर्वीक वस्तुके विषयमें पहले बृहस्पतिके पुत्र कचने जो पवित्र गाथाएँ गायी थीं, उनका मैं वर्णन करता हूँ; सुनो । एक समय मेरु पर्वतके किसी वनप्रान्तमें देवगुरु बृहस्पतिके पुत्र कच ब्रह्मविचारमें तत्पर होकर रहते थे। वहाँ उन्होंने सुनी हुई ब्रह्मविद्याका बारंबार मनन और निदिध्यासन करके आत्मामें परम शान्ति प्राप्त कर ली थी। इसलिये उनकी बुद्धि प्रमात्माके यथार्थज्ञानरूपी अमृतसे परिपूर्ण थी । विरक्त एवं विवेकी पुरुषोंके लिये अनादरके योग्य जो यह आपातरमणीय पाञ्चभौतिक दश्य जगत् है, इसमें उनकी बुद्धि नहीं लगती थी । दश्य-प्रपञ्चके प्रति आदर न होनेके कारण उसमें उनका मन नहीं लगता था। इसलिये एकमात्र सचिदानन्द घन परमात्माके अतिरिक्त दसरी किसी वस्तुको न देखते हुए उन्होंने अत्यन्त विरक्त पुरुषकी भाँति अकेले एकान्त स्थानमें हर्ष-गद्गर वाणीद्वारा यह उद्गार प्रकट किया ।

अहो ! जैसे महाप्रलयके जलसे समस्ता संसार भरा रहता है, उसी प्रकार सम्पूर्ण विश्व परमालासे परिपूर्ण है । दु:ख, जीवात्मा और सुख एवं दिशाओंसे थिरा हुआ सुमहान् आकाश—ये सव परमात्मा ही हैं, ऐसा मुझे अनुभव हो गया; अतः उसी आनन्दमय परमात्माके ज्ञानसे मेरे सारे दु:ख नष्ट हो गये हैं । बाह्य एवं आम्यन्तर भावोंसे युक्त इस देहमें, जपर-नीचे और पूर्व आदि दिशाओंमें तथा इथर-उथर परमात्मा ही हैं । परमात्माके अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु कहीं नहीं है \*। समी जगह परमात्मा स्थित हैं । सव कुळ परमात्ममय ही है । यह सव जगत् परमात्मा ही है, अतः मैं सदा परमात्मा ही है । यह

स्थित हूँ । मैं नित्य विज्ञानानन्दघन परमात्मस्वरूप हूँ और एकार्णवके समान सर्वत्र मुख्यूर्वक विश्वामान हूँ—
इस प्रकारकी भावना करके क्रमशः घण्टानादकी तरह 
ऑकारका उच्चारण करते हुए वे उस मेरु पर्वतके कुञ्जमं 
बैठे रहे । श्रीराम! वे कल्पनारूपी कल्ड्रक्से रहित होनेके 
कारण ग्रुद्धरूपमें स्थित थे । उनके प्राणोंका स्पन्दन 
हृदयमें निरन्तर लीन था और वे शरकालके मेघरहित 
आकाशकी भाँति निर्विकार भावसे स्थित थे । ऐसी 
स्थितिमें पहुँचे हुए महात्मा कत्वने उपर्युक्त गाथाओंका 
गान किया था ।

रघुनन्दन ! इस जगत्में खाने-पीने और स्नी-समागमके अतिरिक्त उत्तम पुरुषार्थरूप शुभ वस्तु कुछ भी नहीं है--अज्ञानियोंके इस कथनपर विचार करके परम पदमें आरूढ़ हुआ महान् पुरुष यहाँ किस वस्तुकी वाञ्छा कर सकता है ? जो मूड़ एवं असाधु पुरुष कृपणोंके सर्वखभूत-आदि, मध्य एवं अन्तमें भी विनाशशील भोगोंद्वारा संतप्ट होते हैं, वे पद्मश्रों और पश्चियोंके समान गये-बीते हैं । जो संसारमें इन मिथ्या विषयभोगोंको सत् मानते हैं-इनकी स्थिरतापर विश्वास करते हैं, वे मनुष्योंमें गदहोंके समान हैं, उनका जीवन व्यर्थ है। सारी पृथ्वी मिट्टी ही है । समस्त वृक्ष काष्ट्रमय ही हैं और सभी शरीर हड्डी-मांसके पुतले ही हैं। नीचे पृथ्वी है तथा ऊपर और आगे-पीछे आकाश है; फिर यहाँ सुख देनेके लिये कौन-सी अपूर्व वस्त है ? उत्पन्न और विनष्ट होनेवाळी, अनित्य तथा मन और इन्द्रियोंके संयोगसे प्रकट हुए समस्त भोग वास्तवमं मिथ्या ही हैं। हड़ियोंके समृहको अपने शरीरकी संज्ञा देनेवाले पुरुषके द्वारा अपनी प्रेयसी कहकर एक रक्त-मांसकी पुतलीका सादर आलिङ्गन किया जाता है। यह संसारको मोहित करनेवाले कामका ही क्रीडा-विलास है । श्रीराम ! यह सारा जगत् मृढ पुरुषोंकी दृष्टिमं ही सत्य और स्थिर है। उन अज्ञानी मनुष्योंके लिये ही यह संतोषदायक होता है। विवेकशील

<sup>#</sup> इस विपयमें श्रुतिका मी कथन है—आत्मेवाधस्ता-दात्मोपरिष्टादाच्मा पश्चादात्मा पुरस्तादात्मा दक्षिणत आत्मोत्तरत आत्मेवेद % सर्वमिति ( छा० उ० ७ । २५ । २ ) । अर्थात् परमात्मा ही नीचे हैं। परमात्मा ही ऊपर है, परमात्मा ही पीछे हैं। परमात्मा ही आगे हैं। परमात्मा ही दायों ओर है। परमात्मा ही बायों ओर है और परमात्मा ही यह सब है ।

पत्र विरक्त पुरुषको इससे संतोष नहीं प्राप्त होता; क्योंकि उनकी दृष्टिमं यह समस्त संसार क्षणमङ्कुर एवं विनाश-शील है। भोगोंकी वासना ऐसी विषेठी होती है कि उन विपयोंका उपभोग न करनेपर भी विषकी तरह मूर्च्छा ( मोह ) पैदा कर देती है।

महाबाहु श्रीराम ! सृष्टिकी व्यवस्था करनेवाले पितामह भगवान् ब्रह्मा जब समाधिसे उत्थित होते हैं, जब यह जगत्रूपी जीर्ण घटीयन्त्र अपनी व्यवस्थाके अनुरार चाछू होता है और प्राणीरूपी घट वासनारूपी रस्सीसे बँधकर जीवनकी इच्छासे अपने कर्मानुसार नीचे-ऊपर आने-जाने लगते हैं, तबसे निरन्तर कुळ जीव इस भवकूपसे निकलते हैं और कुछ इसके भीतर प्रवेश करते हैं। श्रीराम ! अनादि-अनन्त ब्रह्मपद्दसे उत्पन हुए जीव-ससुदाय उसी तरह ब्रह्ममें स्थित हैं, जंसे तरङ्गोंके समृह ससुद्रमें। पुण्यात्मा रखुनन्दन! संसारमें उत्पन हुए जी-जो पुरुष केवळ सात्त्विक भावसे सम्पन्न हैं, वे फिर कभी यहाँ जन्म प्रहण नहीं करते—सर्वथा मुक्त हो जाते हैं; परंतु जो सत्त्वगुणप्रश्नान राजस-प्रकृतिके पुरुष हैं, उनका इस जगत्में पुनर्जन्म छेना सम्भव है। जो परमात्मासे अविकार प्राप्त करके प्रधानरूपसे यहाँ आते हैं, ऐसे महान गुणशाळी पुरुष संसारमें दुर्छम हैं।

( सर्ग ५८--६० )

#### राजस-सान्विकी कर्मोपासनासे भृतलपर उत्पन्न हुए पुरुपोंकी स्थितिका वर्णन; जगत्की अनित्यता एवं परमात्माकी सर्वव्यापकताकी भावनाके लिये उपदेश; श्रीरामके आदर्श गुणोंको अपनाने एवं पौरुष-प्रयत्न करनेसे जीवन्मुक्त पदकी प्राप्तिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन! जो पूर्वजन्मकी राजस-सात्त्रिकी कर्मोपासनासे भूतळपर उत्पन्न हुए हैं, वे महान् गुणशाली पुरुष आकाशमें प्रकाशित चन्द्रमाके समान सदा मनोहर कान्तिसे युक्त एवं आनन्दमग्न रहते हैं। जैसे आकाशका भाग मेघ आदिसे मिलन नहीं होता, उसी प्रकार वे सांसारिक दु:खोंसे दुखी नहीं होते । जैसे सुवर्णनिर्मित कमल रात्रिमें संकुचित या मिलन नहीं होता, उसी प्रकार वे आपत्तिमें पड़नेपर भी शोकसे कातर नहीं होते । जैसे स्थावर वृक्ष आदि प्रारच्यभोगके अतिरिक्त दूसरी कोई चेष्टा नहीं करते, उसी प्रकार वे भी ज्ञान और ज्ञानके साधनोंके अतिरिक्त और कोई चेटा नहीं करते। जैसे बृक्ष अपने पुष्प और फल आदिसे सुशोभित होते हैं, उसी प्रकार वे भी अपने सदाचारोंसे शोभायमान होते हैं । जैसे चन्द्रमा क्षीण होनेपर भी कभी शीतलताका त्याग नहीं करता, उसी प्रकार वे आपत्तिकालमें भी अपने सौम्य खभावको नहीं छोडते । मैत्री \* आदि गुणोंसे कमनीयताको

 श्रं योगदर्शनमं वताया गया है—-भीत्रीकचणामुदितो-पेक्षाणां सुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावनातश्चित्तप्रसादनम् ।

प्राप्त हुई अपनी प्रकृतिसे ही वे नूतन पुष्पगुच्छोंसे विभूषित लतासे शोभायमान वनके वृक्षोंकी भाँति अद्भत शोभा पाते हैं । वे पुरुष सवपर समान भाव रखते, समता-रूप रसका अनुभव करते, सदा सौम्यभावका आश्रय होते. साधुओंसे भी बढ़कर साधु होते और अपनी मर्यादामें स्थित रहनेत्राले समुद्रकी भाँति शास्त्र-मर्यादामें स्थित रहते हैं । अतः महाबाहो ! आपत्तियोंकी पहुँचसे परे जो उनका पद (स्थान ) है, उसकी ओर सदा चळना चाहिये। मनुष्यको इस जगत्में सत्त्रगुणप्रज्ञान राजस पुरुषोंकी भाँति ऐसा बर्तात्र तथा सत्-शास्त्रोंका त्रिचार करना चाहिये, जिससे परमात्माकी प्राप्ति हो। इस प्रकार भावना करनेवाले पुरुषको सब वस्तुओंकी अनित्यताका भी विचार करना चाहिये। विशुद्ध बुद्धिवाटा पुरुष अज्ञानको बढ़ाने-वाले मिथ्याभूत अनात्मद्दर्शनका त्याग करके सांसारिक पदार्थिक विषयमें यह भावना करे कि ये सब-के-सब आपत्ति ही हैं; उनमें सम्पत्तिभावना कभी न करे। उस

( यो० द० १। ३३ ) प्सुर्खा, दुखी, पुश्यातमा और पापा-त्माओंके प्रति क्रमशः मित्रता, दया, प्रसन्नता और उपेक्षाकी भावनासे चित्त गुद्ध होता है।'

परम पुरुषार्थरूप अनन्त नित्य-विज्ञानानन्द्रधन ब्रह्मका भलीभाँति चिन्तन करना चाहिचे । कमेमिं अत्यन्त आसक्त नहीं होना चाहिये और अनर्थकारी जन-समुदायके साथ कभी नहीं रहना चाहिये। 'संसारकी सभी वस्तुओंके साथ सम्बन्ध-विच्छेद अवस्यम्भावी हैं। ऐसा विचार करके सदा श्रेष्ठ पुरुपोंका हो अनुसरण अथवा ( अनुकरण ) करना चाहिये । जैसे सतमं मनके पिरोये होते हैं, उसी प्रकार उस नित्य विस्तृत सर्वव्यापी सर्वभावित शिवखरूप परमपद ( परमात्मा ) में यह समस्त जगत, पिरोया हुआ है ( अर्थात् इस सम्पूर्ण जगत्मं परमात्मा व्याप्त हैं )। जो चेतन परमात्मा विशाल भुवनमण्डलको विभूषित करनेत्राले आकाशवर्ती सुर्यदेवमें विराजमान हैं, वे ही धरतीमें विलके भीतर रहनेवाले कीड़ेक पेटमें भी हैं। निष्पाप रघनन्दन ! जैसे यहाँ घटाकाशोंका महाकाशसे वास्तविक भेद नहीं है, उसी प्रकार शरीखर्ती जीवोंका परमात्मासे परमार्थतः भेदः नहीं है । श्रीराम ! जो उत्पन्न होकर विर्लान हो जाती है, यह वस्त वास्तवमें है ही नहीं । अत: यह जड संसार प्रतीतिमात्र है । यह सदा स्थिर नहीं रहता, इसिलिये इसे सत् नहीं कहा जा सकता । किंतु प्रतीत होता है, इसिक्ये इसे असत् भी नहीं कहा जा सकता । अतएव यह अनिर्वचनीय है ।

पहले विवेक और विचारसे युक्त धीर साधक शास्त्रके अनुसार परम बुद्धिमान् तत्त्वद्वानी श्रेष्ठ महापुरुगेंसे मिळकर उनके साथ सत्शास-विषयक विचार करें । विपय-तृष्णासे रहित तत्त्वद्वानसम्पन्न साधु महापुरुषके साथ परमात्मविषयक विचार करके परमात्माका ध्यान करनेसे परमपद प्राप्त होता है। शास्त्रोंके विचार, महापुरुषोंके सङ्ग, वैराग्य और अभ्यासरूप सत्कार्यसे युक्त पुरुष परमात्माके ज्ञानका पात्र होकर तुम्हारे समान शोभा पाता है। तुम ज्ञानवान् तथा नाना प्रकारके दिच्यागोंकी खान हो। तुम्हारा आचार-व्यवहार उदार है तथा तुम समस्त दोषोंसे रहित एवं दुःखहीन परमपदमें स्थित हो। तुम

उत्तम अनुभवसे सम्पन हो । अतः इस समय संसारमें पूर्वोक्त साधक मनुष्य राग-द्वेषहीन व्यवहारद्वारा तुम्हारी चेंप्रका अनुसरण करेंगे। जो लोकोचित आचारसे युक्त हो बाहर विचरण करेंगे, वे इानक्स्पी नौकासे युक्त बुद्धिमान पुरुप संसार-सागरसे पार हो जायँगे। जो तुम्हारे समान विद्युद्ध बुद्धिसे युक्त और समदर्शी है, वह उत्तम दृष्टिवाला सत्पुरुष गेरी वतायी हुई ज्ञानदृष्टियोंको प्राप्त करनेमें समर्थ होता है। जबतक तुम्हारा शरीर है, तवतक राग-द्वेप और इच्छा आदिसे रहित हो शास्त्रके अनुसार आचरण करते हुए स्थित रहो । ग्रुंड सार्त्विक जन्मवाले जीवनमुक्त पुरुषोंके जो परम सत्य एवं खामाविक शम, दम आदि गुण हैं, उनका सेवन करता हुआ साधारण पुरुष भी मरकर दूसरे जन्ममें जीवनमुक्त-पदको प्राप्त हो जाता है: क्योंकि जीव इस जगतमें जिन जाति-गुणोंका सदा सेवन करता है, दूसरे जन्ममें उत्पन्न होकर वह उसके अनुसार उसी जातिको प्राप्त होता है। ( तात्पर्य यह कि उत्कृष्ट जातिके गुर्गोक्ता सेवन करनेपर वह उत्तम जातिमें जन्म पाता है और अधम जातिके गणोंका सेवन करनेपर अधम जातिमें ही जन्म ग्रहण करता है।) कर्मों के अधीन हुए जीव पूर्वजन्मके सब भावोंको कर्मोंके अनुसार ही पाते हैं। पर्वतोंको भी लोग पराक्रमसे जीत लेते हैं, इसलिये मनुष्यको आत्मकल्याणके लिये तत्परतापूर्वकः परम पुरुषार्थ करना चाहिये । जीव सांखिक, राजस और तामस-किसी भी योनिमें क्यों न उत्पन्न हुआ हो, उसे कीचड़में फँसी हुई भोली-भाली गायकी तरह अपनी बुद्धिका धैर्यके साथ परम उद्योगपूर्वक संसाररूपी पङ्कसे उद्धार करना चाहिये। पुरुषोचित प्रयत्नसे ही उत्तमोत्तम गुणोंद्वारा सुशोभित होनेवाले सुमुक्ष पुरुष दूसरे जन्ममें जीवनमुक्त-पदको प्राप्त होते हैं। पृथ्वीपर, स्वर्गमें, देवताओंमें अथवा अन्यत्र भी कहीं कोई ऐसी वस्त नहीं है, जिसे सदृणसम्पन्न पुरुष अपने परुषार्थ या प्रयत्नसे प्राप्त न कर सके । ( सर्ग ६१-६२ )



भगवान् नृसिंहके द्वारा हिरण्यकशिपुका वध ( उपशम-प्रकरण, सर्ग ३०)

#### उपशम-प्रकरण

#### श्रीविसष्टिजीका मध्याह्वकालमें प्रवचन समाप्त करके सबको विदा देनेके पश्चात् अपने आश्रममें जाना और दैनिक कर्मके अनुष्टानमें तत्पर होना



श्रीवास्मीिकजी कहते हैं—वस्स भरद्वाज! राजा दशस्थकी वह सुन्दर सभा शरद्-श्रमुनें तारोंसे भरे हुए आकाशकी माँति निश्चल थी। महिष वसिष्ठ हृदयको आह्वाद प्रदान करनेवाला प्रस्म पवित्र प्रयचन कर रहे थे। श्रीरामचन्द्रजी प्रात:कालके प्रमुख्ल पङ्कजकी माँति प्रसन्ततासे खिल उठे थे। महाराज दशस्य वसिष्ठजीके वचनोंको उसी तरह रसके साथ सुन रहे थे, जैसे मयूर बृष्टिके कारण हुई आईतासे युक्त हो मेघ-गर्जनकी मधुर ध्विनको सुनते रहते हैं। उनके मन्त्री भी अपने चब्बल मनको समस्त भोगोंसे हटाकर दृढ प्रयत्नके द्वारा उपदेश-श्रवणमें लगे हुए थे। चन्द्रमाकी कलाके समान निर्मल लक्ष्मण वसिष्ठजीके उपदेश-वचनोंसे आस्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर चुके थे। उनके हृदयमें लक्ष्मभूत ब्रह्मका स्मुख्त विचक्षण हो गये थे। शत्रुकोंका दमन करनेवाले श्रमुष्ट भी चिक्तके

द्वारा पूर्णताको प्राप्त हो चुके थे और पूर्ण आनन्दको प्राप्त हो पूर्णिमाने चन्द्रमाकी भाँति सुशोभित हो रहे थे। मन्त्री सुमित्रके हृदयमें पहले दुःखोंकी ही चिन्ता वनी रहती थी; परंतु वह उपदेश सुनकर सुमित्र मित्रभाव ( सर्यखरूपता ) को प्राप्त हो गये । उनका हृदय-पङ्कज सूर्योदयकालके कमलकी भाँति खिल उठा । वहाँ बैठे हुए दूसरे-दूसरे ऋषियों तथा राजाओंके चित्तरूपी रत्न भलीमाँति धुल गये थे। उनमें विवेकजनित उल्लास-सा छा गया था। इतनेभें ही दसों दिशाओंको पूर्ण करती हुई मध्याह्नकालीन शङ्खध्विन प्रकट हुई, जो प्रत्यकालके मेघोंकी गर्जनाके समान गम्भीर और महासागरकी जलराशिके उद्घोषकी भाँति दूरतक सुनायी देनेवाली थी । वह शङ्खनाद सुनते ही महर्षिने अपना प्रवचन बंद कर दिया । दो घड़ीतक विश्राम कर लेनेके पश्चात् जब वह धनीभृत कोलाहल शान्त हो गया, तब वसिष्ठ मुनि पुनः श्रीरामचन्द्रजीसे बोले---'रघनन्दन ! आजका दैनिक प्रवचन यहींतक कहा जा सका है। शत्रसूदन ! इसके बाद जो कुछ कहना है, उसे मैं कल प्रात:काल कहूँगा । मध्याह्वकालमें नियमत: करने योग्य जो कर्तव्य द्विजातियोंके लिये प्राप्त है, उसे हमलोगोंको भी करना चाहिये, जिससे वह कर्म-परम्परा नष्ट न हो जाय । अतः सौभाग्यशाळी राजकुमार ! तुम भी उठो । आचारचतुर श्रीराम ! स्नान, दान और पूजन आदि समस्त आचारों तथा सत्कर्मीका अनुष्ठान करो ।

यों कहकर महर्षि वसिष्ठ उठ गये। साथ ही राजा दशस्य भी सभासदोंसिहत उठकर खड़े हो गये। राजालोग महाराज दशस्यको प्रणाम करके राजभवनसे

बाहर निकले । फिर सुमन्त्र और दूसरे-दूसरे मन्त्री महर्षि वसिष्ठ तथा राजा दशस्थको प्रणाम करके स्नान आदिके लिये चले गये । तदनन्तर वामदेव और विश्वामित्र आदि ऋपि-महर्षि वसिष्ठको आगे करके उनकी आज्ञाकी प्रतीक्षामें खड़े रहे । शत्रुओंका दमन करनेवाले राजा दशरथ मुनिसमुदायका संकार करके उनसे विदा ले अपने कार्यका सम्पादन करनेके लिये चले गये।



वनवासी मुनि वनमें और पुरवासी मनुष्य नगरमें दूसरे दिन प्रात:काल लौटनेके लिये चले गये । राजा दशस्य और वसिष्ठ मुनिके प्रेमपूर्वक अनुरोध करनेपर विश्वामित्रने

वसिष्ठजीके घरमें रात्रि वितायी । श्रेष्ठ ब्राह्मणीं, राजाओं मुनियों तथा श्रीराम आदि समस्त दशरथ-राजकुमारोंसे घिरे हुए सर्वलोकवन्दित श्रीमान् वसिष्ठजी उसी तरह अपने आश्रमको गये, जैसे कमल्योनि ब्रह्मा देव-समुदायके साथ ब्रह्मलोकमें पदार्पण करते हैं। तत्पश्चात अपने चरणोंपर गिरे हुए श्रीराम आदि समस्त दशरथ-राजकुमारों-को वसिष्ठजीने अपने आश्रमसे विदा किया और अपने घरमें प्रवेश करके उन उदारचेता महर्षिने द्विजजनोचित दैनिक कृत्य--पञ्च महायज्ञोंका अनुष्ठान सम्पन किया।



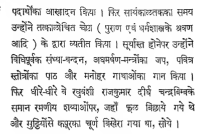
(सर्ग १)

## श्रीराम आदि राजकुमारोंकी तात्कालिक दिनचर्या, वसिष्ठजी तथा अन्य सभासदोंका पुनः सभामें प्रवेश, राजा दशरथद्वारा सनिके उपदेशकी प्रशंसा तथा श्रीरामकी उनसे पुनः उपदेश देनेके लिये प्रार्थना

समान मनोरम कान्तिवाले उन राजकुमारोंने घरमं जाकर अपने-अपने कार्योंका इस प्रकार सम्पादन किया । उन अपने-अपने भवनमें समस्त आह्विक कृत्य पूर्णस्वपसे सबने जलाशयोंमें स्नान किया और ब्राह्मणोंको अपनी सम्पन्न किया। महर्षि वसिष्ठ, महाराज दशर्थ, अन्यान्य शक्तिके अनुसार गौ, भूमि, तिल, सुवर्ण, शय्या, आसन, बस्न और वर्तन आदिका दान दिया। समर्ण



और मणियोंसे जटित होनेके कारण विचित्र शोभा धारण करनेवाले अपने घरों और देवालयोंमें उन्होंने भगवान् विष्णु, शंकर, अग्नि और सूर्य आदि देवताओंका पूजन



तदनन्तर प्रातःकालके तर्पघोषके साथ चन्द्रमाके समान सन्दर मुखवाले श्रीरामचन्द्रजी शय्यासे उठे, मानो कमळ-मण्डित सरोवरसे प्रफल्ट कमल प्रकट हो गया हो। तत्पश्चात प्रातःकालकी स्नानविधि सम्पन करके संध्या-वन्दन आदिसे निवृत्त हो थोड़े-से परिजनोंको आगे मेजकर पीछे खयं श्रीराम भी भाइयोंके साथ वसिष्ठजीके निवासस्थानपर गये । मुनिवर वसिष्ठ एकान्तमें समाधि लगाये बैठे थे और परमात्माका चिन्तन करते थे। श्रीरामने दूरसे ही कांवा झुकाकर मुनिको प्रणाम किया । उन्हें



किया । तत्पश्चात् पुत्र, पौत्र, सुहृद्, सखा, भृत्य और आँगनमें खड़े रहे, जवतक अन्यकारका नारा होकर बन्धु-बान्धत्रोंके साथ अपनी रुचिके अनुरूप भोज्य



प्रणाम करके वे विनययुक्त राजकुमार तत्रतक उस दिगङ्गनाओंका मुखमण्डल स्पष्ट दिखायी न देने लगा।

तइनन्तर अनेक राजा, राजकुमार, ऋषि और ब्राह्मण मौनमावसे वसिष्टजीके निवासस्थानपर आये । ऐसा लगता या मानो देवतालोग ब्रह्मलोकमें एकत्र हो रहे हों । वसिष्ठजीका वह निवासस्थान समागत जन-समुदायसे भर गया और राजाओंक संचरणसे राजमवनके समान सुशोमित होने लगा । फिर एक ही क्षणमें भगवान् वसिष्ठ समाधिसे विरत हुए और अपने चरणोंमें प्रणत हुए लोगोंको उचित आचार एवं उपचारसे अनुगृहीत करने लगे । तस्थात् मुनियं और विश्वामित्रजीके साथ श्रीमान् मुनिवर वसिष्ठ उसी प्रकार सहसा स्थपर आरूढ हुए. जैसे कमल्योनि ब्रह्मा



कमल्के आसनपर विराजमान हुए हों । राजाके महल्में पहुँचकर उन्होंने नतमस्तक हुई राजा दशरफ्की उस समिय महावीर राजा दशरफ तुर्तेत अपने सिंहासनसे उठकर मुनिके खागतार्थ तीन पग आगे बढ़ आये थे। तदनन्तर वहाँ दशरप आदि समस्त नरेशों, विसष्ठ आदि ब्रह्मियों, ब्राह्मणों, सुमन्त्र आदि मन्त्रियों, सौम्य आदि विद्वानों, श्रीराम आदि राजकुमारों, शुभ आदि मन्त्रियों, माल्य आदि मृत्यों तथा पौर अविदान साल्योंने समामें प्रवेश किया।

तत्पश्चात् जव वे सब-के-सब अपने-अपने आसनपर बैठ गये, उन सबकी दृष्टि वसिष्ठजीके सुखकी ओर लग गयी और सभाका कोलाहल शान्त हो गया, तब राजा दशरथने मेघ-गर्जनके समान गर्म्भार वाणीदारा मुनिके उपदेशमें विश्वास प्रकट करनेवाली पदावलियोंसे युक्त यह सुन्दर वचन मुनीश्वर वसिष्ठजीसे कहा---'भगवन ! कल आपने जो आनन्ददायिनी विशद वचनावळी सुनायी थी, उससे हमलोगोंको ऐसा आश्वासन मिला, मानो हमारे ऊपर अमृतराशिकी वर्षा हुई हो। जैसे अमृतराशिसे पूर्ण चन्द्रमाकी निर्मेट किरणें अन्धकार-को हटाकर अन्तःकरणको शीतल कर देती हैं, उसी प्रकार आप-जैसे महात्माओंके अमृततुल्य मधुर और निर्मल ये उपदेश-वाक्य अज्ञानान्धकारको दूर करके श्रोताओंके अन्त:करणको परम शान्ति प्रदान करते हैं। जैसे शीतरहम शशिकी किरणें अन्धकार-राशिको दर कर देती हैं, उसी तरह सजनोंके सद्पदेश मनके दुर्विचारों तथा शरीरकी सारी दुश्चेष्टाओंको मिटा देते हैं। मने ! जैसे शरदऋतमें वर्षाके काले मेध क्षीण होने लगते हैं, उसी प्रकार हमारे तृष्णा और लोभ आदि दोष, जो संसारमें वाँधनेके लिये श्रृङ्खलाखप हैं, आपके उपदेश-वाक्यसे क्षीण हो चले हैं। आपके उपदेशरूपी शरदत्रातसे हमारे हृदयाकाशमें स्थित संसार-वासना नामक कुहरा अब क्षीण होने लगा है।

श्रीविसिष्टजीने कहा—स्थुनन्दन ! महामते ! मैंने पूर्वापर-विचारसे युक्त जो वाक्यार्थ तुम्हारे लमक्ष उपस्थित किया था, क्या तुम्हें उसका स्मरण है ! माधुवादके एकमात्र भाजन साधुपुरुष ! वया तुम्हें स्मरण है कि यह जगत् सर्वशक्तिसम्पन्न परम्रहा परमात्मासे किस प्रकार प्रकट हुआ है ! श्रीराम ! बारंबार विचारपूर्वक हृदयमें दहतापूर्वक स्थापित किया हुआ तत्त्वज्ञान मनुष्यको मोक्षरूप सिद्धि देता है; किंतु जिसने उपदेशसे प्राप्त हुए तत्त्वचिन्तनको अवहेळनावश नष्ट कर दिया—

मुळा दिया, उस मनुष्यको उससे मोक्षरूपी फळ नहीं प्राप्त होता । रघुनन्दन ! जैसे विशाळ वक्षः स्थळवाळा धनवान् पुरुष अपने कण्टमें उत्तम जातिके मोतियोंकी माळा धारण करनेका अधिकारी होता है, उसी प्रकार जिसका हृदय विवेकसे सम्पन्न है, वह तुम्हारे-जैसा पुरुष ही धुविचारित एवं विशुद्ध उपदेश-बचनोंका योग्य पात्र होता है ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! कमलासन ब्रह्माजीके पुत्र महातेजस्वी श्रीवित्तष्ठ मुनिने जब श्रीरामचन्द्रजीको इस प्रकार कुछ बोलनेका अवसर दिया, तव वे इस प्रकार बोले ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—भगवन् ! सम्पूर्ण धर्मों के ह्याता मुनीश्वर ! में परम उदार होकर जो आपके उपदेशको समझ सका हूँ, यह आपके ही प्रभावका विस्तार है । आप मेरे लिये जो-जो आदेश देते हैं, वह सब मैं उसी रूपमें प्रहण करता हूँ, उसके विपरीत कुछ नहीं करता । उदारहृदय महर्षे ! आपने पहले जो मनोहर, पुण्यमय और पितृत्र उपदेश दिया है, वह सब मैंने अपने अन्तः करणमें क्रमशः धारण कर लिया है—ठीक

उसी तरह, जैसे कोई सन्दर और पवित्र रत्नसमृहको मालाके रूपमें गूँथकर अपने कण्टमें धारण कर ले। आपका अनुशासन हितकारक, मनोरम, पुण्यदायक और परमानन्द-प्राप्तिका साधन है। भला, कौन ऐसे सिद्ध पुरुष हैं, जो इसे शिरोधार्य नहीं करेंगे। आपका यह पवित्र उपदेश पहले श्रवंगकालमें ही परम मधुर लगता है. फिर मध्यकालमें---मनद और निदिध्यासनके समय शम आदिके सौभाग्यकी बृद्धि करता है तथा अन्तमें परम उत्तम मोक्षरूपी फलकी प्राप्ति करानेवाला होता है। आपका उपदेश कल्पवृक्षके पुष्पकी भाँति सदा विकासयुक्त, उज्ज्वल, अम्लान, ग्राम और अग्राम---देव-दानव, सभीको आनन्दमय बना देनेवाला और अक्षय शोभासे सम्पन्न है । यह हम सब लोगोंको अभीष्ट फल देनेत्राला हो । भगवन ! आप सम्पूर्ण शास्त्रोंके विचारमें विशारद हैं। विस्तत पुण्यरूपी जळराशिके एकमात्र महान् सरोवर हैं। महान वतधारी और पाप-तापसे रहित हैं। इस समय मेरे प्रति आप पनः अपनी उपदेश-वाणीके प्रवाह-का प्रसार कीजिये-सद्वपदेशरूपी अमृतका निर्शर (सर्ग २-४) बहाडये ।

# संसाररूपा मायाका मिथ्यात्व, साधनाका क्रम, आत्माके अज्ञानसे दुःख और ज्ञानसे ही सुखका कथन, आत्माकी निर्छेपता और जगतकी असत्ताका प्रतिपादन

श्रीविसष्टजीने कहा—परम घुन्दर आकृतिवाले रवुनन्दन ! अव तुम सावधान होकर इस उपशाम-प्रकरणको घुनो, जो उत्तम सिद्धान्तोंके कारण घुन्दर और मोक्ष-प्रद होनेके कारण हितकारक हैं। श्रीराम ! जैसे घुदह खंमे मण्डपको धारण करते हैं, उसी तरह राजस-तामस जीव सदा इस विशाल संसार-माथाको धारण करते हैं। शाखोंके अभ्यास, साधु-पुरुषोंके सङ्ग तथा सत्कर्मोंक अनुष्ठानसे जिनके पाप नष्ट हो गये हैं, उन्हीं पुरुषोंके अन्त:करणमें प्रज्वित दीपकके समान सार वस्तुका दर्शन करानेवाली उत्तम बुद्धि उस्पन्न होती है। खर्म

ही विवेक-विचारद्वारा अपने खरूपकी पर्यालोचना करके जबतक उसका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त किया जाता, तबतक ज्ञेय वस्तुकी उपलब्धि नहीं होती। जो वस्तु आदि और अन्तमें भी नहीं है, उसकी सत्यता कैसी ! जो वस्तु आदि और अन्तमें भी नित्य है, वही सत्य है, दूसरी नहीं। आदि और अन्तमें भी जिसकी सत्ता नहीं है, ऐसी मिथ्या वस्तुमें जिसका मन आसक्त होता है, उस मृह पशुतुल्य जन्तुक हृदयमें किस उपायसे विवेक पैदा किया जा सकता है।

रधनन्दन ! पहले शास्त्रके अभ्याससे, उत्तम वैराग्यसे तथा सत्पुरुपोंके सङ्गसे मनको पत्रित्र करना चाहिये। सौजन्यसे युक्त चित्त जब वैराग्यको प्राप्त हो जाय, तब शास्त्रोंके ज्ञान-विज्ञानसे गौरवशाली गुरुजनोंका अनुसरण करना चाहिये। फिर गुरुदेवके बताये हुए मार्गसे पहले सगुण परमेश्वरका ध्यान-पूजन आदि करे । यों करनेसे साधक उस परम पावन परमात्मपदको प्राप्त होता है। अपने अन्त:करणमें निर्मल विचारके द्वारा खयं ही आत्मा-का साक्षात्कार करे। मनुष्य तबतक संसाररूपी महासागरमें तिनकेके समान बहता रहता है, जबतक वह बुद्धि-रूपी नौकाद्वारा विचाररूपी तटपर पहुँचकर स्थिर नहीं हो जाता । जिसने त्रियेक-विचारके द्वारा जानने योग्य वस्तुको जान लिया है, उस पुरुषकी बुद्धि उसकी सारी मानसिक चिन्ताओंको उसी तरह शान्त कर देती है, जैसे प्रस्थिर जल बाछुके कणोंको नीचे दबा देता है । जैसे सुवर्णका ज्ञान रखनेवाला सुनार राखमें पढे हुए सोनेको 'यह सोना है, यह राख है' इस तरह स:फ-साफ समझ लेता है, अतः उसे सवर्णकी अप्राप्तिके कारण होनेवाला गोह नहीं सताता, उसी तरह यह जीव चिरकालतक विचारद्वारा अपने खरूपका परिज्ञान कर लेनेपर खतः अपने अविनाशी खरूपमें प्रतिष्ठित हो जाता है। इस दशामें उसके लिये यहाँ मोहका अवसर ही कहाँ रह जाता है । जिस पुरुषने तत्त्रका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त किया है, उसका मन यदि मोहग्रस्त होता है तो हो । किंतु जिसे सारतत्त्वका यथार्थ ज्ञान हो चुका है, उसमें तो मूढ़ताकी सम्भावना ही नहीं है-यह बात निश्चित रूपसे कही जा सकती है। जगत्के छोगो! जिसका यथार्थ ज्ञान नहीं हुआ, वह आत्मा ही तुम्हारे दु:खोंकी सिद्धिका कारण है। यदि उसका ठीक-ठीक ज्ञान हो जाय तो वह तम्हें अक्षय सख एवं शान्ति दे सकता है। मन् थो ! जिसने आत्मापर आवरण डाल स्क्ला है, ऐसे इस शरीरसे मिले-जुले हुए-से अपने आत्माका विवेक- द्वारा साक्षात्कार करके तुमलोग शीघ खस्थ हो जाओ । मानवो ! जैसे कीचड़में गिरे होनेपर भी सोनेका उस कीचड़के साथ तिक भी सम्बन्ध नहीं रहता, उसी प्रकार इस निर्मल आत्माका देहके साथ थोड़ा-सा भी सम्बन्ध नहीं है । प्रबुद्ध हुआ मन जब अपनी पारमार्थिक स्थिति-को मिथ्याभूत प्रपन्नसे पृथक् करके देखता है, तब इदयका अज्ञानान्धकार उसी प्रकार भाग जाता है, जैसे सर्योद्य होनेपर रात्रिका अँधेरा दूर हो जाता है।

जैसे घूळसे आकाश और जळसे कमळ ळिप्त नहीं होता, उसी प्रकार शरीरोंसे सम्बन्ध होनेपर भी आत्मा उनसे लित नहीं होता । जैसे नेत्रदोषके कारण आकाशमें बिन्दुओंके समान आकृतिवाले तिरमिरे दिखायी देते हैं और आकाशके निर्मल होनेपर भी उसमें मिलनताकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार आत्मामें सुख-दु:खका अनुभव मलिन बुद्धि-वृत्तिरूप अज्ञानके कारण ही होता है। सुख और दु:खन तो जड देहके धर्म हैं और न सर्वातीत विद्युद्ध आत्माके । ये अज्ञानके कारण ही अज्ञानीके अनुमवमें आते हैं और यथार्थ ज्ञानके द्वारा अज्ञानका नाश हो जानेपर किसीके भी अनुभवमें नहीं आते । खनन्दन ! वास्तवमें न तो किसीको कुछ सख है और न किसीको कुछ दु:ख ही है। सबको शान्त, अनन्त आत्मखरूप ही देखो।ये जो विस्तृत सृष्टियोंके दर्शन होते हैं, इन्हें जलमें तरङ्गों और आकाशमें मोरपंखोंके समान आत्मामें ही देखना चाहिये। अर्थात जैसे जल ही तरङ्गहरूपमें दीखता है, उसी प्रकार ब्रह्म ही जगतके रूपमें दृष्टिगोचर होता है तथा जैसे नेत्रोंके दोषसे मनुष्यको आकाशमें मयूर-पुच्छ-सा दिखायी देता है, पर वास्तवमें वह वहाँ होता नहीं, उसी प्रकार यह संसार वस्तुत: न होनेपर भी अज्ञानके कारण परमालामें दीखता है। सची बात तो यह है कि एक-मात्र ब्रह्मके सिवा दूसरी कोई वस्तु है ही नहीं।

शुद्ध बुद्धिवाले रघुनन्दन ! आत्मा और जगत् न

तो एक हैं और न अनेक ही हैं; क्योंकि जगत् असत् है अर्थात् ब्रह्मके सिवा दूसरी कोई वस्तु न होनेसे दैत भी नहीं है तथा ब्रह्मसे संसार पृथक् दीखता है, इसिल्यि एक भी नहीं कहा जा सकता । वास्तवमें अज्ञानके कारण अज्ञानीको बिना हुए ही यह संसार प्रतीत हो रहा है । निप्पाप श्रीराम ! यह सब निश्चय ही ब्रह्म है । इस प्रकार सब परमारमा ही है । वही सर्वत्र व्याप्त हो रहा है । मैं पृथक् हूँ और यह जगत् मुझसे पृथक् है, इस अम्मूर्ण कल्पनाका परित्याग करो । जैसे अग्निमें हिमकणकी कल्पना नहीं हो सकती, उसी प्रकार एक-मात्र अद्वितीय सर्वखरूप सिच्चितनन्दघन परमारमतस्वमें उससे भिन्न दूसरी वस्तुकी कल्पना ही नहीं हो सकती। रघुनन्दन ! इस परमारमामें न शोक है न मोह है, न जन्म है और न कोई जन्म लेनेवाला डी है । यहाँ

जो है, वही है—ऐसा निश्चय करके तुम दु:ख-सुख आदि इन्होंसे रहित, नित्य सत्त्वमें स्थित, योगक्षेमरहित, अदितीय, शोकशून्य और संतापद्दीन हो जाओ। परमसुन्दर श्रीराम! इस समस्त विस्तृत संसारकी रचना असत्यस्प है। इसकी असत्यताको जाननेवाळा तत्त्वज्ञानी पुरुष इस मिथ्याभूत प्रपञ्चके पीछे नहीं दौड़ता । तुम तत्त्वज्ञ हो । तुम्हारी कल्पनाएँ शान्त हैं। तुम रोग-दोषसे रहित हो और नित्य प्रकाशखरूप हो; अतः शोक-शून्य हो जाओ । अपने समस्त गुणोंसे राजाओं तथा प्रजाजनोंको आनन्दित करते हुए तुम इस भूतळपर पिताके दिये हुए इस एकच्छत्र राज्यका चिरकाळतक सर्वत्र समतापूर्ण दृष्टिके हारा मळीमाँति पाळन करते रहो । यहाँ कमोँका न तो त्याग उचित है और न उनमें राग होना ही उचित है । (सर्ग ५)

## कर्तव्य-बुद्धिसे अनासक्त एवं सम रहकर कर्म करनेकी प्रेरणा, सकाम-कर्मीकी दुर्गित और आत्मज्ञानीकी श्रेष्टताका प्रतिपादन तथा राजा जनकके द्वारा सिद्धगीताका श्रवण

श्रीविसष्टजी कहते हैं—श्रीराम ! मैं श्रुति, स्मृति और सदाचारसे युक्त समस्त व्यवहारको वासनाश्रूर्य होकर करता हूँ—इस प्रकार जो पुरुष कर्तव्य-बुद्धिसे कार्योमें प्रवृत्त होता है, वह मुक्त है । ऐसी मेरी मान्यता है । मानव-शरीरका आश्रय लेकर भी कोई मृढ़ पुरुष सकामभावसे कमोमें रत हैं, इसल्यि वे खर्गसे नरकमें और नरकसे पुन: खर्गमें आते-जाते रहते हैं । कुछ लोग न करनेयोग्य कमोमें आसक्त हैं और करनेयोग्य कर्तव्यसे विरत हैं; ऐसे पुरुष मरकर नरकसे नरकको, दु:खसे दु:खक्ते और भयसे भयको प्राप्त होते रहते हैं । उनमेंसे कितने ही जीव अपने वासनाख्य तन्तुओंसे बंधे रहकर उपर्युक्त कर्मोंक फल भोगते हुए तिर्यग्-योनिसे स्थावरयोनिको और स्थावरयोनिसे तिर्यग्-योनिको आते-जाते रहते हैं । कोई-कोई ही मनके साक्षी आस्माका विचारके द्वारा अनुभव करके तृष्णाख्यी बन्धनको आहमा

तोड़कर परम कैंगल्यरूप पदको प्राप्त होते हैं। ऐसे आत्मज्ञानी पुरुष धन्य हैं। ऐसे पुरुषोंका श्रेष्ठता, मनोरमता, मैत्री, सौम्यभाव, करुणा और ज्ञान आदि सद्गुण सदा ही आश्रय लेते हैं। जो पुरुष समस्त कार्योंको कर्तव्य-बुद्धिसे करता रहता है तथा उन कार्योंको फलके पुष्ट या नष्ट होनेपर सब कार्योंमें सममाव रखता हुआ हुष और शोकके वशीभृत नहीं होता, उसके भीतर सारे इन्द्र उसी तरह मिट जाते हैं, जैसे दिनमें अन्यकार।

श्रीराम ! विदेह देशमें जनक नामसे प्रसिद्ध एक पराक्रमी राजा राज्य करते थे, जिनकी सारी आपत्तियाँ नष्ट हो चुकी थीं और सम्पत्तियाँ दिनों-दिन बढ़ रही थीं। उनका हृदय वड़ा उदार था। वे याचक-समृहोंके लिये कल्पमृक्ष थे (उनकी सारी इच्छाएँ पूर्ण करने थे, मित्ररूपी कमलोंको विकसित करनेके

लिये सर्यदेवके समान थे ), वन्ध-वान्धवरूपी फूलोंके विकासके लिये ऋतराज वसन्तके तल्य थे, ब्राह्मणरूपी कुमुद्रोंके छिपे शीतरिम चन्द्रमा थे और भगवान् विष्णके समान प्रजावर्गके पालनमें तत्पर रहनेवाले थे। एक दिनकी बात है, वे वसन्त ऋतमें खिले हुए पुष्पोंसे सशोभित रमणीय उपवनमं गये । उस मनोरम उद्यानमें अनुचरोंको दूर रखकर राजा पर्वतशिखरपर उगे हुए कस्त्रोंमं विचरण करने छगे। कमळनयन श्रीराम ! वहाँ किसी तमाल-वनके निकुञ्जमें कुछ सिद्ध पुरुष बैठे हुए थे. जो दूसरोंको दिखायी नहीं देते थे। पूर्वतों और उनकी कन्दराओंमें विचरनेवाले वे सिद्ध सदा एकान्त स्थानमें निवास करते थे । उनके मखसे कछ ऐसे उपदेशात्मक गीत निकले, जो श्रोताके हृदयमें परमात्मभावको जगानेवाले थे। राजाने उन गीतोंको सना, मानो वे उन्हींपर अनुप्रह करनेके लिये गाये गये थे । उन गीतोंके भाव क्रमशः इस प्रकार हैं---

कुछ सिद्ध बोले—इप्याना नेत्र आदि इन्द्रियोंद्वारा जो दर्य—विषयने साथ संयोग होता है, उससे जो विषय-सुखकी प्रतीति होती है, उसके द्वारा बुद्धिवृत्तिमें खयं सहज आनन्दरूपसे जो निश्चय प्रकट होता है, वही जिसका खभाव है तथा जो आस्पतत्त्वने परिशोधसे निरतिशय भूमारूपमें आविर्भूत हुआ है, उस विशुद्ध आस्मा या परमास्माकी हम निश्चल समाधिके द्वारा उपासना करते हैं।

दूसरे सिद्ध बोलं—वासनासहित द्रष्टा, दर्शन और दश्यकी त्रिपुटीको त्याग देनेपर जो विशुद्ध दर्शन या ज्ञानके रूपमें प्रकाशित होता है, उस विशुद्ध आत्माकी हम उपासना करते हैं।

अन्य सिद्धोंने कहा---अस्ति और नास्ति---इन दोनों पक्षोंके बीचमें उनके साक्षीरूपसे जो सदा विद्यमान है, प्रकाशनीय वस्तुओंको प्रकाशित करनेवाले उन पर-मात्माकी हम उपासना करते हैं।

दूसरें सिद्ध बोलें—जिसमें सब है, जिसका सब है, जिससे सब है, जिसके लिये यह सब है, जिसके द्वारा सब है तथा जो खयं ही सब कुळ है, उस परम सख्य आत्माकों हम उपासना करते हैं।

अन्य सिद्धोंने कहा — जो अकारसे लेकर हकारतक समस्त वर्णोंके रूपमें स्थित हो निरन्तर उच्चारित हो रहा है, अपने आत्मरूप उस परमात्माकी हम उपासना करते हैं।

दूसरे सिख बोले—जो इदय-गुफामें विराजमान दीतिमान् परमेश्वरको छोड़कर दूसरेका आश्रय लेते हैं, वे हाथमें आये हुए कौस्तुभ मणिको त्यागकर दूसरे तुच्छ रहोंकी इच्छा करते हैं।

अन्य सिद्धोंने कहा—सम्पूर्ण आशाओंका त्याग करनेपर हृदयमें स्थित ज्ञानका फल्रूप यह ब्रह्म प्राप्त होता है, जिससे आशारूप विष-बर्छ्यीकी मूल-परम्परा ही कट जाती है।

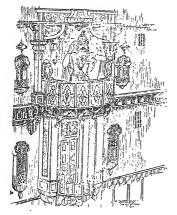
दूसरे सिख बोले—जो दुर्चुद्धि पुरुष भोग्यपदार्थोंकी अत्यन्त नीरसताको जानकर भी उनमें बारंबार अपने मनकी भावनाको बाँधता है, वह मनुष्य नहीं, गदहा है।

अन्य सिखोंने कहा-—जैसे इन्द्रने बज्जके द्वारा पर्वतोंको मारा था, उसी प्रकार बारंबार उठने और गिरने-बाले इन इन्द्रियरूपी सपींपर विवेकरूपी डंडेसे प्रहार करना चाहिये।

दूसरे सिङ बोले—उपशम या शान्तिकं पवित्र सुखको प्राप्त करना चाहिये; जो उत्तम शम (मनोनिग्रह ) से सम्पन्त है, उस पुरुषका विश्वद्ध चित्त ही शान्तिको प्राप्त होता है। जिसका चित्त शान्त हो गया है, उसीको अपने परमानन्दमय खरूपमें दीर्घकालके लिये उत्तम स्थिति प्राप्त होती है। (सर्ग ६—८)

# सिद्धोंके उपदेशको सुनकर राजा जनकका एकान्तमें स्थित हो संसारकी नथरता एवं आत्माके विवेक-विज्ञानको सचित करनेवाले अपने आन्तरिक उद्गार एवं निश्चयको प्रकट करना

श्रीविसष्टवी कहते हैं—स्वुनन्दन ! उन सिद्धगणोंके मुखसे निकले हुए उन उपदेशात्मक गीतों ( बचनों ) को सुनकर राजा शीघ्र ही निर्वेदको प्राप्त हो गये । वे अपने साथके सब लोगोंको घरकी ओर खींचते हुए उस उपवनसे चले और समस्त परिवारको अपने-अपने स्थानपर छोड़कर अकेले ही अपने ऊँचे महलपर चढ़ गये । वहाँ



लोककी वर्तमान अवस्थाओंका अवलोकन करते हुए वे व्याकुल हो इस प्रकार अपना उद्गार प्रकट करने लगे—
'हाय ! बड़े दु:खकी वात है कि जन्म, जरा, रोग और मरण आदिके कारण समस्त लोकोंकी जो अत्यन्त कष्टप्रद चक्कल दशाएँ हैं, उन्हींमें मैं बल्पूर्वक लोट-पोट रहा हूँ— आवागमनके चक्करमें पड़ा ृहुआ हूँ । जिस कालका कभी अन्त नहीं होता, उसका एक अत्यन्त अल्पतम अंश मेरा जीवन है । उस क्षणिक जीवनमें मैं आसक्त हो रहा हूँ, अपने मगको बाँचे रखता हूँ । केवल जीवन-कालतक रहनेवाल मेरा यह राज्य कितना है ? कुछ भी

तो नहीं है ! परंतु इतनेसे ही संतुष्ट होकर मैं मूर्ख मनुष्यके समान क्यों निश्चिन्त बैठा हूँ ?----मुझे अपनी इस मूढ़तापर दु:ख क्यों नहीं होता ? इस जगत्में ऐसी कोई वस्तु है ही नहीं, जो सत्य हो, रमणीय हो, उदार हो और किसीसे उत्पन्न न होकर नित्य निर्विकाररूपसे स्थित हो । फिर मेरी बुद्धि यहाँ किसमें लगे ?---कहाँ शान्ति प्राप्त करे ? जो वस्तु दुरस्य कही जाती है, वह भी वास्तवमें दूर नहीं है; क्योंकि वह मेरे मनमें वर्तमान है। ऐसा निश्चय करके मैं वाह्य पदार्थींकी भावना (चिन्तन) का त्याग कर रहा हूँ । प्रतिवर्ष, प्रतिमास, प्रतिदिन और प्रतिक्षण जो दु:खसे भरे हुए सांसारिक सुख वारंबार उपलब्ध होते हैं, वे वास्तवमें दु:खरूप ही हैं। आज जो बड़े-बड़े छोगोंके सिरमीर बने हुए हैं. वे ही कुछ दिनोंमें नीचे गिर जाते हैं। ऐ मेरे अभागे चित्त ! फिर इस जगत्की महत्तामें तुम्हारा यह कैसा विश्वास है ? यद्यपि मैं बुद्धिमान हूँ, तो भी जैसे सूर्यदेवके समक्ष उनके प्रकाशको दक लेनेगला काला मेघ आ जाता है, उसी प्रकार मेरे सामने यह आत्माक प्रकाशको छिपा देनेवाळा मोह सहसा कहाँसे आ गया ? ये महान् भोग मेरे कौन हैं ? ये भाई-बन्ध भी मेरे कौन हैं ? जैसे बालक मिथ्या ही भूतके भयसे व्याकुल हो उठता है, उसी प्रकार मैं इनमें ममतारूपी झुठे सम्बन्धकी कल्पना करके व्याकुल हो रहा हूँ।

भीं इन भोगों और सम्बन्धियों में खयं ही यह आस्था क्यों बाँघ रहा हूँ १ यह आस्था तो जरा और मृत्युकी सहेळी है—उनकी प्राप्ति करानेत्राळी है । साथ ही सदा उद्देगमें डाले रखनेत्राळी है । यह भोगों और बन्धु-बान्धवोंकी सम्पत्ति चली जाय या मलीमाँति स्थिर होकर रहे, इसके प्रति मेरा क्या आप्रह है १ जलमें उठनेवाले बुद्बुद्की शोमा जैसे मिथ्या होती है, उसी तरह यह

भोग आदि सम्पत्ति, जो इस रूपमें उपस्थित हुई है, मिथ्या ही है। प्राचीन नरेशोंके वे महान् वैभव, वे भोग और वे अच्छे-अच्छे स्नेही बन्ध-बान्धव आज कहाँ हैं ? वेसव इस समय स्मृतिपथको प्राप्त हो गये हैं--अब उनका वेवल स्मरणमात्र यहाँ शेष रह गया है । वे खरूपतः विद्यमान नहीं हैं। इस दृष्टान्तको सामने रखते हुए वर्तमान भोग आदि सम्पत्तिपर भी क्या आस्या हो सकती है ? पूर्ववर्ती भूमिपालोंके वे धन कहाँ हैं ? पूर्वकल्पोंमें ब्रह्माजीने जिनकी सृष्टि की थी, वे जगत, कहाँ चले गये ? जब पहलेका सब कुछ नष्ट हो गया, तब आजके इन वैभव-भोगोंपर मेरा यह कैसा विश्वास है ? जैसे जलमें अनन्त बुदबुद उटते और विळीन होते हैं, उसी तरह टाखों इन्द्र काटके गाटमें चले गये, तो भी मैं इस जीवनमें आस्या वाँघे बैठा हूँ ! साधु पुरुष मेरी इस मूढ़ता-पर हँसेंगे। करोड़ों ब्रह्मा चले गये। कितनी ही स्रष्टि-परम्पर।एँ आयीं और चली गर्यों। असंख्य भूपाल धूलके समान उड़ गये। फिर मेरे इस तुच्छ जीवनपर क्या आस्था हो सकती है ? यह, वह और मैं---यह तीन प्रकारकी कल्पना असत्यरूप ही है। अहंकाररूपी पिशाचसे प्रस्त हुए मनुष्यकी भाँति मैं क्यों अवतक मूर्खके समान विचारश्रन्य होकर बैठा रहा ? मैं इस व्याप्त हुई कालकी सुक्ष्म रेखासे प्रतिक्षण नष्ट होनेवाळी अपनी आयुको देखता हुआ भी नहीं देखता ! यद्यपि दिन-पर-दिन निरन्तर अब भी आते-जाते रहते हैं: फिर भी आजतक एक दिन भी ऐसा नहीं देखा, जिसमें मुझे नित्य एक सत्य परमात्मवस्तुका साक्षात्कार हुआ हो । मैं कष्टसे भी अत्यन्त कष्टको प्राप्त हुआ, एक दुःखसे दूसरे महान् दुःखमें फँसता गयाः परंतु आज भी इस जगत्के भोगोंसे विरक्त नहीं हुआ । जिन-जिन सुन्दर वस्तुओंमें मैंने दृढ़तापूर्वक स्नेह बाँधा. वे सब-की-सब नष्ट होती दिखायी दीं । फिर इस संसारमें उत्तम वस्तु क्या है ? मनुष्य जगत्के जिन-जिन पदार्थीमें आस्था बाँधता है-विश्वास करता है, उन-उन पदार्थीमें

उस मनुष्यके दुःखका प्रादुर्भाव बारंबार देखा गया है। मृद्ध मनुष्य बाल्यावस्थामें एकमात्र अज्ञानसे पीड़ित रहता है, युवावस्थामें कामदेवके वाणोंसे घायल रहता है तथा अन्तिम अवस्थामं स्त्री आदि कुटुम्बके पालन-पोषणकी चिन्तासे जलता रहता है। मला, अपने उद्धारका साधन वह कब करें ? दुर्बुद्धि पुरुष इस उत्पत्ति-विनाश-शील, रसहीन, विषम दुईशाओंसे दूषित तथा असार संसारमें क्या सार वस्त देख रहा है ? कोई सामर्थ्यशाली पुरुष राजसूय और अश्वमेध आदि सैकड़ों यज्ञोंका अनुष्ठान करके भी अधिक-से-अधिक महाकल्पपर्यन्त उपभोगमें आनेवाले खर्मको ही पाता है, जो महाकालकी दृष्टिसे उसका एक अत्यन्त अल्पतम अंश है । खर्गसे अधिक जो अनन्त, नित्य विज्ञानानन्द्यन ब्रह्म है, उसकी प्राप्ति उसे नहीं होती । कौन-सा वह खर्ग है और इस पृथ्वीपर या पातालमें कौन-सा ऐसा प्रदेश है, जहाँ दुष्ट भ्रमिरयोंकी भाँति ये आपत्तियाँ जीवको अभिसूत नहीं करतीं। ये आधियाँ ( मानसी व्यथाएँ ) अपने ही चित्तरूपी विलमें रहनेवाले सर्प हैं और ये व्याधियाँ शरीररूपी स्थलके ख़ुदे हुए क्षुद्र जलाशय हैं। इनका निवारण कैसे किया जा सकता है।

'सत् ( वर्तमानकालिक दृश्य ) के सिरपर असत्ता ( विनाशशीलता ) बेटी है । रमणीय पदार्थों के मस्तक-पर अस्पता विराज रही है और सुखों के मध्यर दुःख चढ़े हुए हैं । मला, इनमें कौन-सी ऐसी एकमात्र सत्य क्खु है, जिसका में आश्रय छूँ ? ( तात्पर्य यह कि ये सभी वस्तुएँ मिथ्या हैं । ) अज्ञानसे मोहित क्षुद्र प्राणी जन्म लेते और मरते हैं । यह पृथ्वी उन्हीं लोगोंसे ठसा-ठस भरी हैं । जो साधुओंसे भी बढ़कर साधु हैं, ऐसे महापुरुष इस संसारमें दुर्लभ हैं । नील कमलके समान मनोहर और अमरके समान चन्नाल और अमरके समान चन्नाल और अमरके समान चन्नाल की उल्लुष्ट प्रेमसे विभृषित विलासिनी विनताएँ हैं, वे भी क्षणभङ्गर होनेके कारण उपहासके ही योग्य हैं । संसारमें रमणीयसे

भी रमणीय और सुस्थिरसे भी सुस्थिर पदार्थ हैं, किंतु यह सारी पदार्थ-सम्पत्ति अन्ततोगत्वा चिन्ता और दु:खका ही कारण होती है । फिर तुम उसकी इच्छा क्यों करते हो ? ये स्त्री, धन और गृह आदि विचित्र सम्पत्तियाँ यदि चित्तसे आदरणीय हों तो वे भी बहुत प्रयतोंसे प्राप्त करने योग्य, दुःखसे रक्षणीय तथा अवस्य विनाशशील होनेके कारण मह।विपत्तिरूप ही हैं--ऐसा मेरा मत है। किंतु यदि धन, सम्पत्ति और बन्धुजनोंसे वियोगरूप आपत्तियाँ भी साधुसङ्ग, तपस्या और ज्ञान आदिकी प्राप्ति करा देनेके कारण विचित्र एवं कल्याणकारिणी हैं--ऐसा मनमें विश्वास हो जाय तो वे भी विवेक-वैराग्य आदि महान् आरम्भोंसे युक्त सम्पत्तियाँ ही हैं--ऐसा मैं मानता हूँ । समुद्रमें प्रतिबिम्बित चन्द्रमाकी भाँति क्षण-भङ्गर, मिथ्यारूप, एकमात्र मनका परिणामखरूप जो यह जगत् है, इसमें 'यह मेरा है' यह अपूर्व पद-वाक्यरूप अक्षरमाला कहाँसे आयी ? अर्थात् इसमें ममता करना व्यर्थ है । अग्निकी शिखाओंमें आसक्त हुए फर्तिगोंकी मॉॅंति मैं देश, काळ और वस्तुसे सीमित तथा त्रिविध तापोंसे संतत किन सख-नामक दृष्टियोंमें अनुरक्त हो रहा हूँ ? निरन्तर दग्ध करनेवाली रौरव नरककी आगमें लोटना अच्छा है, परंतु सुख-दु:खके परिवर्तनसे युक्त विषयभोग-रूप संसारमें रहना अच्छा नहीं । संसार ही समस्त दु:खोंकी चरम सीमा कहलाता है। उसके भीतर पडे हुए शरीरमें सुखकी प्राप्ति कैसे हो सकती है। जो बाह्य

आकारमात्रसे रमणीय प्रतीत होनेवाळी किंतु विनाशकी प्राप्ति करानेवाली हैं, मनरूपी बंदरकी उन चपलतारूप वृत्तियोंका अनुभव हो जानेपर मैं आजसे ही इनमें रमण नहीं करूँगा । जो सैकड़ों आशारूपी पाशोंसे ओतप्रोत तथा अधोगति, ऊर्ध्वगति एवं संतापको देनेवाळी हैं, उन संसारकी वृत्तियोंको मैंने बहुत भोग लिया । अब मैं इनसे विश्राम लेता हूँ । मैं प्रबुद्ध (जगा हुआ ) हूँ तथा हुष एवं उत्साहसे भरपूर हूँ । अपने पारमार्थिक धनको चुरानेवाले मन नामक चोरको मैंने देख लिया है। अत: अब इसे मैं मारे डाळता हूँ; क्योंकि इस मनने चिरकाळसे मझे मारा है--मेरा पतन कराया है। जैसे सूर्यकी धूपसे ओस या पालेके कण गळ जाते हैं, उसी तरह मेरा मन यथार्थ ज्ञानद्वारा ब्रह्मतत्त्वमें नित्य-निरन्तर स्थिति प्राप्त करनेके लिये बहुत शीघ्र लयको प्राप्त होगा । सिद्ध महापुरुषोंने नाना प्रकारके उपदेशोंद्वारा मुझे अच्छी तरह बोध करा दिया है । अब मैं परमानन्दरखरूप परमात्मामें प्रवेश कर रहा हूँ । परमात्मारूपी मणिको पाकर एकान्तमें उसीको देखता हुआ मैं अन्य सारी इच्छाओंको शान्त करके सुखपूर्वक स्थित होऊँगा । 'यह देह मैं हूँ, यह विस्तत धन-राज्य आदि मेरा हैं इस प्रकार अन्त:करणमें स्कृरित हुए असत्यरूपका यथार्थज्ञानके द्वारा नाश करके अत्यन्त बळशाळी मनरूपी शत्रुको ध्यानके अभ्याससे अच्छी तरह मारकर मैं अतिशय शान्तिको प्राप्त हो रहा (सर्ग ९)

## 

#### राजा जनकद्वारा संसारकी स्थितिपर विचार और उनका अपने चित्तको समझाना

श्रीविसष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! राजा जनक प्रतिहारने उनके पास जाकर नैव्यिक कार्य करनेके जब इस प्रकार चिन्तन कर रहे थे, उस समय निमित्त उठनेके लिये अनुरोध किया; परंतु राजा पूर्ववत् संसारकी विचित्र स्थितिपर ही विचार करते रहे ।



राजा बोले—जो सुखदरूपसे स्थित है, यह राज्य कितने दिनका है! सुन्ने यहाँ इस क्षणमङ्गुर राज्यसे कोई प्रयोजन नहीं है। यह सभी मायाका मिथ्या आङम्बर है। मैं इसका त्याग करके प्रशान्त महासागरकी माँति शान्त रहकर एकान्तमें ही स्थित रहूँगा। ऐ मेरे चित्त ! बारंबार मोगोंके आसादनमें जो बेगपूर्वक तेरी प्रवृत्ति हो रही है, यह बड़ी घृणित है। इससे द दूर हो जा। तेरी जो मोग मोगनेकी चतुरता है, उसे जन्म, जरा एवं जडताके समृह्रूस्पी कीचड़की शान्तिके लिये त्याग दे। चित्त ! त जिन-जिन अवस्थाओंमें भ्रमवश सुख देखता है, उन्हींसे तुन्ने महान् दु:खकी प्राप्ति होगी। इसलिये इस तुच्छ भोग-चिन्तनसे कोई लाभ नहीं है।

ऐसा विचार करके राजा जनक मौन हो गये। उनके चित्तकी चपळता शान्त हो चुकी थी। इसळिये वे चित्रळिखित पुरुषकी माँति अचळमावसे स्थित हो गये और पुनः इस प्रकार विचार करने ळगे—'पुन्ने कोई भी किया करनेसे क्या प्रयोजन है और कुछ न करके

निष्क्रिय होकर बैठ रहनेसे भी क्या मतळ्व है ? इस संसारमें ऐसी कोई वस्तु नहीं है, जो उत्पन्न होकर विनाशको न प्राप्त हो। मिथ्यारूपसे प्रकट हुआ यह शरीर कर्म करे या निष्क्रिय होकर बैठा रहे, सर्वत्र समान-भावसे स्थित हुए मुझ विश्चाद्ध चेतनकी इससे क्या क्षिति होनेवाळी है ? मैं न तो अप्राप्त वस्तुकी इच्छा करता हूँ और न प्राप्त वस्तुका त्याग ही। मेरा इस जगत्में न तो कुछ करनेसे प्रयोजन है और न न करनेसे ही। करने या न करनेसे जो कुछ भी प्राप्त होता है, वह सब असन्मय—विनाशशीळ ही है । इसळ्ये यह शरीर उठकर क्रमशः प्राप्त हुए कर्तव्यका पाळन करे। यह निश्चेष्ट होकर क्यों सुख रहा है ?

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन! ऐसा विचार करके वे राजा जनक अनासक्त भावसे न्यायतः प्राप्त हर कर्तव्य कर्मका सम्पादन करनेके लिये उठे । उन्होंने श्रेष्ठ पुरुषोंके समादरपूर्वक उस दिनका सारा कार्य भलीमाँति पूर्ण करके उसी ध्यानरूप विनोदसे अकेले ही रात बितायी। जब रात बीतने लगी, तब विषय-भ्रमसे रहित मनको समरस (एकाप्र) करके उन्होंने अपने चित्तको इस प्रकार समज्ञाना आरम्भ किया-- 'ऐ मेरे चञ्चल चित्त ! यह संसार आत्माके सुखका साधन नहीं है । तुम रामका आश्रय छो । रामसे शान्त ( विक्षेप-रहित ) सारभूत आत्मसुखकी प्राप्ति होती है । जैसे-जैसे तुम विविध विकल्पोंका संकल्प करते हो, वैसे-ही-वैसे तुम्हारे विषय चिन्तनसे यह संसार अनायास ही वृद्धिको प्राप्त होता है । दुष्ट मन ! जैसे वृक्षको सींचनेसे उसमें सैकड़ों शाखाएँ निकल आती हैं, उसी प्रकार तुम भी विषयमोगकी इच्छा करनेसे अनन्त आन्तरिक व्यथाओंसे युक्त हो जाते हो । जन्म तथा संसारकी सृष्टियाँ विषय-चिन्ताओंके विलाससे ही प्रकट हुई हैं; इसलिये तम नाना प्रकारकी चिन्ताओंका त्याग करके उपरामको प्राप्त होओ—संसारसे उपरत हो जाओ । सुन्दर चित्त ! इस चक्कल संसारसृष्टिको और शान्तिके सुखको विचारकी तराज्में रखकर तौलो । यि तुम्हें संसारकी सृष्टिमें ही सार प्रतीत हो तो इसीका आश्रय लो; नहीं तो शान्तस्वरूप ब्रह्ममें स्थित हो जाओ । मेरे अच्छे मन ! पहलेसे अविद्यमान यह दश्य-प्रपश्च उत्पन्न हो जाय अथवा यह वर्तमान दश्य नष्ट हो जाय, तुम इसके गुणों और अवगुणोंसे—उदय और नाशसे हर्प-विचादरूप विपमताको न प्राप्त होओ । इस दश्य वस्तु संसारके साथ तुम्हारा थोइा-सा भी सम्बन्ध नहीं है । इसका रूप है ही नहीं । ऐसे मिथ्या दश्य जगत्से तुम्हारा इस तरहका सम्बन्ध हो ही कैसे सकता है । सुन्दर चित्त ! यदि यह दश्य जगत् असत् है और तुम सथ्य हो तो तुम्हीं बतलाओ, सत्

और असत्में, जीवित और मृतमें केंसे सम्बन्ध स्थापित हो सकता है ? चित्त ! यिंद तुम और दश्य जगत् दोनों ही सत् हो और सदा साथ रहनेवाले हो, तव तुम्हारे लिये हव बीगों विपादका अवसर ही कहाँ है ? इसलिये इस विशाल आन्तरिक व्ययामा त्याग करो । आत्मानन्दको, जो मौन होकर सो रहा है, विवेकवेरायसे जगाओं और इस अमझल्यमंगि स्थिति— चञ्चलताको लोहो । अरे शठ चित्त ! जड दश्यरूप इस संसारमें ऐसी कोई उन्नत और उत्तम वस्तु नहीं है, जिसकी प्राप्ति होनेसे तुम्हें परम परिपूर्णता प्राप्त हो जाय । इसलिये अम्यास और वेराग्यके बळ्ये अयन्त धीरताका आश्रय ले चञ्चलताको लाग दो ।' (सर्ग १०-११)

# राजा जनककी जीवन्युक्तरूपसे स्थिति तथा विशुद्ध विचार एवं प्रज्ञाके अद्भुत माहात्म्यका वर्णन



श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! उस समय इस प्रकार विचार करके धीरबुद्धि राजा जनक अपने राज्यके सारे काम-काज सँमाळने ळगे। फिर उन्हें

मोह नहीं हुआ ( उनके मनमें ममता और आसक्ति नहीं जागी ) । उनका मन कहीं हर्षके स्थानोंमें किञ्चिन्मात्र भी उल्लासको प्राप्त नहीं हुआ । जैसे केवल सुषुप्तिमें स्थित हो, उस प्रकार सदा ही विक्षेपरहित एवं शान्तभावसे स्थिर रहा । तयसे लेकर उन्होंने न तो दश्य जगतुको मनसे ग्रहण किया और न उसका त्याग ही किया । केवल वर्तमान संसारमें वे निश्राङ्क होकर स्थित रहे । इस प्रकार आत्मविवेकके अनुसंघानसे राजा जनकका परमात्मविषयक यथार्थ ज्ञान अनन्त एवं अत्यन्त विशुद्ध हो गया । सम्पूर्ण भूतोंके आत्मखरूप परमात्माको जानने तथा आत्माकी अनन्तताका अनुभव करनेवाले राजाने चिन्मय परमात्मामें स्थित सारे पदार्थोंको आतमभूत देखा-अपने आत्माके रूपमें अनुभव किया । वे न तो अनुकूल वस्तुको पाकर हर्षसे उल्लिसत हुए और न कभी प्रतिकृल वस्तुको पाकर शोकसे आतर ही हुए । सब कुछ प्रकृतिका व्यवहार होनेके कारण वे उसमें सदा ही समिचित्त एवं विकारकृत्य होकर रहे । तमिसे ह्येकमें सगुण-निर्गुण परब्रह्मका यथार्थ झान प्राप्त करनेवाले और समस्त प्राणियोंको सम्मान देनेवाले वे राजा जनक परमात्माके यथार्थ झानमें निपुण हो जीवन्मुक्त हो गये । वे ह्येगोंको प्राणोंके समान प्रिय थे और विवाद के वरीामृत हो संतत नहीं होते थे । सुप्रतावस्थामें स्थितकी भाँति राजा जनककी राग-द्रेष आदि समस्त वासनाएँ सम्पूर्ण पदार्थोंसे सर्वथा निवृत्त हो गयी थीं । वे न कभी मृतकी चिन्ता करते और न मविष्यका अनुसंघान । वर्तमान काल्का ही वे प्रसक्तापूर्वक अनुसरण करते थे । कमल्यनयन श्रीराम ! अपने परमात्मविषयक विवेक्षपूर्ण विचारद्वारा ही राजा जनकको पानेयोग्य परब्रह्म परमात्म-रूप वरनुक्ती पूर्णतया प्राप्ति हो गयी ।

अपने चित्तसे तवतक परमात्मतत्त्वका विचार करते रहना चाहिये, जवतक विचारोंकी सीमाका अन्त ( परमात्माका यथार्थ-ज्ञानरूप फल ) प्राप्त न हो जाय । महापरुषोंके सङ्गसे निर्मलतारूप अभ्यदयको प्राप्त हुए चित्तके विवेकपूर्वक शुद्ध विचारसे जो परमात्मरूप परमपद प्राप्त होता है, वह न तो गुरुके उपदेशसे, न शास्त्रार्थसे और न प्रण्यसे ही प्राप्त होता है। श्रीराम! अपने मित्रके तुल्य स्थिर, ग्रुद्ध एवं तीक्ण बुद्धिसे जो उत्तम पद प्राप्त होता है, वह दूसरी किसी क्रियासे नहीं होता । जिस पुरुषकी पूर्वापरका विचार करनेवाळी कुशाम्र एवं तीक्ष्ण प्रज्ञारूपी दीपशिखा प्रज्वित है, उसे कभी अज्ञानरूपी अन्धकार क्वेरा नहीं पहुँचाता । महामते ! दु:खरूपी उत्ताल तरङ्गोंसे ध्याप्त जो निपत्तिरूपिणी दुस्तर सरिताएँ हैं, उनको तीक्ष्ण और विद्याद बुद्धिरूपी नौकाद्वारा ही पार किया जाता है । जैसे वायुका हल्का-सा झोंका भी निस्सार तिनकेको उड़ा देता है, उसी प्रकार प्रज्ञाहीन मूढ़ परुषको थोडी-सी आपत्ति भी शोकाकुल कर देती है।

शत्रुमर्दन श्रीराम ! तीक्ष्ण और विशुद्ध प्रज्ञासे युक्त पुरुष दूसरोंकी सहायता तथा शास्त्राभ्यासके बिना भी संसार-समुद्रसे अनायास ही पार हो जाता है। जैसे फलकी प्राप्तिके लिये सींचने और संरक्षण आदिके द्वारा अंगूर आदिकी लताको बढ़ाया जाता है, उसी प्रकार शाखोंके अभ्यास और सत्पुरुपोंकी संगतिसे पहले प्रज्ञाको बढ़ाना चाहिये अर्थात् बुद्धिको पवित्र एवं तीक्ष्ण बनाना चाहिये । जैसे चन्द्रमण्डल संसारके अन्वकारको दूर करनेवाली चाँदनीको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार निष्काम कर्मरूपी ब्रक्ष, जिसका शह तीक्ष्ण प्रज्ञाबल ही महान मूल है, परम रसमय परमात्माकी प्राप्तिरूप फलको उत्पन्न करता है । लोग धन-सम्पत्ति आदि बाह्य पदार्थीके उपार्जनके लिये जैसा प्रयत करते हैं, वही यत पहले विशुद्ध बुद्धिकी अभिवृद्धिके लिये करना चाहिये । बुद्धिकी मन्दता समस्त दुःखोंकी चरम सीमा है, विपत्तियोंका सबसे बड़ा मंड़ार है और संसाररूपी वृक्षोंका बीज है; अतः उसका यत्नपूर्वक विनाश करना चाहिये।

रधुनन्दन ! न दानोंसे, न तीर्थोंसे और न तपस्यासे ही भयंकर संसार-सागरको पार किया जा सकता है। केवल पित्र एवं अविचल बुद्धिरूपी जहाजका आश्रय लेनेसे ही उसके पार पहुँचा जा सकता है। पृथ्वीपर विचरनेवाले मनुष्योंको भी जो देवी सम्पत्ति प्राप्त होता है, वह शुद्ध एवं अविचल प्रज्ञामयी लतासे उत्पन्न हुआ खादिष्ट फल है। जिन सिंहोंने अपने पंजोंसे मत्त गजराजोंके कुम्भस्थल विदीर्ण कर डाले थे, वे भी सियारोंद्वारा बुद्धि-बलसे इस तरह पराजित हुए हैं, जैसे सिंहोंसे हिर्ग । विवेकी पुरुषके हृदयरूपी कोशागारमें स्थित यह पवित्र प्रज्ञा चिन्तामणिके समान है। यह कल्पलताकी भाँति मनोवाञ्छित फल देती है। श्रेष्ठ पुरुष पवित्र और अविचल प्रज्ञाके द्वारा संसार-सागरसे पार हो जाता है, किंतु अभम मानव उसमें डूब जाता है। क्यों न हो १

नौका चलानेकी कलामें शिक्षित हुआ केवर ही नौकासे नदीके पार पहुँचता है, अशिक्षित केवर नहीं । जैसे समुद्रकी भँवरमें चक्कर कारती हुई नौका उसपर चढ़े हुए लोगोंको विपत्तिमें डाल देती है, उसी प्रकार राग, देष, लोभ आदि असन्मागेंमें लगायी गयी अग्रुद्ध चुद्धि संसारमें भरक्कर मनुष्यको आपित्तमें डाल देती है और वही चुद्धि यदि विवेक, वेराग्य आदि सन्मागेंमें लगायी जाय तो वह मनुष्यको भवसागरसे पार कर देती है । जैसे कवच बाँधकर युद्ध करनेवाले योद्धाको बाण पीड़ित नहीं करते, उसी प्रकार विवेककील, मृहतारहित एवं पवित्र चुद्धिवाले पुरुषको तृष्णावर्गके काम, लोभ आदिसे उत्पन्न हुए क्रोध, द्वेष और मोह आदि दोष वाधा नहीं पहुँचाते । रखुवीर ! इस लोकमें प्रजारहित । रखुवीर ! इस लोकमें प्रजारहित ।

यह सारा जगत् ठीक-ठीक दिखायी देता है । उस यथार्थदर्शी पुरुपके पास न तो सम्पत्तियाँ आती हैं और न विपत्तियाँ ही । जैसे सूर्यको ढकनेवाळा जळमय विस्तृत काळा मेघ वायुसे छिन-भिन्न हो जाता है, उसी प्रकार अहंकाररूपी मत्त मेघ जो परमात्मारूपी सूर्यपर अवरण डाळनेवाळा है, पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिरूपी वायुसे वाधित हो जाता है । परमात्माकी प्रातिरूप अनुपम उन्नत पदमें पहुँचनेवाळ पुरुपको पहले सत्सङ्ग और विवेक-वैराग्यद्वारा इस बुद्धिका ही शोधन करना चाहिये—ठीक उसी तरह, जैसे धान्य आदिकी दृद्धि चाहनेवाळा कितान सबसे पहले पृथ्वीको ही हळसे जोतकर शुद्ध बनाता है । (सर्ग १२)

# चित्तकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! विना जीती हुई मनसहित इन्द्रियाँ शत्रुके समान हैं । इन्हें तबतक बारंबार जीतकर परमात्मामें लगानेका प्रयत करे, जब-तक अन्त:करण खयं ही परमात्माके ध्यानमें एकाम्र होकर ग्रद्ध एवं प्रसन्त न हो जाय । इस प्रकारके साधनसे नित्य प्रसन्त, सर्वव्यापी, दिव्यस्वरूप, देवेश्वर परमात्माका खत: साक्षात्कार हो जाता है और ऐसा होनेपर सारी द्र:ख-दृष्टियाँ नष्ट हो जाती हैं । उस सगण-निर्गणरूप परब्रह्म परमात्माका साक्षात्कार होनेपर हृदय-प्रन्थिरूपी कुदृष्टियाँ जो मोहरूपी बीजकी मुद्रियाँ और नाना प्रकार-की आपत्तियोंकी बृष्टियाँ हैं, नष्ट हो जाती हैं। नित्य आन्तरिक विचारवाले और जगत्को क्षणभङ्गर देखनेवाले पुरुषका अन्त:करण राजा जनकके अन्त:करणकी तरह समय आनेपर अपने-आप ही ऋद्ध हो जाता है। संसारसे भयभीत हुए पुरुषोंके लिये सचिदानन्दघन परमात्माके ध्यानरूप परम पुरुषार्थको छोड़कर न देव शरण देनेवाला है न कर्म, न धन आश्रय देनेत्राला है न भाई-बन्धु (अपने उद्धारके लिये इनमेंसे कोई भी आश्रय लेने योग्य नहीं

है, केवल एकमात्र परमात्मा ही शरण लेने योग्य हैं )। तात ! जो होग विवेक, वैराग्य, विचार, उपासना और धर्मपालन आदि उत्तम कार्योंमें भारयके अधीन रहते हैं तथा मिथ्या विपरीत कल्पनाएँ करते रहते हैं। उनकी मन्द्रमति विनाशकी ओर छे जानेवाही है; अतः उसका अनुसरण नहीं करना चाहिये । उत्तन विवेकका आश्रय ले अपने आत्माका अपने ही द्वारा अनुभव करके परम वैराग्यसे पृष्ट हुई पवित्र एवं सुक्ष्म बुद्धिरूप नौकाद्वारा संसार-सागरको पार करे । श्रीराम ! यह मैंने तमसे अकाशसे गिरनेशाले फलके समान शीवतापूर्वक होनेशाली ज्ञान-प्राप्तिका वर्णन किया है । यह ज्ञान अज्ञानरूपी वक्षको काट डालनेवाला तथा निरतिशय सख प्रदान करनेत्राळा है । वाञ्छित ( मनके अनुकूल ) और अवाञ्छित ( मनके प्रतिकूल ) वस्तुकी आराङ्कारूपिणी चञ्चल वानरियाँ जिस चित्तरूपी वृक्षपर कुद-फाँद लगाये रहती हैं, उसमें सौम्यता (शान्ति) कहाँसे आ सकती है।

निश्कामता, निर्भयता, स्थिरता, समता, ज्ञान, निरीह्ता, निर्फ्कियता, सौम्यता, निर्विकल्पता, धेर्य, मैत्री, मननशीळता, संतोष, मृदुता और मधुरमाषिता— ये गुण हेय और उपादेयसे रहित ज्ञानी पुरुषमें बिना किसी वासनाके रहते हैं। जैसे बहते हुए जलको वाँधसे रोका जाता है, उसी प्रकार निकृष्ट निषयोंकी ओर दौड़ते हुए मनको विवेक-वैराग्यके बलसे विषयोंकी ओरसे छौटाये अर्थात् चित्तकी बहिर्मुख वृत्तिको विवेक-वैराग्यद्वारा अन्तर्माखी करे । श्रीराम ! मोह संसारको भूलकर फिर नहीं प्रस्कृटित होता और संसार चित्तको भुळाकर फिर नहीं अङ्करित होता। खड़े होते, चळते, सोते, जागते, कहीं निवास करते, उछलते और गिरते-पड़ते 'यह दश्य प्रपञ्च असत् ही है' ऐसा मनमें निश्चय करके इसके प्रति आस्थाका परित्याग कर देना चाहिये। खुनन्द्रन ! समताका मछीभाँति आश्रय छे प्राप्त हुए कर्तव्यका पालन करते हुए अप्राप्तका चिन्तन न करके निर्द्ध-दृ हो इस लोकमें विचरना चाहिये । श्रीराम ! तुम्हीं सर्वज्ञ, तुम्हीं अजन्मा, तुम्हीं सत्रके आत्मा और तुम्हीं महेश्वर हो । तुम अपने चैतन्यखभावसे कभी च्युत नहीं होते, तथापि तुमने इस प्रकार इस संसार-का विस्तार किया है । जिसने सदूप आत्मदृश्यमें परमार्थ सत्ख्र इपताकी भावना करके सब ओरसे दूसरी भावनाका परित्याग कर दिया, वह पुरुष हर्प, क्रोघ और त्रिपाद आहिसे होनेशले दोरोंसे नहीं वेंधता । जो राग-द्देवसे मुक्त है, मिड्डीके ढेले, पत्थर और सुवर्णको समान समज्ञता है तथा संसारकी वासनाओंका त्याग कर चका है, ऐसा योगी युक्त कहलता है। वह जो कुछ करता, खाता, देता और नष्ट करता है, उन सब क्रियाओं में उसकी अहंभावना नहीं होती तथा वह सुख-द:खमें भी समान भाव रखता है। जो इष्ट और अनिष्टकी भावनाका त्याम करके प्राप्त हुए कार्यको कर्तव्य समझकर ही उसमें प्रवृत्त होता है, उसका कहां भी पतन नहीं होता । महामते ! यह जगत् चेतनमात्र ही है-इस प्रकारके निश्चयवाला मन जब भोगोंका चिन्तन त्याग देता है, तत्र वह शान्तिको प्राप्त हो जाता है।

वास्तवमें तो न मन है, न बुद्धि है और न यह शरीर ही है: केवल एकमात्र आत्मा ही सदा विद्यमान है। आत्मा ही यह सम्पूर्ण जगत् है और आत्मा ही कालकाम है। वह विद्युद्ध आत्मा आकारासे भी सक्ष्म होनेके कारण प्रतीत न होनेपर भी ध्रव सत्य है । सक्ष्म होनेके कारण प्रत्यक्ष प्रतीत न होनेपर भी यह आत्मा सत्य चेतनरूप है, अतएव सब प्रकारके लक्षणोंसे अतीत शुद्ध आत्मा केवल अपने अनुभवसे ही जाना जाता है । जहाँ क्षेत्रल परमात्माकी चेतनता है, वहाँ उसी तरह मनका क्षय हो जाता है, जैसे प्रकाशमें अन्धकारका नाश हो जाता है। अतः उस आत्मज्ञानकी प्राप्तिके लिये वैराग्यसे, प्राणायामके अभ्याससे, विवेक-विचारसे, दुर्व्यसनोंके विनाशसे तया परमार्थ-तत्त्वके बोधसे प्राणवायुका निरोध करना चाहिये। जड तथा खरूप-हीन होनेके कारण मन सदा ही मरा हुआ है। किंत्र आश्चर्य है कि उस मरे हुए मनके द्वारा ही लोग मारे जा रहे हैं । चक्रके समान घूमती हुई यह मूर्खताकी परम्परा बड़ी विचित्र है । अहो ! महामायावी मयासुरका भी निर्माण करनेवाळी यह माया अत्यन्त अद्भुत है, जिसके कारण अत्यन्त चञ्चल चित्तके द्वारा भी यह लोक अभिभूत हो रहा है। जब मूर्खता आती है, तब पुरुष सभी आपत्तियोंका भाजन हो जाता है। मला, अज्ञानीपर कौन-सी आपत्ति नहीं आती । देखो, अज्ञानने ही मुर्खता-से इस सृष्टिको उत्पन्न किया है । हाय ! वड़े क्लेशकी बात है कि यह सृष्टि दुर्बुद्धिके कारण मूर्खताके वशमें पड़ी हुई उसके द्वारा पीड़ित हो रही है, तथापि यह जीव असत्का अनुवर्तन करके उत्तरीत्तर दु:ख उठानेके लिये ही इस सृष्टिको उपलब्ध करता है। मैं समझता हूँ, यह मूर्खतामयी सृष्टि अत्यन्त सुकुमार—अविचार-मात्रसे सिद्ध है । अतएव एकमात्र विचारसे ही इसका बाध किया जा सकता है। श्रीराम ! इस मूर्खलोकमयी सृष्टिके रूपमें असत्रूप मन ही प्रकट हुआ है अर्थात् यह मनका ही विकार है। जो पुरुष उस मनको बशमें नहीं कर सकता, वह अध्यासशास्त्रके उपदेशका पात्र नहीं है। उस पुरुषकी बुद्धि चारों ओरसे विषयोंमें ही आरुढ़ है और उतनेसे ही वह अपनेको परिपूर्ण

मानती है, इसीळिये परमासाकी ओर अभिमुख नहीं होती, सूक्ष्म वस्तुके विचारमें भी समर्थ नहीं हो पाती । इसीळिये उसमें आध्यात्मिक शास्त्रका उपदेश पानेकी योग्यता नहीं होती । (सर्ग १३)

#### अनिधिकारीको दिये गये उपदेशकी व्यर्थता, मनको जीतने या शान्त करनेकी प्रेरणा तथा तत्त्ववोधसे ही मनके उपशमका कथनः तृष्णाके दोष, वासनाक्षय और जीवन्युक्तके स्वरूपका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! इस भूतलपर जो मनुष्य पश्-पक्षियोंके समानधर्मा होकर आहार, निद्रा और मैथुन आदिमें ही लगे हुए हैं, उन्हें उपदेश देना उचित नहीं। भला, वनमें ठूँठे काठके निकट कथाका तात्पर्य कहनेसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा ? जिन्होंने अपने मनको विपयोंमं फैला रक्खा है, उन मनुष्योंमें और पशुओंमें क्या अन्तर है ? पशु रस्सीसे बाँधकर खींचे जाते हैं और मूढ़चेता मनुप्य आसक्तिके कारण मनके द्वारा विषयोंकी और घसीटे जाते हैं। जिन लोगोंने अपने मनको नहीं जीता है, उन्हें सब ओरसे दु:खदायिनी दशाएँ प्राप्त होती हैं । रघुनन्दन ! जिन्होंने अपने चित्तपर विजय प्राप्त कर ली है, उनके दु:ख उत्तम विचारके द्वारा दूर किये जा सकते हैं। इसलिये जिसे ज्ञेय तत्त्वका ज्ञान हो चुका है, वह ज्ञानी पुरुष उनके दु:खका मार्जन करनेमें प्रवृत्त हो । इस त्रिगुणा-त्मक मायामय प्रपञ्जका आश्रय लेना बन्धनमें ही डालने-वाला है। यदि इसका त्याग कर दिया जाय तो यह भव-वन्धनसे छुटकारा दिला सकता है। 'मैं' और 'यह' दोनों ही नहीं हैं, इस प्रकार चिन्तन करते हुए तुम अनन्त थाकाशके समान विशाल हृदयवाले आत्माके रूपमें प्रतिष्ठित हो पर्वतके समान अविचल-भावसे स्थित हो जाओ । यह सम्पूर्ण जगत परमात्मा ही है, ऐसे ज्ञानका अन्त:करणमें उदय होनेपर कहाँ चित्त है, कहाँ चेत्य है और क्या चेतन है ? मैं चिन्मय ब्रह्म हुँ, जीव नहीं; क्योंकि वास्तवमें एकमात्र परम्रह्म परमात्माके सिवा जीव नामक कोई अलग पदार्ष नहीं है । यही चित्तकी शान्ति है और इसीको परम सुख कहते हैं । रघुनन्दन ! यह संसार परमात्माका ही खरूप है, ऐसा निश्चय हो जानेपर निस्तंदेह चित्तकी कोई अलग सत्ता नहीं रह जाती । इस प्रकार परमार्थ-तत्त्वका बोध होनेसे यह जगत् परमात्मा ही है, ऐसा दह निश्चय हो जाता है । उस दशामें जैसे सूर्यके प्रकाशसे अन्धकारका नाश हो जाता है, उसी तरह मन भलीभौंति गल जाता है । जवतक मनरूपी सर्प इस शरीरमें विद्यमान है, तबतक महान् भय बना रहता है । योगसे उसको मार भगानेपर भयके लिये अवसर ही कहाँ रह जाता है !

श्रीराम! तृष्णा विप-ल्ताके समान है । वह बढ़ते हुए महान् मोहको देनेवाली और भयंकर है । वह मनुष्यको केवल मूर्च्छा ( अज्ञान ) ही देती है ( ज्ञान-जित सुख नहीं ) । वर्षा ऋतुकी अँघेरी रातके समान मनमें अनन्त विकार ( भय आदि ) उरपन्न करनेवाली यह तृष्णा जव-जव प्रकट होती है, तव-तव महामोह प्रदान करती है । रघुनन्दन! संसारमें जो दुग्न, दुर्जर और महान् दु:ख हैं, वे तृष्णारूपिणी विष-ल्ताके ही फल हैं । तृष्णासे पीड़ित मनुष्यमें दीनता प्रत्यक्ष देखी गयी है । वह मन मारे रहता है, उसका तेज नष्ट हो जाता है, वह बहुत नीचे गिर जाता है । वह मोहप्रस्त होता, रोता और गिरता रहता है। निक्ष्य ही जहाँ युक्ल

पक्षके चन्द्रमाकी भाँति सत्कर्म ही बढते हैं। जिस पुरुषरूपी वृक्षमं तृष्णारूपी घुन नहीं लगे हैं, उसमें सदा पुण्यम्द्रपी फूल खिलते हैं और वह विकासशील अवस्थाको प्राप्त होता है। तृष्णाद्वारा ये सब लोग सतमें बँघे हुए पक्षीके समान देश-विदेशमें भटकाये जाते. शोकसे जर्जर किये जाते और अन्ततोगत्वा मारे जाते हैं। जैसे हिरन तिनकोंसे आच्छादित हुए गड़ेके ऊपर रक्खी हुई हरी-हरी घासकी शाखाको चरनेके लिये जाकर उस गड़ेमें गिर जाता है, उसी प्रकार तृष्णाका अनुसरण करनेवाला मुद्र मनुष्य नरकमें गिरता है। बुढापा कितना ही बढ़ा हुआ क्यों न हो, बह नेत्रोंको क्षणभरमें उतना जीर्ण ( अंघा ) नहीं बनाता, जितना हृदयमें रहनेवाली पिशाचीके समान तृष्णा बना देती है । जिसका आकार सम्प्रण दःखोंसे भरा हुआ है और जो जगत्के लोगोंके जीवनका नाश करनेवाली है, उस तृष्णाको क्रूर सर्पिणीके समान दूरसे ही त्याग देना चाहिये।

दूसरोंको मान देनेवाले कमलनयन श्रीराम ! वासना-का त्याग ज्ञेय और ध्येयके मेदसे दो प्रकारका बताया जाता है। सबको ब्रह्मरूपसे समान समझकर मनष्य ममतासे रहित हो जिस वासनाक्षयका सम्पादन करके शरीरका त्याग करता है, वह ज्ञेय नामक वासनाक्षय कहा गया है । जो अहंकारमयी वासनाका त्याग करके लोकसंग्रहोचित व्यवहारमें संलग्न रहता है, वह ध्येय नामक वासनाक्षयसे युक्त हुआ पुरुष जीवनमुक्त कहलाता है। खुनन्दन! मूळ अज्ञानके सहित संकल्परूप वासना-का त्याग करके जो शान्तिको प्राप्त हुआ है, उस जीवनमुक्त पुरुषको ज्ञेय नामक वासनात्यागसे सम्पन्न समझ । जनक आदि महात्मा पुरुष ध्येय नामक वासना-

त्यागका सम्पादन करके जीवनमुक्त हो लोकसंप्रहके लिये व्यवहारमें स्थित दृए हैं। ब्रेय नामक वासनात्यागको सम्पन्न करके शान्तिको प्राप्त हुए विदेहमुक्त पुरुष परावरस्वरूप परब्रह्म परमात्मामें ही स्थित होते हैं । रघनन्दन ! प्रवेक्ति दोनों ही त्याग समान हैं । दोनों ही प्रकारके त्यागवाले पुरुष मुक्त-पदपर प्रतिष्ठित हैं। ये दोनों ही ब्रह्मभावको प्राप्त हैं और दोनों ही चिन्ता एवं तापसे छटकारा पा चुके हैं। एक (ध्येय नामक वासनाक्षयसे यक्त ) पुरुष इस देहके रहते हुए ही जीवन्मक्त होकर शोक और चिन्तासे रहित हो जाता है । और दूसरा ( ज्ञेय नामक वासनाक्ष्यसे युक्त ) पुरुष देहत्यागके अनन्तर मुक्त ( ऋकि खरूपमें स्थित ) होता है ( उसे विदेहमुक्त कहते हैं )। जो समयानुसार निरन्तर प्राप्त होनेवाले सुखों और दु:खोंमें हर्प और शोकके वशीभूत नहीं होता, वही इस लोकमें मुक्त कहा जाता है । जिस पुरुषका इष्ट वस्तुओंमें राग और अनिष्ट वस्तुओंमें द्वेष नहीं होता, वह मुक्त कहलाता है। जिस परुषका अहंता-ममताको लेकर ग्रहण और त्यागरूप संकल्प क्षीण हो गया है, वह जीवन्मक्त कहलाता है। हुई, अमई, भय, क्रोध, काम और कायरताकी दृष्टियोंसे जो रहित है, वह जीवन्मक्त कहलाता है ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं--भरद्वाज ! महर्षि वसिष्ठ जब इतना उपदेश दे चुके, तब दिन बीत गया, सूर्य अस्ताचलको चले गये । उस सभाके सभी सदस्य सुनि-को नमस्कार करके सायंकालिक उपासनाके निमित्त स्नान करने चले गये और रात बीतनेपर सूर्यकी किरणोंके उदयके साथ ही फिर उस सभाभवनमें आ गये। ( सर्ग १४–१६ ) 

#### जीवन्युक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चयों तथा सब कुछ त्रहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! जो विदेहमुक्त हैं, परब्रह्मखरूप हो जानेके कारण उनकी महिमातक वाणीकी वे वाणीके विषय नहीं होते ( शरीर त्यागकर साक्षात पहुँच नहीं हो पाती। इसलिये उनकी स्थितिका वर्णन नहीं

किया जा सफता ) । अतः तुम इस जीवन्मुक्तिका वर्णन सुनो । संसार सत्य है, यह समञ्जते हुए जिसके कारण विषय-भोगोंके भोगनेमें दढ़ भावना हो गयी है, ऐसी तृष्णाद्वारा जीवकी जो बाह्य पदार्थमें उसकी सत्ताको लेकर आसक्ति है, उसे आचार्यलोग सदद संसार-बन्धन कहते हैं। जीवनमुक्तोंके शरीरके अन्त:करणमें 'भोग पदार्थ मिथ्या हैं इस निश्चयसे हृदयमें भोग संकल्परहित और बाह्य संसारमें विहार करनेवाली स्फरणा हुआ करती हैं। महामते श्रीराम ! 'यह मुझे प्राप्त हो' इस प्रकारकी जो हृद्यमें भावना हैं, उसे तुम तृष्णा और संकल्प नामक शृङ्खला समझो । उस तृष्णाका सत् और असत् सभी पदार्थीमें सदा त्याग करके जो परम उदार हो गया है, वह महामनर्खा पुरुष जीवन्मुक्ति पदको प्राप्त करता है।

श्रीराम ! विचारवान् पुरुषके हृदयमें चार प्रकारका दृढ़ निश्चय होता है--पहला निश्चय यह है कि मैं सिरसे लेकर पैरतक माता-पिताके द्वारा रचा गया हूँ; यह असत् दृष्टि है । इसके कारण मनुष्यको बन्धन प्राप्त होता है । मैं देह-इन्द्रिय आदि सब पदार्थीसे रहित तथा सुक्ष्मसे भी सुक्ष्मतर हूँ,—ऐसा जो दूसरा निश्चय है, वह साधुपुरुषोंको मोक्षकी प्राप्ति करानेवाला होता है। रघुनन्दन ! 'जगत्के सब पदार्थ मुझ अविनाशी परमात्माके ही खरूप हैंग इस तरहका तीसरा निश्चय भी मोक्षकी ही प्राप्ति करानेवाला है। 'अहंकार अथवा यह सारा जगत् सदा आकाशके समान शून्य ही हैं ऐसा जो चौथा निश्चय है, वह भी मोक्षकी ही सिद्धिका कारण होता है। इन चार निश्चर्योंमें जो पहला है, उसे बन्धनकारक कहा गया है । ग्रुद्ध भावनासे उत्पन्न हुए शेष तीन प्रकारके निश्चय मोक्षदायक बताये गये हैं।

महामते ! मैं आत्मा ही सब कुछ हूँ-इस प्रकारका जो निश्चय है, उसे पाकर ही मेरी बुद्धि फिर कभी विपादको नहीं प्राप्त होती । आत्माकी महिमा ऊपर-नीचे और अगल-बगलमें---सर्वत्र व्यापक है। सब आत्मा ही है, ऐसे आन्तरिक निश्चयसे युक्त पुरुष कभी बन्धनमें नहीं पड़ता । जैसे अपार महामागर पातालतक जलसे भरा हुआ है, वैसे ही ब्रह्मासे लेकर कीट-पतङ्गतक सारा जगत प्रमात्मासे परिपूर्ण है । इसलिये एकमात्र ब्रह्म ही नित्य और सत्य है। उससे अतिरिक्त जगत्की कोई सत्ता नहीं है---ठीक वैसे ही जैसे सारा समुद्र जल ही है, उससे भिन्न तरङ्ग आदि कुछ नहीं हैं। जैसे सोनेके कड़े, वाजूबंद और नूपुर आदि सुवर्णसे भिन्न नहीं हैं, उसी तरह वृक्ष, तृण आदि कोटि-कोटि पदार्थ आत्मासे भिन्न नहीं हैं । परमात्ममयी अद्वेतशक्ति ही द्वेत और अद्वैतके भेदसे जगन्निर्माणकी लीलाको करती हुई विस्तारको प्राप्त होती है। वास्तवमें न तो अहंकार है और न यह जगत ही है। यह सब कुछ केवल निर्वि-कार शान्त विज्ञानानन्दघन ही प्रकाशित हो रहा है। यह संसार न तो असत् है और न सत् ही है-सदा यही समझना चाहिये । परम, अमृत, अनादि, सब ज्योतियोंको प्रकाशित करनेवाला, अजर, अजन्मा, अचिन्त्य, निष्कल, निर्विकार, सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे रहित, प्राणोंका भी प्राण, समस्त संकल्पोंसे रहित, कारणोंका भी कारण, नित्य उदित, परमात्मा, व्यापक, चिन्मय प्रकाश-खरूप आकाशमें परिपूर्ण, अनुभवका बीज (कारण), अपने आपमें ही अपने आपका अनुभव करने योग्य, आन्तरिक आनन्दानुभवखंरूप ब्रह्म ही तुम, मैं और जगत् है। उससे भिन्न कुछ नहीं है। इस प्रकारका निश्चय तुम्हें करना चाहिये। ( सर्ग १७)

# महापुरुषोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक्त-भावसे संसारमें विचरनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—महाबाहु श्रीराम ! जिनका चित्त एकाग्र है तथा जो काम, लोम आदि कुदृष्टियोंसे उन महापुरुषोंका निम्नाङ्कित खभाव बताया जा रहा है।

आहत नहीं हुए हैं, इस संसारमें लीलापूर्वक विचरनेवाले

जीवनमुक्त चित्तवाटा मुनि इस संारमें विचरण करता हुआ भी आदि, मध्य और अन्तमें—सदा ही रसहीन जो जगत्की अवस्थाएँ हैं, उनको उपहासके योग्य समझे। जो न तो प्राप्त हुई प्रिय वस्तुका अभिनन्दन करता है, न अप्रियसे द्वेष करता है, न नष्ट हुई वस्तुके लिये शोक करता है और न अप्राप्त वस्तुको पानेकी इच्छा ही करता है, सदा मननशील रहकर कर्तव्य कर्ममें आलस्य छोडकर प्रवृत्त होता है, वह पुरुष संसारमें कभी दुखी नहीं होता । जो पूछनेपर प्रस्तुत विषयका प्रतिपादन करता है, न पूछनेपर मौन हो सूखे काठकी भाँति अविचलभावसे स्थित रहता है तथा इच्छा और अनिच्छाके बन्धनसे मुक्त है, वह पुरुष संसारमें दुखी नहीं होता। जो सबके अनुकूल बोलता, किसीके पूछने या प्रेरणा करनेपर सुन्दर उक्तियोंद्वारा समाधान करता और प्राणियोंके मनोभावको समझ लेता है, वह पुरुष संसारमें दुखी नहीं होता। वह परम पदमें आरूढ़ हो जगत्की क्षणभङ्गर अवस्थाको अपनी शान्तबुद्धिके द्वारा हँसता हुआ-सा देखता है। रघुनन्दन ! जिन्होंने अपने चित्तको जीत लिया है और परावरखरूप परब्रह्म परमात्माका साक्षात् करके जो महात्मा हो गये हैं, उन्हींका ऐसा खभाव मैंने तुम्हें बताया है।

अपने चित्तको न जीतनेवाले मूड मनुष्योंके जो यह आदि कर्म हैं, वे फल्की कामनासे युक्त होते हैं, नाना प्रकारके दम्म, मान, मद आदि हुर्गुणोंसे मरे होते हैं; अतएव पुनर्जन्म आदिके कारण होनेवाले सुख-दु:खोंसे परिपूर्ण हुआ करते हैं। इसल्लिये हम उन मूढ़ मनुष्योंके उद्धारका कोई उपाय नहीं बता सकते। रघुनन्दन! तुम तो भीतरसे सब आशाओंका त्याग करके, बीतराग और वासनाश्च्य हो बाहरसे समस्त सल्कर्मोका एवं सदाचारोंका ठीक-ठीक पालन करते हुए संसारमें विचरों। श्रीराम! तुम उदार, सदाचारों, समस्त शार्खाय कर्मोका

मळीमाँति आचरण करनेवाले तथा भातर सम्पूर्ण कामनाओं और आसक्तियोंसे शून्य हो संसारमें विचरण करों। रधनन्दन ! तुम सब पदार्थींका यथार्थ रहस्य एवं अन्तर जान चुके हो; इसलिये जैसी अभीए हो वैसी ही दृष्टिसे देखते हुए अनासक्तभावसे संसारमें विचरो । श्रीराम ! अहंकारसे रहित, अपने वास्तविक खरूपमें स्थित, आकाशके समान निर्लेप एवं निर्मल तथा कलङ्करसे दूर रहकर संसारमें विचरण करो । राघव ! सैकड़ों आशारूपी पाशोंसे नित्य मक्त, सब पदार्थीमें सम तथा बाहर प्रजाओंके हितकर कार्योंमें तत्पर रहकर तम लोकमें विचरो । वास्तवमें जीवात्माका न तो बन्धन है और न मोक्ष ही है। यह मिथ्या माया इन्द्रजालकी भाँति संसारमें भटकानेवाटी है । आत्मा तो सर्वधा एकरूप, सर्वव्यापी और आसक्तिके वन्धनसे रहित है; फिर उसका बन्धन कैसे हो सकता है। और जब वह बँचा ही नहीं है, तब किसके लिये मोक्षका विधान होगा। यह भ्रान्तिरूप विशाल संसार यथार्थ तत्त्वको न जाननेके कारण अज्ञानसे ही उत्पन्न हुआ है। यथार्थ तत्त्रका ज्ञान होनेसे यह उसी तरह नष्ट हो जाता है, जैसे रस्सीका ज्ञान होनेसे उसमें सर्पबुद्धि नष्ट हो जाती है । तुम अनन्त, सत्खरूप एवं आकाशके समान व्यापक हो । ज्वालाओंके मध्य-भागकी भाँति प्रकाशमान एवं नित्य शुद्ध हो । तुम्हारा खरूप किसीकी दृष्टिमं नहीं आता । तुम सृक्ष्मखरूप होकर सम्पूर्ण जगत्के पदार्थोंके भीतर उसी प्रकार स्थित हो, जैसे मुक्ताहारके सभी मोतियोंमें एक ही सूत समाया हुआ है । महाबाहु श्रीराम ! यह शत्रु है, यह अपना है, यह दूसरा है, यह तुम हो, यह मैं हूँ—इत्यादि भावनाएँ यहाँ उसी प्रकार सत्य नहीं हैं, जैसे दृष्टि-दोषके कारण होनेवाला दो चन्द्रमा आदिका दर्शन ।

(सर्ग १८)



#### पिता-माताके ग्रोकसे च्याकुल हुए अपने भाई पावनको पुण्यका समझाना-जगत् और उसके सम्बन्धकी असत्यताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वृतन्दन ! इसी विपयमें विज्ञ पुरुष इस प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं। गङ्गाजीके तटपर दो मुनिकुमारोंमं, जो परस्पर भाई थे, उक्त विषयको लेकर ही जो संवाद हुआ था, वहीं यह पवित्र एवं अद्भुत इतिहास है; तुम इसे सुनो । इस जम्ब्रहीपकी किसी पर्वतमालामें एक महेन्द्र नामक पर्वत है । उसके एक देशमें जहाँ सुविस्तृत एवं मनोरम रत्नमय शिखर है, मुनियोंने स्नान और जलपानके लिये आकाश-गङ्गाको उतारा था । उसी गङ्गाजीके तट-प्रदेशमें, जहाँके बृक्ष फूलोंसे लदे हुए थे तथा जो पार्श्ववर्ती रत्नमय शिखरकी प्रभासे प्रकाशमान और दीप्तिमान सुवर्णकी कान्तिसे सुनहरे रंगका दिखायी देता था, एक महर्षि निवास करते थे। उनका नाम था दीर्घतपा। उन्हें सम्यक ज्ञान प्राप्त हो चुका था । वे तपस्याकी राशि और उदार-बुद्धि थे तथा तपस्याके मूर्तिमान् रूप-से जान पड़ते थे। उन महर्षिके दो पत्र थे, जो चन्द्रमाके समान सन्दर थे।



उनके नाम थे पुण्य और पावन । उन दोनों पुत्रों और

एक पत्नीके साथ वे मुनि गङ्गाजीके उस तटपर रहते थे, जहाँके दृक्ष फलोंसे भरे हुए थे। कुळ समय बीतनेपर मुनिके उन दोनों पुत्रोंमें जो अवस्था और गुण दोनों ही दृष्टियोंसे ज्येष्ठ थे, वे पुण्यनामक मुनि सम्यक् ज्ञानसे सम्पन्न हो गये; परंतु उनके दूसरे पुत्र पावनका ज्ञान अधूरा ही रह गया। वे मूर्खनाकी सीमासे तो बाहर हो गये थे; परंतु उन्हें परमार्थ-तत्त्वका यथार्थज्ञान नहीं प्राप्त हुआ। इसल्यि वे बीचमें ही झूळ रहे थे।

तदनन्तर सौ वर्ष बीत जानेपर दीर्घतपा जरावस्थासे जर्जर हो गये। अतः उन्होंने अपने शरीरको त्याग दिया



और संकल्पतथा रागसे शून्य परम पदस्तरूप सिन्नदानन्द-घन ब्रह्मभावको प्राप्त कर लिया । तत्पश्चात् पतिके शरीरको प्राण और अपानसे रहित होकर पृथ्वीपर पड़ा देख मुनिकी पत्नीने भी पतिकी सिखायी हुई चिरकालसे अभ्यस्त यौगिक क्रियाद्वारा अपने शरीरको ल्याग दिया और लोगोंकी दृष्टिसे अटइब हो अपने पतिका उसी तरह अनुसरण किया, जैसे प्रभा गगनमण्डळमें अस्त होते हुए चन्द्रदेवका अनुसरण करती है। माता और पिताके परलोकवासी हो जानेपर ज्येष्ठ पुत्र पुण्य ही स्थिरचित्त हो उनके अन्त्येष्टि-कर्ममें प्रवृत्त हुए। पावनको माता-पितासे विछुड़ जानेके कारण वड़ा दुःख हो रहा था। उनका चित्त शोकसे व्याकुळ था। वे बड़े भाईकी और न देखकर वनकी गळियोंने यूम-यूमकर विळाप करने छगे। माता-पिताका औष्यंदेहिक कर्म समाप्त करके उदार-बुद्धि पुण्य वनमें अपने शोकाकुळ बन्धु पावनके पास आये।



पास आकर पुण्यने कहा—बत्स। यह शोक अन्धता ( मोह )का एकमात्र कारण है । तुम इसे घनीभूत क्यों बना रहे हो १ महाप्राज्ञ ! तुम्हारे पिता तुम्हारी माताजीके साथ उस मोक्षनामक सिबदानन्दघन प्रमातमपदको प्राप्त हो गये हैं, जो सक्का अपना ही खरूप है । वही

सन्न प्राणियोंका अधिप्रान है और वही जितातमा ब्रह्म-वेत्ताओंका खरूप है। जब पिता अपने खरूपको ही प्राप्त हुए हैं, तब तुम उनके लिये बारंबार शोक क्यों करते हो ? तमने इस संसारमें ऐसी मोहजनित ममता-मयी भावना बाँच रक्खी है. जिससे तम अशोचनीय पिताके लिये भी शोक कर रहे हो ! न वे ही तुम्हारी माता थीं और न वे ही तम्हारे पिता थे । वस्म ! जैसे प्रत्येक वनमें जलके वहनेके लिये बहत-से नाले होते हैं. उसी तरह तम्हारे सहस्रों माता-पिता हो चके हैं। उन माता-पिताके भी असंख्य पत्र हो चके हैं। केवल तुम्हीं उनके पत्र नहीं हो । जैसे नदीके जलमें बहुत-सी तरङ्गें उठती और विलीन हो जाती हैं। उसी प्रकार मनुष्य आदि प्राणियोंके जन्म-जन्ममें बहुतसे पुत्र हो-होकर कालके गालमें जा चुके हैं। वत्स ! यदि स्नेहके कारण माता-पिता और पुत्रोंके लिये शोक करना ही उचित हो तो पहलेके जन्मोंमें जो सहस्रों माता-पिता बीत चुके हैं, उनके लिये निरन्तर शोक क्यों नहीं किया जाता है महाभाग ! जगतकी कल्पनाके निमित्तभूत भ्रम या अज्ञानके कारण ही यह प्रपञ्च दिखायी देता है। विद्वन ! वास्तवमें तो तम्हारे न कोई मित्र है और न बन्ध-बान्धव ही हैं । वत्स ! पारमार्थिक दृष्टिसे सत्य क्या है ? इसका तुम विचार करो । विचार करनेसे तुम्हें ज्ञात होगा कि न तुम हो, न हम हैं। तुम्हारे अन्त:करणमें जो भ्रम है, उसीके कारण इस जगत्की प्रतीति हो रही है। अतः तुम उसे त्याग दो। 'यह गया, यह मर गया' इत्यादि क्रदृष्टियाँ अपने संकल्परूप अज्ञानसे उत्पन्न हो सामने दिखायी देती हैं, वास्तवमें इनकी सत्ता नहीं है।

पुण्यका पावनको उपदेश-अनेक जन्मोंमें प्राप्त हुए असंख्य सम्वन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर उन्हें आत्मखरूप परमात्मासे ही संतोष प्राप्त करनेका आदेश, पुण्य और पावनको निर्वाण-पदकी प्राप्ति, तृष्णा और विषय-चिन्तनके त्यागसे मनके क्षीण हो जानेपर परमपदकी प्राप्तिका कथन पुण्य कहते हैं—पावन ! बन्धु, मित्र, पुत्र, स्नेह, अपने नाममात्रसे विस्तारको प्राप्त हो रहा है ( वस्तुदृष्ट्या हेष तथा मोह-दशारूप रोगसे युक्त जो प्रपन्न है, यह इनकी सत्ता नहीं है ) । जिसके प्रति बन्धुभावना कर

ली गयी है, वह बन्धु हो गया और जिसके प्रति शत्रुकी भावना कर ली गयी, वह शत्र हो गया। परंत्र सभी शरीरोंमें अभिन्नरूपसे विद्यमान जो सर्वव्यापी आत्मा है, उस एकमें ही 'यह बन्धु है, यह शत्रु है' ऐसी कल्पना कैसे हो सकती है ? वत्स ! यह शरीर रक्त, मांस और हड्डियोंका समूह है, अस्थियोंका पञ्जर है; इससे भिन्न मैं कौन हूँ, इसका तम खयं अपने चित्तसे विचार करो । पारमार्थिक दृष्टिसे देखनेपर न तुम कोई हो और न मैं कोई हूँ। 'यह पुण्य है, यह पावन है' इत्यादि कल्पनाओंके रूपमें मिथ्याज्ञान ही नृत्य कर रहा है । यदि तुम आत्मासे भिन्न कोई लिङ्गरारीर ही हो तो बताओ । बीते हुए दूसरे अनेक जन्मोंमें जो तुम्हारे बन्धु और धन-वैभव नष्ट हो गये हैं, उनके लिये भी शोक क्यों नहीं करते ! सुन्दर फूटोंसे सुशोभित वनस्थित्योंमें तुम्हारे बहुत-से बन्धु मृगयोनियोंमें मृग-शरीर धारण करके रहे हैं, उनके लिये तुम्हें शोक क्यों नहीं हो रहा है ? वत्स ! इसी जम्बू-द्वीपमें तुम पहले अन्यान्य बहुत-सी योनियोंमें सैकड़ों-हजारों बार जन्म ले चुके हो । मैं तत्त्वज्ञानसे शुद्ध हुई सूक्ष्म-बुद्धिके द्वारा तुम्हारे और अपने पूर्वजन्मके वासना-क्रमको देख रहा हूँ । मेरी भी बहुत-सी योनियाँ अनेक बार बीत चुकी हैं, उन मोह-मन्थर ( अज्ञानसे जडीभूत ) अतीत योनियोंको आज मैं तत्त्वज्ञानसे उदित हुई सुक्त-दृष्टिके द्वारा देखता और स्मरण करता हूँ । ऐसी अवस्थामें जो जगत्में उत्पन्न हुए सैकड़ों माता-पिता, भाई-बन्ध और मित्र कालके गालमें जा चुके हैं, उनमेंसे किन-किनके लिये हम दोनों शोक करें और किनके लिये न करें। अथवा किनको-किनको छोडकर यहाँ किन-किनके लिये हम शोकमें डूबे रहें; क्योंकि संसारकी तो ऐसी ही गति है। पावन ! तुम्हारा भला हो। मनमें अहं भावके रूपमें स्थित इस प्रपञ्च-भावनाको त्यागकर तम उस गतिको प्राप्त करो, जो अत्यक्कानी प्रक्रोंको उपलब्द होती है। वत्स ! तम शान्तचित्त होकर आत्माका—अपने आपका.

जो भाव और अभाव (उत्पत्ति और विनाश) से मुक्त तथा जरा और मृत्युसे रहित है, स्मरण करो । मनमें मृहता न लाओ । उत्तम बुद्धिवाले पावन ! न तुम्हें दु:ख है न तुम्हारा जन्म हुआ है; न तुम्हारी कोई माता है और न पिता ही है । तुम केवल शुद्ध-बुद्ध आत्मा हो, दूसरे कोई नहीं हो । जैसे रात होनेपर दीपक संनिधिमात्रसे प्रकाशके कर्ता होते हुए भी व्यापार-शून्य होनेके कारण अकर्ता ही हैं, उसी प्रकार तत्व-हानी पुरुष कर्तापनके अभिमानसे रहित होनेके कारण लोक-व्यवहारकी स्थितिमें कर्ता होकर भी अकर्ता ही हैं । वस्स ! जो समस्त एषणाओंके कलङ्कसे रहित एवं मननशील है तथा जिसका हृदय-कमल्यें खस्थ आत्मखरूपसे साक्षात्कार किया गया है, उस आत्माके द्वारा अपने भीतरके सम्पूर्ण संसारअमको मिटाकर अवशिष्ट हुए उस भावखरूप आत्मा (परम्रहा परमाला)से ही संतीष प्राप्त करों।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुतन्दन ! पुण्यके इस प्रकार समझाने-बुझानेपर पावनको उत्कृष्ट बोध ( परमात्म-तत्त्वका दह निश्चय ) प्राप्त हुआ । तत्पश्चात् ज्ञान और विज्ञानमें पारंगत तथा सिद्ध और अनिन्य स्थितिको प्राप्त हुए वे दोनों बन्धु उस वनमें इच्छानुसार विचरने लगे। तदनन्तर



समय आनेपर वे दोनों देहरहित हो परम निर्वाणपद ( परमात्मा ) को प्राप्त हो गये । निष्पाप श्रीराम ! इस प्रकार पूर्वजन्मोंमें जो असंख्य देह धारण कर चुके हैं, उन प्राणियोंके माता-पिता, बन्ध-बान्धव आदिका समुदाय अनन्त है । उनमेंसे कौन किनकों प्रहण करे और कौन किनका त्याग । रघनन्दन ! इसलिये इन असंख्य तृष्णाओंकी निवृत्तिका एकमात्र उपाय त्याग ही है, उनको पोसना नहीं । जैसे लकड़ी डालनेसे आग प्रज्वलित होती है, उसी प्रकार विषय-भोगोंके चिन्तनसे चिन्ता बढती जाती है: और जैसे विना ईंधनके आग बुझ जाती है, उसी प्रकार विषयोंका चिन्तन न करनेसे चिन्ता मिट जाती है। एकमात्र विवेकरूपी सखा और एकमात्र पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिरूपिणी प्रिय सखीको साथ ले संसारमें शास्त्रविहित आचरण करनेवाला परुष संकट पडनेपर भी मोहग्रस्त नहीं होता । वैराग्यसे, शास्त्रोंके अभ्याससे तथा महत्तायक्त क्षमा, दया, शान्ति, समता और संतोष आदि गुणोंसे यत्नपूर्वक आपत्तिका निवारण करनेके लिये मनुष्य खयं ही मनको उन्नत बनाये । जो परम पदकी प्राप्तिरूप फल पूर्वोक्त महत्ता-यक्त गणोंसे उत्कर्षको प्राप्त हुए मनके द्वारा उपलब्ध हो सकता है, वह तीनों लोकोंके ऐश्वर्य तथा रहोंसे भरे हुए कोशकी प्राप्तिसे भी नहीं हो सकता। मनके विश्रद्ध अमृत-रससे पूर्ण होनेपर सारी वसुधा आनन्दकी सुधा-धारासे आद्वावित हो जाती है । मन वैराग्यसे ही पूर्णताको प्राप्त---विज्ञानानन्दधन रससे परिपूर्ण होता है। आशा ( इच्छा, कामना आदि )-के वर्शाभृत हुआ मन उपर्युक्त पूर्णताको नहीं प्राप्त होता । जिनके चित्तमें किसी . लैकिक वस्तकी स्प्रहा नहीं हैं, उन लोगोंके लिये तीनों लोकोंका ऐश्वर्य कमलगहेके समान अत्यन्त तुच्छ है। श्रीराम ! चित्तके नष्ट हो जानेपर अविचल वैर्यसे युक्त पुरुष उस प्रसपदको प्राप्त कर लेता है, जहाँ फिर-नाशका भय नहीं है । (सर्ग २०-२१)

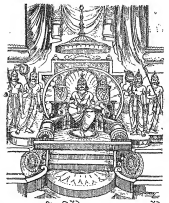
# राजा बलिके अन्तःकरणमें वैराग्य एवं विचारका उदय तथा उनका अपने पितासे पहलेके पूछे हुए प्रश्लोका स्मरण करना

श्रीवसिष्ठजीने कहा—अथवा हे रघुकुल्रुरूपी आकाशके पूर्ण चन्द्रमा श्रीराम! तुम राजा बल्क्सि माँति विवेकके द्वारा परमहम परमात्माका यथार्थ एवं विद्युद्ध ज्ञान प्राप्त करो।

श्रीरामचन्द्रजी बोले—मगवन् ! सम्पूर्णं धर्मोके हाता गुरुदेव ! आपकी कृपासे मुझे प्राप्तव्य सिचदानन्द-धन परमाध्मके इ।नका यथार्थ अनुभव प्राप्त है और उसी निर्मेख पदमें में परम शान्तिको प्राप्त होकर स्थित हूँ । प्रभो ! जैसे शरद्ऋतुमें आकाशसे वादल हट जाते हैं, उसी प्रकार मेरे चित्तसे लृष्णा नामक महान् तम (अल्लानान्यकार) का अत्यन्त अभाव हो गया है। प्रणिमाके

सायंकालमें उदित हुए आकाशवर्ती शीतल अमृतमयी किरणोंसे सम्पन्न तथा महातेजस्त्री पूर्ण चन्द्रमाके समान में विज्ञानानन्दघनमय अमृतसे परिपूर्ण, चिन्मय आकाश-खरूप ब्रह्ममें विराजमान शान्तिमय महान् प्रकाशखरूप तथा अन्तःकरणमें परमानन्दसे परिपूर्ण होकर स्थित हूँ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा — रघुनन्दन ! मैं तुमसे बलिके उत्तम बृतान्तका वर्णन करता हूँ, मुनो ! इस ब्रह्माण्ड-कोशके भीतर किसी दिशारूपी निकुञ्जमें भूमिके नीचे विद्यमान पाताल नामसे बिख्यत एक लोक है, जिसमें अमुरोंके बाहदण्डोंपर शाश्चारिन महान साम्राज्य है ! उस साम्राज्यपर विरोचनकुमार बळि राजाके रूपमें प्रतिष्ठित हुए । वे दैत्यराज बळि त्रिळोकीके रहोंके



कोश, समस्त शरीरधारियोंके रक्षक तथा मुवनपालोंके भी पालक हैं। साक्षात् भगवान् विष्णु उनकी रक्षा करते हैं । उन्होंने अनायास ही वशमें किये हुए सम्पूर्ण लोकोंके विस्तारसे अपने आपको विभूषित करके दस करोड वर्षीतक राज्य किया । तदनन्तर आने-जानेवाले बहुत-से युगः बीत गये । देवताओं और असुरोंके महान् समूह कभी उन्नतिको प्राप्त हुए और कभी उनका पतन हुआ। तीनों लोकोंमें अत्यन्त उत्कृष्ट समझे जानेवाले वहत-से भोगोंका निरन्तर उपभोग करते-करते एक समय दानवराज बलिको उन भोगोंसे अत्यन्त उद्देग (वैराग्य ) प्राप्त हुआ । एक दिन मेरुपर्वतके शिखरपर स्थित रह्वोंके बने हुए विशाल भवनमें खिड़कीके सामने बैठे हुर दैत्यराज विल खयं ही संसारकी स्थितिपर विचार करने लगे-'अहो ! अक्षुण्ण शक्तिवाले मुझ बलिको अब इस लोकमें कितने समयतक यह साम्राज्य चलाना और तीनों लोकोंमं विचरना होगा ? मेरा यह महान् राष्ट्र तीनों लोकोंको आश्चर्यमें डालनेवाला है। प्रचुर भोगोंसे सम्पन्न होनेके कारण यह अत्यन्त मनोहर जान पड़ता है, किंतु इसके



उपभोगसे मेरा कौन-सा प्रयोजन सिद्ध हो रहा है ? जो आरम्भमं तभीतक मधुर प्रतीत होता है, जबतक वह नष्ट या विकृत नहीं हो जाता, और जिसका विनाश अवश्यम्भावी है, उस भोग-समुदायका उपभोगमात्र करना मेरे लिये क्या मुखदायक हो सकता है ? जिसके प्राप्त हो जानेपर दूसरा कुछ पाना या करना शेष न रह जाय, उस परम उदार अद्वितीय (परमालमप्राप्तिरूप) फलको में यहाँ नहीं देख पाता । इन क्षणमङ्कुर भोगोंको छोड़कर दूसरा नित्य, उत्तम एवं यथार्थ मुख क्या है— इसीका में विचार करता हूँ।' विवेक-वैराग्यमुक्त मुद्धिसे ऐसा सोच-समझकर राजा बिल तत्काल ध्यानमग्न हो गये।

तदनन्तर विचार किये हुए परम पुरुवार्थका मन-ही-मन चिन्तन करते हुए असुराज बिटने क्षणभरमें भूसङ्ग-पूर्वक कहा—''अरे! याद आ गया। पहलेको बात है— जिन्होंने लोकके छोटे-बड़े सभी न्यवहारोंको देखा या और जो आत्मतत्त्वके ज्ञानसे सम्पन्न थे, उन अपने ऐश्वर्यशाली पिता महाराज विरोचनसे मैंने पूछा—'महामते! जहाँ समस्त दु:खों और सुखोंसे सम्बन्ध रखनेवाले सारे श्रम शान्त हो जाते हों, संसारकी वह सीमा कौन है? तात! मनका मोह कहाँ शान्त होता है ? समस्त एषणाओंका कहाँ अभाव होता है तथा चिरकालके लिये निरन्तर एवं पुनराष्ट्रत्तिरहित विश्राम कहाँ प्राप्त होता है ? पूच्य पिताजी ! अविनाशी आनन्दसे परम सन्दर किसी ऐसे परमपदका मेरे लिये वर्णन कीजिये, जहाँ स्थित होकर मैं सदाके लिये परमशान्ति प्राप्त कर खूँ। मेरे इस प्रश्नको सुनकर पिताने सम्मोहशान्ति (अज्ञान-निवारण) के लिये मुझसे यह वात कहीं। (सर्ग २२-२३)

# विरोचनका विक्रको भोगोंसे वैराग्य तथा विचारपूर्वक परमात्मसाक्षात्कारके लिये उपदेश



निरोचन बोले—महामते ! मनुष्यसे लेकर ब्रह्मपद्दतक सम्पूर्ण पदोंका अतिक्रमण करनेवाला जो मन, बुद्धि, इन्द्रिय और शरीरका खामी छुद्ध आत्मा है, वह एक राजाके समान है। उसने बुद्धियुक्त मनको अपना मन्त्री बनाया है। उस मन्त्रीको जीत लेनेपर सबको जीत लिया जाता है और सब कुल प्राप्त हो जाता है। परंतु उसे अस्पन्त दुर्जय समझना चाहिये। वह बलसे नहीं, युक्तिसे ही जीता जाता है।

बिलेने कहा — भगवन् ! उस चित्तरूपी मन्त्रीपर आक्रमण् करनेके लिये जो युक्ति या उपाय हो, उसे आप मलीमाँति बताइये, जिससे मैं उस भयंकर मनपर विजय पा सकूँ ।

विरोचन बोले-बेटा ! सभी विषयोंके प्रति सव प्रकारसे जो अत्यन्त अनास्था ( वैराग्य ) है, वही मनपर विजय पानेके लिये उत्तम युक्ति है । यह अनास्था ही वह उत्तम युक्ति है, जिससे महान् मदमत्त मंनरूपी मातङ्क (गजराज) का शीव्र ही दमन किया जा सकता है। महामते ! यह युक्ति अत्यन्त दुर्छम और परम सुलभ भी है। यदि इसके लिये अभ्यास न किया जाय तो यह अत्यन्त दुर्छभ है । परंतु यदि इसके लिये भलीभाँति अभ्यास किया जाय तो यह अनायास ही प्राप्त हो जाती है। बेटा! यदि क्रमशः विषयोंसे विरक्त होनेका अभ्यास किया जाय तो जैसे सींचनेसे लता लहलहा उठती है. उसी प्रकार यह विरक्ति भी सब ओरसे सुस्पष्टतः प्रकट हो जाती है । पत्र ! जैसे बोये बिना धान नहीं प्राप्त होता, वैसे ही यदि विरक्तिके लिये अभ्यास न किया जाय तो विषय-छोलप परुष कितना ही क्यों न चाहे. यह विरक्ति उसे नहीं मिलती: अतः तम इसे अभ्यासके द्वारा दृढ करो । संसाररूपी गर्तमें निवास करनेवाले ये जीव तवतक नाना प्रकारके दुःखोंमें भटकते रहते हैं, जबतक उन्हें त्रिषयोंसे वैराग्य नहीं हो जाता । जैसे कोई अत्यन्त बलवान् देहवाला मनुष्य भी यदि पैर उठाकर कहीं जाय नहीं तो वह देशान्तरमें नहीं पहुँच सकता, उसी तरह कोई शारीरिक शक्तिसे सम्पन्न पुरुष भी यदि अभ्यास न करे तो वह विषयोंसे वैराग्य नहीं प्राप्त कर सकता । इसलिये देहवारी मनुष्यको चाहिये कि वह जीवन्मक्तिके हेत्मृत पूर्वकथित ध्येय नामक वासना- त्यागकी अभिलाषा एवं चिन्तन करते हुए भोगोंकी ओरसे विरक्तिका, अभ्यासपूर्वक विस्तार करे—ठीक वैसे ही, जैसे सींचने आदिके द्वारा लगायी हुई वेळको बहाया जाता है। बेटा! हुई और अमर्थसे रहित शुभ कर्मफलको प्राप्त करनेके लिये इस संसारमें परम पुरुषार्थके सिवा दूसरा कोई साधन नहीं है। पुरुषार्थसे ही उसकी प्राप्ति होती है। संसारमें दैवकी चर्चा बहुत की जाती है। परंतु दैध कहीं देहधारण करके स्थित हो, ऐसी बात नहीं है। अवस्य होनेवाली जो भवितत्यता है—नियतिके द्वारा मिलनेवाला जो अपने ही शुभाशुभ कर्मोका फल है, उसीको यहाँ देव अथवा प्रारच्य नाम दिया गया है।

प्रारच्य-मोगरूप जो देव है, उसे परम पुरुपार्थसे ही जीता जाता है । जीवात्मा पुरुप-शरीर धारण करके पुरुपार्थसे जिस पदार्थका जैसे संकल्प करता है, इस लोकमें वह पदार्थ उसे उसी रूपमें प्राप्त होता है, दूसरे किसी रूपमें नहीं । बेटा ! इस जगत्में पुरुपार्थके सिवा दूसरा कुळ नहीं है । अतः उत्तम पुरुपार्थका आश्रय ले भोगोंकी ओरसे बेराग्य प्राप्त करे । जवतक भोगोंसे वेराग्य, जो संसार-वन्यनका विनाश करनेवाला है, नहीं प्राप्त होता, तवतक विजयदायक परमानन्दकी प्राप्ति नहीं हो सकती । जवतक मोहमें डालनेवाली विषयासक्ति वनी हुई है, तवतक भवदशाख्पी झूला चञ्चल गतिसे आन्दोलित होता रहता है अर्थात् जीवको संसारमें भटकानेवाली अस्थिर अवस्था प्राप्त होती रहती है । पुत्र ! अभ्यासके विना विषयभोगरूपी भुजंगमोंसे भरी हुई दुःखदायिनी दूराशा कदापि दूर नहीं होती ।

बिलनं पृद्धा—असुरेश्वर ! विषयोंकी ओरसे जो वैराग्य है, वह जीवके अन्तःकरणमं कैसे ददतापूर्वक स्थित होता है ?

विरोचनने कहा—वेटा ! अ.समाक्षाःकारकपिणी फलदायिनी लता जीवके अन्तःकरणमें विषयभोगोंसे

विरक्तिरूपी फल अवस्य उत्पन्न करती है । आत्म-सक्षात्मार होनेपर विपयोंमें राग ( आसक्ति ) का अत्यन्त अभाव हो जाता है । इसलिये पुरुष पवित्र और तीक्ष्म बुद्धिके द्वारा अति उत्तम विवेक-विचारसे परब्रह्म परमात्मा-का साक्षात्कार करे। साथ ही विषयोंकी आसक्तिसे सर्वथा रहित हो जाय । पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिवाला पुरुष दिनके दो मार्गोमं अपने चित्तको वैराग्यपूर्वक परमार्थ-साधनरूप सत्-शासके अनुशीलनमें लगाये, तीसरे भागमें एकान्तदेशमें स्थित होकर मनको सन्निदानन्द्रधन परमात्मको ध्यानमें लगाये तथा चौथे भागमें अपने चित्त-को श्रद्धा-भक्तिपूर्वक गुरुकी सेवा और आज्ञ पालनमें लगाये । साध खभाव (श्रेष्ट आचरण )-को प्राप्त हुआ पुरुष ही ज्ञानोपदेश पानेका अधिकारी होता है। जैसे खच्छ वस्र ही उत्तम रंगको प्रहण करता है, उसी तरह सदाचारी पुरुष ही ज्ञानोपदेशको अपने हृदयमं धारण करता है । यह चित्त एक बालकके समान है । इसे पवित्र वचनों, युक्तियों और शास्त्रके अनुशीलनसे धीरे-धीरे लाड-प्यारके साथ रिज्ञाकर वशमें करना चाहिये। वेटा ! शुद्ध और सूक्ष्म बुद्धिसे तृष्णा-आसक्तिका सर्वथा अभाव करते हुए ही सिचदानन्द्घन परमात्माका चिन्तन करना चाहिये; क्योंकि परमात्माका साक्षात्कार होनेपर तृष्णा एवं आसक्तिका सर्वथा अमाव होता है और तृष्णा एवं आसक्तिका अभाव होनेपर परमात्माका साक्षात्कार होता है । इस तरह ये दोनों बातें एक-दूसरेपर अवलिकत हैं। इसलिये दोनों साधनोंको एक साथ करते रहना चाहिये । जन्न भोग-समूहोंमें आसक्तिका अत्यन्त अभाव हो जाता है तथा परावरस्वरूप सचिदानन्दघन परमात्मदेवका साक्षात्कार हो जाता है, तब जीवको कभी नष्ट न होनेवाली सीमारहित परमशान्ति प्राप्त हो जाती है। विषयोंमें ही आनन्द मानकर उनका आखादन करनेवाले मनुष्योंको तो इस जगत्में कभी भी परमात्म-तत्त्वके श्रवण बिना निस्तीम एवं निरतिशय आनन्दकी

प्राप्ति नहीं होती । सकामभावसे किये गये यह, दान, तप और तीर्थसेवनसे तो खर्गादि धुख ही प्राप्त होते हैं । आत्माका क्यार्थ ज्ञान हुए विना उन तप, दान और तीर्थ-सेवनरूप सकाम साधनोंद्वारा जीवको कभी विषयोंसे वैराग्य नहीं होता ।

बेटा ! अपने परम पुरुषार्थके विना पुरुषकी बुद्धि किसी भी युक्तिसे कल्याणके हेतुभूत आसज्ञानमें प्रश्चत्त नहीं होती । भोगोंके सर्वथा त्यागसे प्राप्त होनेवाले परम पुरुषार्थके विना ब्रह्मपदकी प्राप्तिरूप परम शान्ति एवं परमानन्दकी उपलब्धि नहीं होती । परम कारणरूप परमास्माका यथार्थ बोध हो जानेपर मनुष्यको जैसी शान्ति प्राप्त होती है, वैसी ब्रह्मासे लेक्कर तृणपर्यन्त इस सम्पूर्ण जगत्में कहीं भी नहीं मिलती । बुद्धिमान् मनुष्य परम पुरुषार्थका आश्रय ले देंव (प्रारब्ध) को दूरसे ही त्याग दे तथा कल्याणरूपी भवनके द्वारको दृदसे ही त्याग दे तथा कल्याणरूपी भवनके द्वारको दृदसे हुगा करे— उनकी ओरसे सर्वथा विरक्त हो

जाय । भोगोंके प्रति वैराग्यसे परमात्मविषयक विचार उत्पन्न होता है और परमात्मविषयक विचार उदित होनेपर भोगोंकी ओरसे वैराग्य होने लगता है । जैसे समुद्र बादलको और बादल समुद्रको भरते हैं, उसी तरह ये दोनों साधन एक-दूसरेके पूरक हैं । जैसे प्रस्पर अत्यन्त स्नेह रखनेवाले सहृद् एक-दूसरेके मनोरथ सिद्ध करते हैं, उसी प्रकार भोगोंसे वैराग्य, परमात्म-विषयक विचार और नित्य आत्मदर्शन—ये तीनों एक दूसरेको पुष्ट करते हैं। मनुष्यको चाहिये कि पहले देशाचार और सदाचारके अनुकूल तथा बन्धु-बान्ध्वोंकी सम्पत्तिके अनुरूप न्याययक्त पुरुषार्थद्वारा क्रमशः धनका उपार्जन करे । उस धनके द्वारा कुलीन और गुणशाली सज्जनोंको अपनाये-उनकी सेवा करके उन्हें अपने अनुकूल बनाये । उन सत्प्रधोंका सङ्घ करनेसे भोगोंकी औरसे विरक्ति होने लगती है। तदनन्तर विवेकपूर्वक विचारका उदय होता है । तत्पश्चात् शास्त्रोंके यथार्थ अर्थका अनुभन होता है । उसके बाद क्रमशः परम पदस्वरूप परमात्माकी प्राप्ति होती है। (सर्ग 🗟 ४)

बिलका पिताके दिये हुए ज्ञानोपदेशके सरणसे संतोष तथा पहलेकी अज्ञानमयी स्थितिको याद करके खेद प्रकट करते हुए शुक्राचार्यका चिन्तन करना, शुक्राचार्यका आना और बिलसे पूजित होकर उन्हें सारभुत सिद्धान्तका उपदेश देकर चला जाना

चिल मन-ही-मन कहने लगे—पूर्वकालमें धुन्दर विचार रखनेवाले मेरे पूज्य पिताजीने मुझे ऐसा उपदेश दिया था । सौमाग्यकी बात है कि वह उपदेश मुझे इस समय याद आ गया, इससे मैं प्रबुद्ध हो गया हूँ । आज भेरे अन्तःकरणमें भोगोंक प्रति यह अतिशय विरक्ति अत्यक्ष अनुभवमें आने लगी है । बड़े आनन्दकी बात है कि मैं अमृतके समान शीनल, विशुद्ध एवं परम शान्तिमय परमानन्द-सिंधुमें प्रविष्ट हो गया हूँ । अहा ! अन्तःकरणको शीतल बना देनेवाली यह शान्तिमयी स्थिति बड़ी ही रमणीय है। इस शान्तिमयी स्थितिमें सुख-दु:खकी सारी दृष्टियाँ ही सान्त ( तिळीन ) हो गयी हैं। परम उपरितमें स्थित हो मैं परम उपरितमें स्थित हो मैं परम शान्तिका अनुमत्र करता हूँ। सत्र ओर से निर्वाणको प्राप्त हो रहा हूँ। सुख्यूर्तक स्थित हूँ और मेरे अन्त:-करणमें ऐसा अपार हुय हो रहा है, मानो मुझे चन्द्रमण्डलमें स्थापित कर दिया गया है। समस्त वेभगोंके दृष्टान्तभूत महान् वेमक्का मैंने उपमोग किया, भोगने योग्य सारे भोगोंको विना किसी बाधाके भोग लिया और समस्त

प्राणियोंको पददलित कर दिया, तो भी इससे मुझे कौन-सा सुन्दर लाभ मिला ? परलोकमें, इस लोकमें तथा अन्य खर्ग आदिमें इधर-उधर, बारवार वे ही पहलेकी अनुभव की हुई वस्तएँ उपलब्ध होती हैं। कहीं कोई अपूर्व (नृतन ) वस्तु नहीं है। पातालमें, भूलोकमें और खर्गमें सार पदार्थ क्या है-सुन्दरी स्त्रियाँ, रत एवं मणिमय प्रस्तर आदि । परंतु काल इन सबको क्षणभरमें निगल जाता है । आजसे पहले इतने समयतक में पूरा मूर्ख बना रहा जो तुच्छ सांसारिक वस्तुओंकी इच्छासे देवताओंके साथ द्वेष करता रहा । जो मनकी कल्पनामात्र है, उस जगत नामकी महती मानसिक व्ययाका त्याग न करनेसे कौन-सा प्ररुपार्थ सिद्ध होता है ? इसमें महात्मा पुरुषका क्या अनुराग होगा ? अही ! बड़े दु:एकी बात है कि अज्ञानरूपी मदसे मत हुए मैंने दीर्घकालतक अनर्थमें ही अर्थ-बुद्धि करके स्वयं ही उसका सेवन किया । अत्यन्त चञ्चल तृष्णावाले मुझ मर्खने तीनों लोकोंमें केवल अपने पश्चात्तापको बढानेके लिये अवतक क्या नहीं किया ? अव मैं आश्रित जनींपर रादा प्रसन्न रहनेवाले गुरुदेव भगवान, शुकाचार्यका चिन्तन करता हूँ । उनकी वाणीद्वारा उपदेश पाकर में अनन्त प्रभावशाली विज्ञानानन्द्यन परमात्माके खरूपमें स्थित हो जुँगा; क्योंकि महात्माओंके उपदेश-वाक्य अक्षय वस्तको फलरूपमें उत्पन्न करते हैं-अविनाशी तत्त्वका बोध करा देते हैं।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! बळवान् बळिने ऐसा सोचकर ऑखें बंद कर ळीं और विज्ञानानन्दघन श्रह्मखरूप आकाशमें स्थित कमळनयन ग्रुकाचार्यका चिन्तन किया । तब परमात्माके ध्यानमें नित्य तत्पर रहनेवाळे ग्रुकाचार्यने सर्वव्यापी ब्रह्मके खरूपमें स्थित और चित्तके द्वारा परमात्मतत्त्वका चिन्तन करनेवाळे अपने

हि।य बिलिने विषयमें यह जान लिया कि वह अपने नगरमें तत्वज्ञानकी इच्छा रखकर गुरुसे मिलना चाहता है। यह जानकर प्रमु खुक्ताचार्यजी, जो सर्वगत अनन्त चेतन परमात्मामें स्थित हैं, अपने आपको बलिकी रज्ञानिर्मित खिड़कीको पास ले आपे अर्थात् वे विलिने यहाँ ख्वयं उपस्थित हो गये। वहाँ राजा बलिने रज्ञमय अर्थ देकर, मन्दारहक्षके पुष्पोंकी राशियाँ चड़ाकर और चरणोंमें मस्तक छुकाकर इन छुक्ताचार्यका पूजन किया। जब वे रज्ञमय अर्थ्य प्रज्ञण करके पूर्णतया पूजन किया। जब वे रज्ञमय अर्थ्य प्रज्ञण करके पूर्णतया पूजित तथा मन्दारहक्षके फूलेंद्वारा निर्मित मुकुटसे विभूपित होकर बजुमूल्य आस्त-पर विराजमान हो गये, तव बलिने अपने उन गुरुदेवसे इस प्रकार कहा।

चिं वोलं — भगवन् ! जैसे नवोदित सूर्यक्षा प्रभा संध्या-बन्दन आदि कर्म करनेके लिये लोगोंको प्रेरित करती हैं, उसी प्रकार आपके कृपा-प्रसादसे उत्पन्न हुईं मेरी यह बुद्धि सुझे आपके सामने कुछ कहनेके लिये प्रेरित कर रही हैं। प्रभो ! मैं महान् मोह प्रदान करनेवाले भोगोंसे विशक्त हुँ, इनलिये ऐसे पर्म तत्त्वको जानना चाहता हुँ, जो अपने ज्ञानमात्रसे महान् मोहका नाशकर दे ।

शुक्राचार्य बोले—सर्वदानवराजेन्द्र ! इस विश्वयमें अधिक कहनेसे क्या लाम ! में आकाशमें जानेके लिये उचत हूँ; इसिलिंगे संक्षेपसे सार-तत्त्व बता रहा हूँ, युनो ! इस संसारमें एकमात्र चेतन ही है । यह सब जगत् भी चेतनमात्र—चिन्मय ही है । तुम भी चिन्मय, में भी चिन्मय और ये लोक भी चिन्मय हैं । अर्थात् जो कुछ भी दिखायी देता है, वह सब एक सिच्चदानन्द्रका बहा ही है—यह समस्त सिद्धान्तोंका सार है । यदि तुम श्रद्धाल हो तो इस निश्चयसे तुम सब कुछ प्राप्त कर सकते हो; और यदि तुममें श्रद्धा नहीं है तो नुम्हें

दिया गया बहुत-सा उपदेश भी राखमें डाली गयी आहुतिके समान व्यर्थ है । चेतनकी जो विषयाकार कल्पना है, वही बन्धन हैं । उससे छूटना ही मोक्ष कहराता है । विषयाकाररहित चेतन ही पूर्ग ब्रह्म परमात्मा है, यह समस्त सिद्धान्तींका सार है । इस सिद्धान्तको प्रहण करके यदि तुम खयं अखण्डाकार बृत्तिसे अपने द्वारा अपने-आफ्का यथार्थ अनुभव करोगे तो अनन्त परमपदखरूप परमात्माको प्राप्त हो जाओगे । मैं इस समय देवलोकको जाता हूँ । मुझे यहींपर सप्तार्थ मिले थे । वहाँ देवताओंके किसी कार्यके लिये मुझे रहना होगा ।

ंप्सा कहकर शुक्राचार्यजी म्रहसभुदायसे भरे हुए आकाशमार्गसे चले गये। (सर्ग २५-२६)



# राजा विलक्षा खुकाचार्यके दिये हुए उपदेशपर विचार करते-करते समाधिस्त्र हो जाना, दानवोंके स्मरण करनेसे आये हुए देत्यगुरुका विलक्षी सिद्धावस्त्राको वताकर उनकी चिन्ता दूर करना

श्रीविसिष्ठवी कहते हैं —श्रीराम ! देवताओं और अधुरोंकी सभामें श्रेष्ठ माने जानेवाले भृगुनन्दन शुक्राचिय-के चले जानेवर बुद्धिमानोंमं श्रेष्ठ विलेने मन-ही-मन इस प्रकार विचार किया—''भगवान शुक्राचार्यने यह ठीक ही कहा है कि 'ये तीनों लोक चेतन ही हैं। में चेतन हूँ, ये सब लोग चेतन हीं हैं। देवान हैं और ये सब लिगाएँ मी चेतन हीं हैं। वास्तवमें जगत्के बाहर और भीतर सब चेतन हीं हैं। चेतनके अतिरिक्त यहाँ कहीं कुछ भी नहीं है। इंदियाँ चेतन हैं, शरीर चेतन हैं, मन चेतन हैं, उसकी इंच्छा चेतन हैं, सीतर चेतन हैं, बाहर चेतन हैं, आकाश चेतन हैं, समस्त भाव-पदार्थ चेतन हैं तथा इस जगत्की स्थिति भी चेतन हीं है। अर्थात् जो कुछ भी हैं, वह एक सच्चिदानन्द्यन परमात्माका ही खरूप हैं। पहाँ केवल चेतन-हीं-चेतन हैं, दूसरी कोई कलपना ही नहीं है। संसारमें जय

हैतकी सम्भावना ही नहीं है अर्थात् एक चेतन परमात्माके सिवा दूसरी किसी वस्तुकी सत्ता ही नहीं है, तब कौन किसका शत्रु है और कौन किसका मित्र । बहुत विचारनेसे मी इस विशाल त्रिलोक्षीक भीतर चेतनसे अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु सिद्ध नहीं होती । उस अतिशय ग्रुद्ध सिच्चरानन्द परमात्मामें न देव है न राग, न मन है और न उसकी हत्तियाँ ही । किर उस चिन्मय परमात्मामें विकल्पकी कल्पना हो ही कैसे सकती है । मैं सर्वत्र विचरनेवाला, व्यापक, नित्यानन्दम्मय, विकल्प-कल्पनासे रहित तथा हैतसे शून्य सिच्चरानन्द्धन परमात्मा ही हूँ । मैं आकाशके समान सर्वत्र व्याप्त, अनन्त और सूक्ष्मसे भी सूर्क्स हूँ; इसिल्ये ये सुख-दु:ख आदिकी दशाएँ मेरे पास नहीं फटकने पातीं।"

इस प्रकार विचार करते हुए ही परम विवेकी दैत्यराज विल ओंकारसे प्रकट हुए उसकी अर्थमात्रा ( मकार ) के अर्थमूत तुरीय परमात्माका चिन्तन करने लगे और चुपचाप समाधिस्थ हो गये। उस समय बलिके सारे



संकल्प शान्त हो गये, समस्त कल्पनाएँ विकीन हो गयों । उनके भीतर किसी प्रकारकी शङ्का नहीं रह गयी । वे घ्याता, ध्येष और घ्यानसे रहित हो गये । उनकी बुद्धिसे चेत्य, चिन्तक और चिन्तनकी त्रिपुटी दूर हो गयी । वे निर्मल और वासनाश्रम्य हो वायुरहित स्थानमें रक्खे हुए दीपक्षकी ठीके समान निश्चल हो गये । वे महान् पद (परमात्मा) को प्राप्त हो गये थे । उनका मन सर्वथा शान्त हो गया था । वे वहाँ रक्तिमित वातायन (खिड्की) में दीर्घकाल्तक उमी तरह अविचल मावसे बैटे रहे, मानो प्रस्तरमें खुरी हुई मूर्ति हो ।

रघुनन्दन ! तद्दनन्तर विकित्ते अनुचर दानवलोग स्प्रिटिकमणिके वने हुए उनके महल्की ऊँची अद्दालिकापर क्षणभरमें चड़ गये । डिम्म आदि धीर मन्त्री, कुसुद आदि समन्त, सुर आदि राजा, वृत्त आदि सेनापित, इयप्रीय आदि सैनिक, चाकाज आदि माई-यन्धु, लडुक आदि सुहद्, वल्हुक आदि लाइ लड़ानेवाले सस्मा, हाथमें मेंट लेकर उपस्थित हुए कुबेर, यम और इन्द्र आदि देवता, सेशाका अवसर चाहनेवाले यक्ष, विद्याधर और

नाग उस समय बिल्की सेवाके लिये उस स्थानपर आ पहुँचे। इनके सिवा त्रिलोकीके भीतर निवास करनेवाले अन्य बहुत-से सिद्ध भी आये। उनके पास आकर उन सबके मुकुट प्रणामके लिये झुक गये। उन सबके बड़े आदरके साथ राजा बिल्को देखा, वे ध्यानमें मौन हो समाधिस्य हो गये थे और चित्रलिखित पुरुषकी भाँति निश्चलमावसे बैठे थे। उस अवस्थामें उनका दर्शन



करके अवश्य-कर्तच्य प्रण.म आदि कर चुकनेपर वे महान् असुर पहले तो उन्हें निष्प्राण समझकर विवादमें चूच गये, परंतु उनके मुखपर लायी हुई प्रसन्नता देख विस्मित हुए। तत्पश्चात् रोमाञ्च आदि आनन्दके चिह्न देखकर वे खर्य भी आनन्दमग्न हो गये। परंतु उस समय अपना कोई रक्षक न देखकर वे भयके कारण शिषिक होने लगे। फिर दानव मन्त्रियोंने यह विचार किया कि अब यहाँ हमारे लिये कोन-सा कर्तच्य प्राप्त है। यह विचार आते ही उन्होंने सर्वज्ञ पुरुपोंमें क्षेष्ठ देखगुरु ग्रुकाचर्यका स्मरण किया। स्मरण करते ही देखोंने देखा, भ्रुनन्दन ग्रुक अपने तेजस्वी शरीरसे वहाँ उपस्थित हैं। असुरोंने उनका पूजन किया, फिर वे गुरुके उच्च सिंहासनपर विराजमान हुए। तदनन्तर ग्रु

दानवराज बलिको देखा, जो मौनभावसे प्यानमप्त होकर बैठे थे। क्षणभर विश्राम करके शुक्राचार्यने बहे प्रेमसे बलिकी और देखा और विचार करके वे इस निश्चयपर पहुँचे कि बलिका संसाररूपी भ्रम नष्ट हो गया है। सर्यश्चात् गुरुने उस दैत्यमण्डलीसे कहा—'दैत्यों! ये



ऐश्वर्यशाली बिल अपनी विचारधारासे ही विशुद्ध परमपर-ु को प्राप्त होकर सिद्ध हो गये हैं । यही अनिशय शान्ति-मय परमानन्द है । दानव-शिरोमणियों ! ये इसी तरह समाधिमें स्थित हो अपने परमानन्दस्तरूप आस्मामें निव्य स्थितिको प्राप्त हों और निर्विकार परमपदका साक्षात्कार करों । दानवों ! जैसे थेके हुए पुरुषकों विधाम मिले, जसी प्रकार ये बिल भी चित्तकी भ्रान्तिसे रहित हो परम विश्रामको प्राप्त हुए हैं । इनका संसाररूपी कुहरा (श्रज्ञान ) शान्त हो गया है; अतः इस समय ग्रुमलोग इनसे बातचीत न करों । जैसे भूतल्यर रात्रिके अन्यकार एवं निद्या आदिके शान्त होनेपर दिनमें सूर्यकी किरणों-

का समुद्राय प्राप्त होता है, उसी प्रकार इनका अज्ञानमुक्त भ्रम दूर हो जानेपर अब इन्हें अपना ही प्रकाश प्राप्त हुआ है। समय आनेपर ये खयं ही इस समाविसे जाग उठेंगे। दानवनायको ! तुम सब छोग अपने खामीक कार्य करों। ये राजा बिल एक सहस्र वर्षपर समाविसे उठेंगे।

गुरुदेवके ऐसा कहनेपर दैत्योंने हर्ष, अपर्ष और दुः ससे उत्पन्न हुई चिन्ताको त्याग दिया तथा पहलेकी न्यवस्थाके अनुसार बिल्की राज्य-सभाका सुरृद्ध संगठन करके वे सभी असुर यथाधिकार अपने-अपने कार्यमें संलग्न हो गये। तत्पश्चात् मनुष्य भूतलको, नागराज रसातलको, ग्रह अन्तरिक्षको, देवहृन्द खर्गको, पर्वत और दिक्पाल अपनी-अपनी दिशाओंको, वनचर जीव अपनी कन्दराओंको और आकाशचानी प्राणी आकाशको चले गये।



( सर्ग २७-२८ )

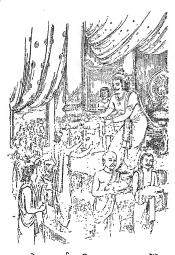


द्रांनीं लीलाओंके साथ राजा पणका राज्याभिषेक ( उत्पाच-प्रकरण धर्म ५९ )

#### समाधिसे, जो हुए बलिका विचारपूर्वक समभावसे स्थित होना, श्रीहरिका उन्हें त्रिलोकीके राज्यसे हटाकर पातालका ही राजा बनाना, उस अवस्थामें भी उनकी समतापूर्ण स्थिति तथा श्रीराभके चिन्मय खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---एवनन्दन ! तदनन्तर एक सहस्र दिव्य वर्ष व्यतीत होनेपर ऐश्वर्यशाली असुरराज बिल देव-दुन्दुभियोंका तुमुळनाद सुनकर समाधिसे जागे और इस प्रकार विचार करने लगे--- न वन्धन है न मोक्ष है । मेरी मूर्खता ( अज्ञान ) का नाश हो गया । ध्यानके टीला-विलाससे मेरा क्या होगा अथवा ध्यान न करनेसे भी कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा ? न मैं ध्यानकी इच्छा करता हूँ और न ध्यान न करनेकी; न भोग चाहता हूँ न भौगोंका अभाव; मैं चिन्तारहित होकर समभावसे ही स्थित हूँ । यह जगत्का राज्य रहे, तो भी मैं यहाँ स्थिर-भाषसे स्थित हैं। अथवा यहाँ यह जगतुका राज्य न रहे, तो भी मैं शान्तखरूप हो परमात्मामें स्थित हूँ । ध्यान-दृष्टिसे मेरा क्या काम है ? राज्य-वैभवकी र म्पत्तिसे भी मेरा व्या प्रयोजन है ? जो आता है, वह आये। न वह मैं हूँ न कहीं कुछ मेरा है । यदि आवश्यकताकी दृष्टिसे इस समय मेरा कुछ भी कर्तव्य नहीं है तो अकर्तन्य भी कुछ नहीं है । अतः यह जो कुछ प्रस्तुत कर्म-राज्यपालन आदि है, इसे मैं क्यों न करूँ 27

ऐसा विचार करके बिल वासनारहित मनसे वहाँ समस्त राज्यकार्य करने छो । उन्होंने पूजनके अर्थ्य-प्रध आदि उपचारोंद्वारा देवताओं, ब्राह्मणों और गुरुजनोंकी पूजा की तथा छुहरों, बन्धु-बान्धवों, सामन्तों और सत्पुरुणोंका दान-मान आदिके द्वारा सत्कार किया । इतना ही नहीं, उन्होंने सेवकों और याचकोंको धन-धान्यसे परिपूर्ण कर दिया । इस प्रकार उस राज्यमें, जहाँ सवपर समानरूपसे शासन किया जाता था, राजा बिल दिनों-दिन बहने छंगे । किसी समय उनके मनमें यह करनेका विचार



हुआ, तव वे शुक्राचार्य आदि मुख्य-मुख्य माहाणोंके साथ महायह अश्वमेश्वका अनुष्ठान करने लगे। उस यहांमें समस्त भुवनोंके प्राणियोंको तृत किया गया। देविषियोंके समुदायने उस यहांमें भूरि-भूरि प्रशंसा की। राजा बलिको भोगसमूहोंकी अमिलां नहीं है—ऐसा निश्चय करके सिद्धिदाता भगवान् लक्ष्मीपति विष्णु बलिके अभीष्ट मनोरंथकी सिद्धिदाता भगवान् देवराज इन्हको, जो (उनके बड़े भाई होनेके नाते) अवस्थामें उपेष्ठ थे, इस जगत्रस्पी जंगलका भाग देनेके लिये वहाँ आये थे। उन्होंने बलपूर्वक पैर बढ़ाकर तीनों लोकोंको नाप लिया और बलिको वैभव-भोगसे विश्वत करके उन्हों



पातालतलमें ही बाँध दिया अर्थात उन्हें पाताललोकके ही राज्यका अधिकारी बना दिया । श्रीराम ! अब वे जीवनमुक्त और अपने ब्रह्मखरूप आत्मामं स्थित हो मनको सदा परमात्मचिन्तनमं लगाये रखकार पुनः भावी इन्द्रपद्-की प्राप्तिके हेत् पातालमें ही विराजमान हैं। पातालरूपी गर्नमें रहकर जीवनमुक्तखरूप विट आपत्ति और सम्पत्ति-को समान दृष्टिसे ही देखते हैं । उनका सारा मनोरथ पूर्ण हो चुका है । वे भोगोंकी अभिलापा छोड़कर नित्य अपने आत्मामें ही रमण करते हुए पातालमें प्रतिष्ठित हैं। श्रीराम ! ये वलि पुनः इन्द्रपद्रपर विगजमान हो बहुत वर्षांतक इस सम्प्रर्ण जगतपर शासन करेंगे । मविष्यमं होनेवार्ळा इन्द्रपदकी प्राप्ति (की आज्ञा )से न तो उन्हें हर्प होता है और न अपने त्रिलोकीके राज्यपदसे भ्रष्ट कर दिये जानेके कारण उनके मनमें उद्देग ही होता है। वे सभी भावोंमं सम तथा सदा ही संतुष्ट-चित्त रहकर प्राप्त भोगोंका अनासक्त भावसे सेवन करते हुए आकाशके समान अपने ब्रह्मख्यूर आत्मामं नित्य स्थित हैं ।

असरराज बलि लगातार दस करोड़ वर्षीतक तीनों लोकोंका राज्य करके अन्तमें उससे विरक्त हो गये। अतः भोगसमूहोंमें अवस्य वैरस्य (रसका अभाव एवं दु:खका बाहुल्य ) है । श्रीराम ! सूर्यके समान सबको प्रकाशित करनेवाले सन्निदानन्दस्वरूप तुम्हीं सम्पूर्ण जगत्में स्थित हो । तुम्हारे लिये कौन अपना है और कौन पराया ? महाबाहो ! तुम अनन्त हो, आदि पुरुषोत्तम हो । तुम्हारा शरीर चिन्मय है । सैकड़ों पदार्थी-के रूपमें तुम्हीं चेष्टा कर रहे हो । जैसे सूतमें मणियाँ पिरोयी होती हैं, उसी प्रकार नित्य प्रकाशमान, गुद्ध-बुद्धखरूप तुममें यह सारा चराचर जगत् पिरोया हुआ है । तुम्हारा न जन्म होता है न मृत्यु । तुम अजन्मा हो, अन्तर्यामी और विराट् पुरुप हो । शुद्ध चैतन्य ही तुम्हारा खरूप है । तुम इम जगत्के खामी और नित्य प्रकाशित होनेवाले चिन्मय सूर्यरूपसे स्थित हो । तुममें ही यह खप्र-तुल्य सारा संसार भासित होता है।\* मनुष्यको उचित है कि वालकको समान यह मन जिन-जिन स्थानोंमें आसक्त होता है, वहाँ-वहाँसे उसे हटाकर परम तत्त्वखरूप परमात्मामें लगाये । इस प्रकार अभ्यासको प्राप्त हुए मनरूपी मतवाले हाथीको सर्वतोभावेन बाँधकर मनुष्य परम कल्याणका भागी होता है । जवतक मनुष्य

्र ^ ^ लिय स्थिते जगन्नाथे चिदादित्ये सदोदिते । इदमामासते सर्वे संस्तरस्वप्रमण्डनम् ॥ (ज्यञ्चम० २९ । ४५—४८, ५०)

श्रे चिद्रादित्यो मयानेच सर्वत्र जगति स्थितः । कः परस्ते क अत्मीयः परिस्वलित किं मुधा ॥ त्वमनन्तो महावाहो त्यमाद्यः पुरुषोत्तम । त्यं पदार्थदानाकारेः परिस्फूजील जिद्रपुः ॥ त्विय मर्विमदं ग्रोतं जगत् खात्वरजङ्गमम् । वोधे नित्योदिते ग्रुद्धे सृत्ते मणिगणा यथा ॥ न जायसे न म्रियसे त्यमजः पुरुषो विराट् । चिच्छुद्धा जन्ममरणभ्रान्तयो मा भवन्तु ते ॥

आत्मसाक्षात्कारके लिये परम पुरुषार्थ करके खयं अपने ऊपर अनुप्रह नहीं करता, तवतक विवेक-विचारका उदय नहीं होता । जवतक अपने आपका यथार्थरूपसे अनुभव

नहीं होता, तबतक वेदों और वेदान्तशास्त्रके अर्थोसे तथा तार्किक दृष्टियोंसे भी इस आत्माका प्राकट्य नहीं होता। (सर्ग २९)

#### प्रह्लादका उपाख्यान--भगवान् नृसिंहकी कोधाप्रिसे हिरण्यकशिषु आदि दैत्योंका संहार तथा प्रह्लादका विचारद्वारा अपने आपको भगवान् विष्णुसे अभिन्न अनुभव करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! जैसे दैत्यराज प्रहाद अपने-आप सिद्ध हो गये थे, ज्ञानप्राप्तिके उन उत्तम क्रमका में वर्णन करता हूँ; छुनो । पाताव्योकांम हिरण्यकशिपु नामसे प्रसिद्ध एक देत्य था, जिसका पराक्रम भगवान् नारायणके समान था । उसने खब्रभूभिनं देवताओं और असरोंको भी मार भगाया था। उसने समन्त सुवनींपर आक्रमण किया और इन्द्रके हाथसे बिलोकीका गाउँय छीत लिया । वह देवताओं और असरोंकं: परास्त करके तीनों लोकोंका राज्य करने लगा । त्रिभुवनके साम्राज्यपर शासन करते हुए उस असुरराजने ययासमय बहुत-से एत्र उत्पन्न किये। जैसे बहुमूल्य मणियोंमें कौस्तुम प्रधान है, उसी प्रकार उन सभी पुत्रोंमें प्रह्लादनामक बलवान पुत्र प्रधान हुआ । इससे हिरण्यक्रशियका गर्व और भी बढ़ गया । उसका आक्रमगजनित ताप उत्तरोत्तर बढ़कर तीनों लोकोंको उनी तरह नपाने लगा, जैसे प्रलयकालके बारह सूर्य अपनी किरणोंकी नृतन प्रभासे समस्त भुवनोंको संतप्त कर देते हैं। उसके आक्रमणसे सूर्य और चन्द्र आदि देवता खिन्न हो उठे । उन सबने ब्रह्माजीसे उस दैत्यराजके ववके लिये प्रार्थना की । क्यों न हो, किसीके वारंबार किये जानेत्राले दुष्कर्म या अपराधको महापुरुष भी सहन नहीं कर सकते । तदनन्तर लक्ष्मीपति भगवान् विण्युने नृसिंहरूप धारण करके जोर-जोरसे दहाइने हुए उस महान् अप्रस्को उसी प्रकार मार डाला, जैसे हाथी कटकट शब्दके साथ घोड़ेको मार डाळता है। भगवान चृसिंहके नख दिगाजोंके दाँतोंके समान सुरद और वज्र आदिके समान भयंकर थे । उनकी चमकीळी दन्तपङ्कि

सुस्थिर विद्युद्धताके समान शोभा पा रही थी । उनका क्रोध तीनों लोकोंको दुग्ध करनेके लिये प्रज्वलित हुई प्रलयाग्निके समान जान पड़ता था । उनके सम्पूर्ण अङ्गोसे पट्टिश, द्रास, तीमर आहि नाना प्रकारके आयुध निकल रहे थे । जैसे प्रलक्कालमें अधिकी ज्वाला समस्त जगज्जालको जलाकर भस्म कर देती है, उसी प्रकार भगवान् नृसिंहके नेत्रोंसे प्रकट हुई आगने उस असुरपुरीके समस्त असुरी-को दग्व कर दिया । संवर्तक नामक प्रव्यंकर मेघोंकी गर्जनायुक्त धाराबाहिक बृष्टिसे सर्वत्र व्याप्त हुए एकार्णवमें विक्षुच्य हुई वायुके समान जब भगवान् नृसिंह अत्यन्त क्षोमसे भर गये, तब समस्त दानवोंके समुदाय दिशाओंमें जलते हुए मच्छरींके समान भाग-भागकर अदृश्य हो गये। भगवान् नृसिंह हिरण्यकशिपुका वध करके आश्वस्त हुए देवताओंद्वारा बढ़े आदरके साथ पूजित हो जब धीरेसे कहीं चले गये, तब मरनेसे बचे हुए दानव प्रह्लादसे सरक्षित हो अपने उस जले हुए देशमें लौट गये । वहाँ अपने वन्ध-वान्ववोंके नाशका विचार करके समयोचित विळाप करनेके अनन्तर उन सबने परलोकवासी बन्धओंका और्ध्वदैहिक संस्कार एवं श्राद्ध किया । तदनन्तर जिनके वन्ध-बान्वव मारे अथवा भगवान् नृसिंहकी क्रोपाप्तिसे जल गये थे, मरनेसे बचे हुए उन अत्भीय जनोंको उन सबने धीरे-धीरे आश्वासन दिया ।

भगवान् चुर्सिहने जहाँके दानवोंका विनाश कर डाळा या, उस पाताळ-गर्तमें रहनेवाळे मननशीळ प्रह्लादने मन-ही-मन अत्यन्त दुखी हो विवेकप्लर्वेक विचार किया—'इस संसारमें सब प्रकारसे, सब तरहकी पवित्र बुद्धियोंसे और समस्त उत्तम क्रियाओंद्वारा तीवतापूर्वक शरण लेने योग्य एकमात्र भगवान् श्रीहरि ही हैं। उनके सिवा यहाँ दूसरी कोई गति नहीं है । तीनों लोकोंमें उनसे बढ़कर कोई नहीं है। सृष्टि, पालन और संहारके एकमात्र कारण श्रीहरि ही हैं। अब इसी क्षणसे सदाके लिये मैं अजन्मा भगवान् नारायणकी शरणमें आया हूँ। जैसे वायु आकाशसे अलग नहीं होती, उसी प्रकार सम्पूर्ण मनोरथों-का साधक 'नमो नारायणाय' यह मन्त्र मेरे हृदयकोशसे दूर नहीं होता । श्रीहरि ही दिशा हैं, हरि ही आकाश हैं; वे ही पृथ्वी हैं और वे ही जगत हैं; अतः मैं भी अप्रमेयात्मा श्रीहरि ही हूँ । मैं विष्णुरूप हो गया हूँ । श्रीहरि ही प्रह्लाद नामसे प्रकट हैं। मझ आत्मासे श्रीहरि भिन्न नहीं हैं, मेरे अन्त:करणमें यह दढ़ निश्चय हो गया है: अतएव मैं सर्वव्यापी हरि ही हूँ। जिनकी हाथरूपी शाखाओंपर चक्र, गदा और एड्र आदि अल-रूपी पुक्षी सदा विश्राम करते हैं, जो नख-किरणमयी मञ्जरियों से व्याप्त हैं जिनके कंघे कोमल-कोमल मन्दार-पुष्पकी मालाओसे अलंकृत हैं, वे महान् गरकत-मणिमय वक्षोंके समान ये मेरी चार भुजाएँ सुशोभित हो रही हैं. जिनके बाज्वंद समुद्र-मन्थनके समय मन्दराचळकी रगड़से विस गुये थे । ये सदा क्रमशः शीतळ तथा उष्ण रहने-वाले दो देवता चन्द्रमा और सूर्य, जिन्होंने संसारको प्रकाशित किया है, मेरे मुखमण्डलके दो नेत्र हैं, नील कमलके समान स्थाम तथा गहरी मेघमालाओंके समान मन्दर मेरी यह अङ्गकान्ति सब ओर फैल रही है। मेरे हाथमें यह पाञ्चजन्य शङ्ख है, जिससे गम्भीर ध्वनिका विस्तार होता है। यह शब्दखरूप होनेके कारण मूर्तिमान आकारा और श्वेत होनेसे क्षीरसागरके समान जान पड़ता

है । मेरे करतलमें यह शोभाशाली कमल विद्यमान है। जो मेरी ही नाभिसे उत्पन्न हुआ है । यह दैत्यों और दानवोंका मर्दन करनेवाली मेरी भारी गदा है, जो रत-जिंदत होनेसे चितकबरी और सोनेके अङ्गद ( वलय ) से विभूषित होनेके कारण समेर पर्वतके शिखर-सी प्रतीत होती है। यह मेरा सुदर्शन चक्र है, जिससे सब ओर किरणें छिटक रही हैं तथा जिसकी आकृति साक्षात सर्यके समान दिखायी देती है। यह ध्रमयुक्त अग्निके समान सुन्दर मेरा काला और चमकीला नन्दक नामक खड़ है, जो दैत्यासपी बृक्षोंका उच्छेर करनेके लिये कठार है और देवताओंको आनन्द प्रदान करनेवाला है। यह इन्द्रयनुषके समान सुन्दर और नागराज वासुकिके समान कुण्डलाकार मेरा शार्क्षत्रतुप है, जो पुणका और आवर्तक नामक मेघोंके समान बाणरूपी जलकी अविष्छिन धाराएँ वरसाता है। पृथ्वी ये मेरे दोनों पैर हैं, आकाश मेरा यह सिर है, तीनों छोक मेरे शरीर हैं और सम्पूर्ण दिशाएँ मेरी कुक्षि हैं । मैं नील मेवके भीतरी भाग-की भाँति स्यामकान्तिसे सुशोभित, गरुङ्रूपी पर्वतपर आरूढ़ एवं शङ्ख, चक्र तथा गदा धारण करनेवाला साक्षात् विष्णु हूँ । मेरे सामने खड़े हुए ये देवता और असर मेरे तेजके प्रवाहको उसी तरह नहीं सह सकते, जैसे मन्द्र दृष्टिबाले लोग सूर्यकी प्रभाको नहीं. सहन कर पाते । ये ब्रह्मा, इन्द्र, अग्नि और रुद्र आदि देवता बहुसंख्यक मुखोंसे निकली हुई अनन्त वाणीद्वारा मुझ सर्वेश्वर विष्णुकी ही स्तृति करते हैं। मेरा ऐश्वर्य बहुत बढ़ा हुआ है। मैं अपराजित विष्णुरूप हो गया हुँ, सब प्रकारके द्वन्द्वोंसे ऊपर उटकर अपनी सर्वोत्छट ( सर्ग ३०-३१ ) महिमासे सम्पन्न हूँ ।

श्रह्णादके द्वारा भगवान् विष्णुकी मानसिक एवं बाह्य पूजा, उसके प्रभावसे समस्त दैत्योंको वैष्णुव हुआ देख विस्पयमें पड़े हुए देवताओंका भगवान्से इसके विषयमें पूछना, भगवान्का देवताओंको सान्त्वना दे अदृश्य हो ग्रह्णादके देवपूजा-गृहमें प्रकट होना और ग्रह्णादृद्वारा उनकी स्तुति

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार विचार करके भावनाद्वारा अपने शरीरको साक्षात् नारायण-का खरूप बनाकर प्रह्लादने उन असुरारि श्रीहरिकी पूजाके लिये फिर इस प्रकार चिन्तन आरम्भ किया—'में भावना-दृष्टिसे देख रहा हूँ कि ये भगवान् विष्णु दूसरा शरीर धारण करके मेरे भीतरसे बाहर आकर खड़े हैं, गरुड़की पीठपर बैठे हैं, चतुर्विध शक्तियोंसे सम्पन्न हैं। इनके हाथोंमें शङ्क, चक्र और गदा आदि शोमा पा रहे हैं। भगवान्के श्रीअङ्ग सुन्दर स्थाम कान्तिसे सुशोमित हैं। इनके चार मुजाएँ हैं। चन्द्रमा और सर्य ही इनके



नेज हैं। ये अद्भुत शोभासे सम्पन्न हैं। कान्तिमान् नन्दक नामक खङ्गसे अपने सक्तजनोंको आनन्द प्रदान करते हैं। इनके हाथमें कमल शोभा दे रहा है। नेत्र बढ़े-बढ़े हैं। ये शार्क्सचनुष धारण करते हैं और महान् न नक्तर होना आर महाद्विहारा उनका स्तुति तेजसे सम्पन हैं। इनके पार्वद इन्हें सब ऑस्से घेरे इए हैं। इसल्विये मैं शीघ्र ही भावनाभावित समस्त सामिष्रियों-से सुशोभित मानसिक पूजाद्वारा इनका पूजन आरम्भ करता हूँ। इसके बाद बाहरी उपकरणोंसे युक्त और अनेक प्रकार-के स्त्रोंसे परिपूर्ण विशाल पूजाका भी आयोजन करके इन महान् देव नारायणकी पूजा-अर्चा करूँगा।

ऐसा विचारकर प्रह्लादने विविध पूजा-सामिप्रियोंके सम्भारसे युक्त मनके द्वारा कमळापति माधवका पूजन आरम्भ किया । रत्नसमृहोंसे जटित नाना प्रकारके पात्री-द्वारा अभिषेक करके भगवान्के श्रीअङ्गोंमें उन्होंने चन्दन आदिका अनुलेप किया । फिर नाना प्रकारके धूप-दीप निवेदन किये, भाँति-भाँतिके वैभवशाली आभूषण पहनाये, मन्दार-पुष्पोंकी मालाएँ धारण करायीं, धुवर्णमय कमुलोंकी राशि मेंट की, कल्पवृक्षकी लताओं तथा स्त्रींके गुल्छ ( गुलदस्ते ) अर्पित किये, दिव्य वृक्षोंके पछ्छ तथा नाना प्रकारके फुलोंके हार उपहारमें दिये, किंकिरात, बक, कुन्द, चम्पा, नील कमल, लाल कमल, कुमुद, कारा, खजूर, आम, पलाश, अशोक, मैनफल, बेल, कन्रेर, किरातक, कदम्ब, बकुल, नीम, सिन्दुवार, जूही, पारिभद्द, गुग्गुल और बिन्दुक आदिके युथायोग्य पत्र-पुष्प एवं फल अर्पित किये । प्रियङ्कु, पाट, पाटल, धातपाटल, आम, अमड़ा, गव्य, हर्रे और बहेर्ड़ मेंट किये । शाल, ताल और तमालके लता, फूल एवं पछुव चढ़ाये, कोमल-कोमल कलिकाएँ अर्पित कीं, सहकार, कुङ्कम, केतक, शतपत्र और इलायचीकी मञ्जरियाँ अर्पित कीं। फिर नैवेद, ताम्बूल, आरती और पुष्पाञ्चलि आदि सुभी सुन्दर-सुन्दर उपचारोंको सादर समर्पित किया । अन्तमें अपने आपको श्रीहरिक चरणोमं भेंट कर दिया । इस प्रकार जगतके सारे वैभवोंसे भव्य प्रतीत होनेवाळी प्रजन-सामग्री एवं उचकोडिकी भक्तिसे प्रह्लाद ने अन्तः पुरमें अपने खामी भगवान विष्युका मानसिक पूजन किया।

तदनन्तर दानवराज प्रह्लादने सप्रसिद्ध देवमन्दिरमें बाह्य वैभवोंसे परिपूर्ण पूजनके उपचारोंद्वारा भगवान् जनार्दनकी पूजा की । मानस-पूजनमें वताये गये क्रमसे ही बाह्य पदार्थों के अर्पणदारा वारंबार परमेश्वर श्रीहरिका पूजन करके दानवराज प्रह्लादको बड़ा संतोष हुआ। तभीसे प्रह्लाद प्रतिदिन पूर्ण भक्तिभावसे परमेश्वरकी पूजा करने लगे । फिर तो उस नगरके सभी दैत्य उसी दिनसे भव्य वैष्णव वन गये: क्योंकि राजा ही आचारका कारण होता है। ( राजा सदाचारी हो तो प्रजा भी सदाचारपरायण होती है। ) शत्रसदन श्रीराम! फिर तो आकाशवर्ती देवलोकमें यह बात फैल गयी कि सारे दैत्य द्वेष छोड़कार भगवान, विष्णुके भक्त हो गये हैं। रघुनन्दन् ! यह सुनकर इन्द्र आदि देवता और मरुद्रण बड़े विस्मित हुए कि देखोंने भगवान विष्यकी भक्ति कैसे अपनायी । आश्चर्यमें इवे हुए देवता अन्तरिक्षवर्ती खर्गलौकको छोडकर क्षीरसागरमें शेषनागकी शय्यापर विराजमान भगवान श्रीहरिके पास गये । वहाँ



बैठे हुए भगवान्से उन्होंने दैत्योंका सारा समाचार कह सुनाया और इस अपूर्व आधर्य तथा विस्मयसे भरे हुए खमाव-परिवर्तनका कारण पूछा।

देवता बोले—भगवन् ! यह क्या वात है ? जो दैव्य सदा ही आपके विरोधी रहे, वे ही आपकी भक्तिमें कैसे तन्मय हो गये ? कहाँ तो वे अत्यन्त दुराचारी दानव और कहाँ आप मगवान् जनार्दनके प्रति उत्तम भक्ति । कहाँ तो पामरोचित कार्य करनेवाला, सदा निन्दित कर्मेमें निरत और हीन जातिवाला बेचारा दानव-समाज और कहाँ आप मगवान् विण्युकी उत्तम भक्ति !

श्रीभगवान् बोले—देवताओ ! तुम विषादमें न पड़ों । रात्रुदमन प्रह्लाद भक्तिमान् हो गये हैं । यह उनका अन्तिम जन्म है । अब वे मोक्षके अधिकारी हो गये हैं । इसके बाद ये दानव प्रह्लाद गर्भवास नहीं कर सकते । जैसे भूना हुआ बीज अङ्कुर नहीं उत्पन्न कर सकता, उसी प्रकार ज्ञानाग्निसे दग्ध हुए कर्म बन्धन-कारक नहीं हो सकते । श्रेष्ठ देवगण ! तुमलोग अपने-अपने विचित्र लोकोंमें पत्रारो । प्रह्लादकी यह गुणवत्ता ( उनकी यह भगवद्गक्ति ) तुम्हें दुःख देनेवाली नहीं हो सकती ।

श्रीविसष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! देवताओंसे ऐसा कहकर भगवान् श्रीहरि वहीं अन्तर्धान हो गये और देवताओंका समुदाय खर्मछोंकको छोट गया । तबसे प्रह्लादके प्रति देवताओंकी मित्रता हो गयी । भक्त प्रह्लाद इसी प्रकार प्रतिदिन मन, वाणी और कियाद्वारा देवाधिदेव भगवान् जनार्दनकी प्रज्ञा करने छगे । पूजामें तत्पर रहनेवाछे प्रह्लादको हृद्यमें समय पाकर त्रिवेक, आनन्द, वैराग्य और विभूति आदि गुण बढ़ने छगे । जैसे पक्षी स्खे हुए बृक्षको पसंद नहीं करते, उसी प्रकार प्रहृदने भोग-समूहोंका अभिनन्दन नहीं किया—भोगोंकी ओरसे उनकी रुचि हुट गयी । जैसे मृग जनसमुदायसे भरी हुई भूमिमें प्रसान नहीं होता, उसी

प्रकार उनका मन कान्ताओं में नहीं रमता था, शाखीय वातोंकी न्वचिक सिवा अन्य लोकचर्याओं में उनका मन नहीं लगता था। नाशवान् दृश्य पराधोंसे उनकी आसिक सर्वथा दूर हो गयी थी। मगवान् विण्युने क्षीरसागर-रूपी मन्दिर में रहते हुए ही अपनी सर्वन्यापिनी परम दिव्य बुद्धिके द्वारा प्रह्लादकी उस उच्चतम स्थितिको जान लिया। तदनन्तर मक्तोंको आहाद प्रदान करनेवाले मगवान् विण्यु पाताल-मार्गसे प्रह्लादके उस भवनमें पथारे, जिसमें वे अपने इष्टदेककी धूजा किया करते थे। कमलनयन मगवान् विण्युको आया हुआ जानकर दैत्यराज प्रह्लादने पहलेकी अपेक्षा दुगुनी वैमवशालिनी सामग्रीसे सुशोमित धूजा-विधिद्वारा उनका आदर-सत्कारपूर्वक धूजन किया। तत्यश्यात् पूजागृहमें पथारे हुए मगवान्



श्रीहरिको प्रत्यक्ष विराजमान देख परम प्रीतियुक्त हुए प्रह्लादने मिक्तभावसे परिषुष्ट हुई वाणीद्वारा उनका स्तवन आरम्भ किया।

प्रह्लाद बोले—जो त्रिशुवनरूपी रत्नको सुरक्षित रखनेके लिये मनोहर कोशागार हैं, उपासकोंके सारे पापोंको हर लेनेवाले हैं, अज्ञानान्थकारसे परे परम प्रकाश-खरूप हैं, अशरणको शरण देनेवाले तथा शरणागत-पालक हैं, उन अजन्मा, अन्युत, परमेश्वर श्रीहरिकी मैं शरण लेता हूँ।

जो प्रफुल्ल नील कमल्दल तथा नील मणिक समान स्थाम मुन्दर कान्तिसे मुशोभित हैं, जिनके स्थाम विग्रहके लिये शरद् ऋतुके निर्मल आकाशके मध्यभागसे उपमा दी जाती है, भ्रमर, अन्यकार, काजल और अझनके समान नील आभासे जिनके श्रीअङ्ग प्रकाशित होते हैं तथा जो अपने हार्योमें कमल, चक्र एवं गदा धारण करते हैं, उन भगवान् विष्णुकी मैं शरण ग्रहण करता हैं।

जो परम निर्मल हैं, जिनके कोमल अङ्ग अलिकलाप (अमर-राशि)- के समान स्थाम हैं, जिनके हाथमें स्वेत दलवाले अधिखेले कमलके समान शङ्क शोभा पाता है, जिनके नाभि-कमलमें वेदमन्त्रोंकी ध्वनिरूप गुझारवसे युक्त ब्रह्मारूपी श्रमर विराजमान है तथा जो अपने मक्तजनोंके हृदय-कमल-दलमें निवास करते हैं, उन भगवान् श्रीहरिकी मैं शरण लेता हूँ।

भगवान्के स्वेत नख-समृह जहाँ तारोंक समान छिटके हुए हैं, जहाँ मधुर मुस्तानकी ज्योत्स्तासे उज्ज्वल मुखरूपी पूर्ण चन्द्रमण्डलका प्रकाश छा रहा है तथा हृदयस्थित कोस्तुम मणिकी किरणोंका समृह जहाँ आकाश-गङ्गाकी छग्र छिटका रहा है, उन सर्व-व्यापी श्रीहरिरूपी शरकालिक निर्मेळ आकाशकी मैं शरण ग्रहण करता हूँ।

प्रत्यकालमें अक्षयनदके पत्रपर शयन करनेशले शिद्युरूप बालमुकुन्दकी मैं शरण लेता हूँ । बालक होनेपर भी उनका अनन्त कल्याणमय दिव्य गुणगणोंसे सुशोभित शरीर बहुत पुराना ( हृद्ध ) है । उनक

उस बालवपुके उदरभागमें यह घनीभूत सारी सृष्टि पूर्णतया समायी हुई है। वे भगवान् नित्य निरन्तर विराजमान, जन्म-बद्धि आदि विकारोंसे रहित तथा विशाल ( सर्वत्र व्यापक ) हैं ।

नृतन खिले हुए नामि-कमलके परागसे जिनका वक्षः स्थल गौरवर्णका प्रतीत होता है, जिनका वामाङ्ग लक्ष्मीजीके दीतिमान् देहसे विभूषित है, जो सायंकालिक अरुण किरणके समान लाल अङ्गराग धारण करते हैं तथा सुवर्गके समान रंगवाले रेशमी पीताम्बरसे जिनका श्रीविग्रह परम सन्दर दिखायी देता है, उन भगवान् श्रीनारायणकी मैं शरण लेता हूँ।

दैत्यरूपिणी कमलिनीपर तुषारपात करनेके लिये जो ह्रेमन्त और शिशिरके समान हैं, देवरूपिणी नलिनीको विकसित करनेके लिये सदा उदित रहनेवाले सूर्यबिम्बके सद्दा हैं तथा ब्रह्मारूपी कमलके उद्भवके लिये जो जलसे भरे हुए तड़ागके तल्य हैं, उपासकोंके हृदय-कमलमें निवास करनेवाले उन भगवान् श्रीहारेका में आश्रय लेता हूँ।

जो त्रिमुवनरूपी कमळके विकासके लिये सूर्यके सदश हैं, अन्धकारकी भाँति बुद्धिको आच्छादित करने-वाले मोह या अज्ञानका निवारण करनेके लिये उत्तम एवं प्रज्वित दीपकके तुल्य हैं, जिनमें जडतारू पिणी मायाका अमाव है, जो सदा अपने खरूपको प्रकाशित करते हैं अथवा नित्य दिव्य प्रकाश जिनका रूप है, उन चिन्मय आत्मतत्त्रख़ारूप तथा सम्पूर्ण जगताकी सारी पीड़ाओंको हर लेनेवाले श्रीहरिकी मैं शरण महण करता हूँ ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---खुनन्दन ! इस प्रकार बहुत-सी गुणावलियोंसे युक्त स्तुति-वचनोंद्वारा ध्रुजित हुए असुर-विनाशक तथा नील कमलदलके समान श्याम भगवान् श्रीहरि प्रसन्न होकर प्रीतियुक्त भक्त दैत्यराज प्रह्लादसे बोले। (सर्ग ३३-३३)

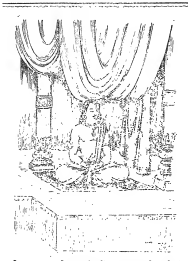
श्रह्णादको भगवानुद्वारा वर-प्राप्ति, श्रह्णादका आत्मचिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिख हो जाना, तत्पश्चात् पातालकी अराजकताका वर्णन और भगवान विष्णुका प्रह्लादको समाधिसे विरत करनेका विचार

तुम तो गुणोंके आकर हो, अतः जन्म-मरणरूपी दुःखकी निवृत्तिके लिये तुम पुनः अपना अभीष्ट वर मॉग छो ।

यह्नाद चोले---भगवन् ! आप समस्त प्राणियोंके अन्तः करणमें विराजमान होकर उनके इच्छानुसार फळ प्रदान करनेवाले हैं; अत: विभो ! आप जिस वस्तुको सबसे श्रेष्ठ समझते हों, वही मुझे देनेकी कृपा कीजिये। श्रीभगवान्ने कहा-निष्पाप प्रह्लाद ! जबतक तुम्हें

श्रीभगवान्ने कहा — दैत्यकुलिशिरोमणि प्रह्लाद ! ब्रह्मत्वकी प्राप्ति न हो जाय, तबतक तुम सम्पूर्ण संश्रायोंकी पूर्गतया शान्ति तथा सन्निदानन्दघन परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप फलके लिये विचारपरायण बने रही ।

> श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! दैत्यराज प्रह्लाद-से ऐसा कहकर भगवान विष्णु अन्तर्धान हो गुये । उन विष्पुदेवके अन्तर्हित हो जानेपर प्रह्लाद ने पूजाके अन्तमें मणि-रलोंसे प्रशोमित पुष्पाञ्चलि समर्पित की । उस समय उनका चित्त अत्यन्त प्रसन्न था। वे एक श्रेष्ठ आसनपर पद्मासन लगाकर बैठ गये और स्तोत्रपाठ



करते समय अपने हृदयमें यों विचार करने छगे कि आवागमनरूपी संसारका निवारण करनेवाले भगवान्ने मुझे ऐसा उपदेश दिया है कि 'तुम विवेक-विचार-संयक्त होओ । अतः अब मैं अपने अन्तःकरणमें आत्म-विचार करनेमें तत्पर होता हूँ । वृक्ष, तृण और पर्वतोंसे युक्त यह जगत् तो मैं हूँ नहीं; क्योंकि जो बाह्य और अयन्त जड है, वह मैं कैसे हो सकता हूँ। अचेतन शरीर भी मैं नहीं हूँ; क्योंकि यह असत् होता हुआ भी प्रकट, जड होनेके कारण बोलनेमें असमर्थ, प्राण-वायुओंद्वारा अपने संचरणकालमें ही परिचालित और अल्प कालमें ही विनष्ट होनेवाला है। मैं तो केवल वह शुद्ध चेतन ही हूँ, जो ममताहीन, मननरूप मनके व्यापारसे शून्य, शान्त, पाँचों इन्द्रियोंके भ्रमोंसे रहित और मायाके सम्बन्धसे हीन है। यह जो सबका प्रकाशक, बाहर-भीतर सर्वत्र व्याप्त, अखण्ड, निर्मल और सत्तामात्र है, वह जड-दृश्यरहित शुद्ध चिन्मय आत्म-खरूप ही मैं हूँ । यह आत्मा, जो सर्वव्यापक और विकल्प-

रहित चिन्मय बोधस्तरूप है, वह में ही हूँ । यह आत्मा ही जगत्की स्थितिमें निरन्तर अनुभवमें आनेवाले समस्त पदार्थींका आदि कारण है, परंतु इस आत्माका कोई कारण नहीं है। इसी आत्मासे सारे पदार्थीका पदार्थत्व उत्पन्न होता है । ये घट-पट आदि आकारवाले सैकडों सांसारिक पदार्थ विशाल दर्पणरूप इस चिन्मय ग्रुद्ध आत्मामें प्रतिबिम्बत होते हैं। यह अकेला मैं, जो आदि और अन्तसे रहित तथा सर्वव्यापक हैं, सम्पूर्ण चराचर प्राणियोंके अंदर आत्मखरूपसे स्थित हूँ। मेरा यह साँवला खरूप--जो शङ्ख, चक्र और गदा धारण करनेवाला तथा सम्पूर्ण सौभाग्योंकी चरम सीमा है, इस जगतुका पालन करता है। जो कमलरूपी आसनपर विराजमान होते हैं और निर्विकल्प समाधिमें स्थित होकर परम सखका अनुभव करते हैं, उन ब्रह्माके रूपमें मैं ही सदा इस जगत्में उत्पन्न होता हूँ । मैं ही त्रिनेत्र-धारी शिव होकर प्रलयकालमें इस जगत्तका संहार करता हूँ । में ही इन्द्ररूपसे मन्वन्तरके क्रमसे प्राप्त हुई इस सम्पूर्ण त्रिलोकीका पालन करता हूँ । यह जो कुछ स्थावर-जंगमरूप जगतः दृष्टिगोचर हो रहा है, सम्पूर्ण संकल्पोंसे रहित वह परम ग्रुद्ध चेतन आत्मरूप मैं ही हूँ। जिसमें अनन्त आनन्दका अनुभव प्राप्त होता है तथा जो परम शान्तिसे सुशोभित एवं शुद्ध है, ऐसी यह चिन्मयी दृष्टि सम्पूर्ण दृष्टियोंसे बढकर है । जो शाश्वत एवं विज्ञानानन्द्रघनरूप है, उस उत्तम साम्राज्यका परित्याग करके मुझे इन अनित्य एवं दु:खरूप राज्य-विभूतियोंमें लेशमात्र भी सुखकी प्रतीति नहीं होती; क्योंकि ये विभूतियाँ रमणीय नहीं हैं। ऐसे विज्ञानानन्दघन परम पदको छोड़कर मूर्ख ही तुच्छ विषय-भोगोंमें आसक्त होता है, विवेकशील ज्ञानी नहीं। भला, इस परम दिच्यदृष्टिका त्याग करके कौन मनुष्य घुणा करने योग्य तच्छ राज्यमें आसक्त होगा। जिन्होंने इस उत्तम दृष्टिका परित्याग करके दु:खरूप क्षणभङ्गर राज्यमें मन लगाया, वे सब-के-सब वास्तवमें मूर्ख ही थे;क्योंकि

कहाँ तो नन्दनवनकी प्रफुल्ठित रमणीय वनस्थली और कहाँ संतप्त मरुखल ! उसी प्रकार कहाँ तो ये पारमार्थिक शान्त दिव्य ज्ञानदृष्टियाँ और कहाँ देह एवं विषय-भोगोंमें अहंता-ममताबुद्धि ! अर्थात् इनमें आकाश-पातालका अन्तर है। इस त्रिलोकीमें राज्य पाकर भी वास्तविक सुख लेशमात्र भी नहीं मिलता, किंतु मूर्खताके कारण ही मनुष्य उसे चाहता है । उधर जो सर्वव्यापक, खस्थ, सम, निर्विकार और सर्वरूप है, उस चेतनका आश्रय ग्रहण करनेसे सम्पूर्ण वास्तविक आनन्द सदा-सर्वदा प्राप्त होता रहता है। ये जो कोई भी विषयी मनुष्य मोहरूपी जालमें आ फँसे हैं, उनके गिरनेका प्रधान कारण उनकी संकल्प-कल्पना ही है । इसी प्रकार मेरे पितामह आदि पूर्वजोंने भी, जो संकल्प-समृहोंसे आवृत और विषयरूपी गर्तमें गिरनेवाले थे, इस बाधारहित परमानन्दखरूप आत्मपदका अनुभव नहीं किया। इसीलिये वे भूतलप्र इने-गिने दिनोंतक ही स्कृरित होकर गड्डेमें गिरे हुए क्षुद्र मच्छरोंकी भाँति विनष्ट हो गये । सभी जीव इच्छा और द्वेषसे उत्पन्न हुए सुख-दु:खादि द्रन्द्ररूपी मोहसे युक्त होनेके कारण पृथ्वीके छिद्रमें छिपे हुए कीटोंकी समताको प्राप्त हो गये हैं; परंतु जिसकी अनुकृठ और प्रतिकृठ कल्पनारूपी मृगतृष्णा सिचदानन्द परमात्माके ज्ञानरूपी मेघसे शान्त हो चुकी है, उसीका जीवन धन्य है।

'ॐ' ही जिस सिचदानन्द ब्रह्मका सर्वोत्तम नाम है और जो समस्त विकारोंसे सर्वथा रहित है, वह परमात्मा ही भूतल्के समस्त पदार्थोंके रूपमें विराजमान है। \* ज्योतिः खरूप वह परमात्मा ही सूर्य आदिके अंदर स्थित होकर अपनी सत्ता-स्क्रुर्तिसे उन्हें प्रकाशित

करता है। वही अग्निको उष्णतायुक्त करता है और जलको रसमय बनाता है । भयरहित वह परमात्मा खयं ही प्रकट होता है और ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त समस्त जगतको अपनी सत्ता-स्कृतिसे घुमाता रहता है। वह स्थाणसे भी बढ़कर नित्य अचल और आकारासे भी बढ़कर नित्य निर्लेप है । इसीका सदा अन्वेषण, स्तवन और ध्यान करना चाहिये। समस्त प्राणियोंके शरीरोंके अंदर उनके हृदयकमळमें स्थित यह परमात्मा अत्यन्त स्रलभ है; क्योंकि हृदयकी थोड़ी-सी भी सची प्रकारसे यह तत्क्षण सम्मुख प्रकट हो जाता है । यह प्रमात्मदेव सभी शरीरोंमें उसी प्रकार व्यात है, जैसे पुष्पोंमें स्रगन्य, तिलकाणोंमें तेल और रसयुक्त पदार्थीमं माधुर्य। परंत हृदयमें विद्यमान रहनेपर भी यह चेतन विवेक-विचारके अभावके कारण जाना नहीं जा सकता; विचारणाके द्वारा ही उस परमेश्वरका ज्ञान होता है। उसे भलीभाँति जान लेनेपर प्रियजनके समागमकी तरह परमानन्दकी प्राप्ति होती है। अतिशय आनन्द प्रदान करनेवाले परमात्मारूपी उस परमप्रेमी बन्धुका दर्शन होनेपर ऐसी-ऐसी बुद्धियाँ उत्पन्न होती हैं, जिनके प्रभावसे साधकका परमात्मासे कभी वियोग नहीं होता । उसके सांसारिक रनेहके समस्त बन्धन टूट जाते हैं, काम-क्रोध आदि सारे शत्रु विनष्ट हो जाते हैं और तृष्णाएँ मनको चञ्चल नहीं कर पातीं । यही परमात्मा आकाशमें शून्यता, वायुमें स्पन्दन, तेजस्वी पदार्थीमें प्रकारा, जलमें उत्तम मधुरता, पृथ्वीमें कठोरता, अग्निमें उष्णता, चन्द्रमामें शीतलता और सृष्टिसमूहमें सत्तारूपसे स्थित है।

अज्ञानरूपी शत्रुने मेरे विवेक-धनका अपहरण करके उसका सर्वनाश कर डाला था और वह इतने कालतक मुझे कष्ट देता रहा; परंतु इस समय खतः उत्पन्न हुई सर्वोत्तम विष्णु-कृपासे मुझे परम तत्त्वका ज्ञान हो गया है, जिससे मैंने उस अज्ञानका परित्याग कर दिया है।

<sup>\* &#</sup>x27;ओमिति बहा—ॐ ब्रह्म है', 'ओमिती इं सबैम्— ॐ यह सब कुछ है', 'एतद् वै सत्यकाम परं चापरंच ब्रह्म यदांकारः—सत्यकाम ! यह पर और अपर ब्रह्म है, जो यह ऑकार है।'

इस समय मैंने उस परम ज्ञानरूपी मन्त्रके बळसे इस अहंकार-पिशाचको शरीररूपी बक्षके खोखलेसे बाहर निकाल दिया है, जिससे मेरा यह शरीररूपी महान् वक्ष अहंकाररूपी यक्षसे रहित होकर परम पवित्र हो गया है और प्रफल्लित बक्षके समान सुशोभित हो रहा है। विवेकरूपी धनराशिकी प्राप्तिके कारण जब मेरे दराज्ञारूपी दोष सर्वथा नष्ट हो गये, तब मेरी अज्ञानरूपी -दरिद्वता भी पूर्णतया शान्त हो गयी; अतः अब मैं परमेश्वरके रूपमें स्थित हूँ । भगवानुकी कृपासे मुझे सम्पूर्ण ज्ञातव्य वस्तओंका ज्ञान प्राप्त हो गया है और मैंने देखने योग्य सभी दृष्टियोंको देख लिया है। इस समय मुझे वह वस्त प्राप्त हो गयी है, जिसके पा लेनेपर कुछ भी पाना अवशिष्ट नहीं रह जाता । सौभाग्यकी बात है कि में उस ऊँची एवं विस्तृत पारमार्थिक भूमिको प्राप्त हो गया हूँ, जिसमें अनथींका नाम-निशान नहीं है, विषय-रूपी सर्पोंका अत्यन्त अभाव हो गया है, अज्ञानरूपी कुहरा सर्वथा नष्ट हो गया है, आशारूपी मृगत्रणा शान्त हो चुकी है, जिसकी सारी दिशाएँ रजोगुणरूपी धुलसे रहित हो गयी हैं और जिसमें शान्तिरूपी शीतल छांयावाला वृक्षा लहलहा रहा है। भगवान विष्णकी स्तति, प्रणाम और प्रार्थना करनेसे तथा शम एवं यम-नियमोंके पाळनसे मुझे इन सिचदानन्दघन परमात्माकी प्राप्ति हुई है और उन्हींकी कृपासे मैंने परमात्माको स्पष्टरूपसे देखा और समझा भी है। वह अविनाशी एवं अहंकाररहित विज्ञानधन परमात्मा भगवान विष्णुकी क्रपावश चिरकालसे मेरी स्मृतिमें सदृढरूपसे स्थित हो गया है, जिससे मेरा मोह पूर्णतया शान्त हो गया है, अहंकाररूपी राक्षस नष्ट हो गया है और मैं दुराशा-रूपी पिशाचिनीसे मुक्त हो गया हूँ; अतः अब मेरा संताप मिट गया है । सबसे बड़े हर्षकी बात तो यह है कि मेरी बहुत-सी दुर्वासनाएँ, जो दुराशाओं तथा दीर्घकालसे दृष्ट देह आदिमें आत्मत्वके अभिमानसे मिलन एवं भयरूपी सपोंके लिये हितकारिणी थीं, भगवान्के ध्यानसे विनष्ट हो गयी हैं। मैंने सिच्चदानन्द- वन परमात्माका साक्षात्कार कर लिया है और उन्हें मिलीमाँति जान भी लिया है। मुझे उनका यथार्थ अनुभव भी हो गया है, इसीलिये उनका नित्य संयोग मुझे प्राप्त है। अब मेरा मन—जिसके विषय-भोग, संकल्प-विकल्प और इच्छाएँ पूर्णतया नष्ट हो गयी हैं, जो अहंकारसे सर्वथा मुक्त हैं, जिसमें आसक्ति और विषय-भोगोंकी उल्क्रम्प्टा लेशमात्र भी नहीं रह गयी है और जो बाहर-भीतरकी चेष्टाओंसे रहित हो गया है, संसारसे उपराम होकर परमात्मामें लीन हो गया है।

यों समस्त पदोंसे उत्कृष्ट आनन्दरूप परमात्मा चिरकालसे मेरी स्मृतिमें स्थित द्वए हैं। भगवन ! बड़े सौभाग्यसे आप मुझे उपलब्ध हुए हैं, अत: आप परमात्माके लिये मेरा नमस्कार है । प्रभो ! मैं चिरकालसे आपका दर्शन करते हुए प्रणाम करके आळिड्डन कर रहा हूँ । भला, त्रिलोकीमें आपके अतिरिक्त मेरा परम प्रिय बन्ध और कौन हो सकता है। विश्वको उत्पन्न करनेवाले विभो ! आपने अपनी सत्ता-स्कृर्तिसे सम्पूर्ण विश्वको परिपूर्ण कर रक्खा है, इसी कारण सर्वत्र आपका नित्य अनुभव होता है: अत: अब आप कहाँ भागकर जा सकते हैं अर्थात अदृश्य हो सकते हैं । परम प्रिय मित्र ! बहुसंख्यक जन्मोंके व्यवधानके कारण अज्ञानवद्य हम दोनोंमें जो अन्तर प्रतीत होता था, वह अब उस अज्ञानके नाश होनेसे दूर हो गया है और अमेदरूप समीपता प्राप्त हो गयी है। बड़े सौभाग्यसे मुझे आपका दर्शन प्राप्त हुआ है । आप कृतकृत्य. संसारके कर्ता और सबका भरण-पोषण करनेवाले हैं; आपको बारंबार नमस्कार है । आप संसार-वृक्षके कारण, अविनाशी और विश्वद्धात्मा हैं: आपको मेरा प्रणाम है । जिनके हाथोंमें चक्र और कमल स्रशोभित होते हैं, उन विष्णु-रूप आपको नमस्कार है।

ळळाटपर अर्थचन्द्र भारण करनेवाले शिवखरूप आपको में अभिवादन करता हूँ । कमलसे उत्पन्न होनेवाले ब्रह्मारूप आपको प्रणाम है । देवराज इन्द्रके रूपमें विराजमान आपकी मैं वन्दना करता हूँ । भगवन ! हम दोनोंमें जो यह भेद दक्षिगोचर हो रहा है, वह समद्रके जल और उसकी तरङ्को समान केवल झठी कल्पना ही है । वस्तत: हम दोनोंमें कोई मेद है ही नहीं । आप स्रिक्टिन्ता, सबके साक्षीरूप और अनन्त रूपोंमें प्रकट होनेवाले हैं; आपको प्रन:-प्रन: नमस्कार है । सबके आत्मरूप और सर्वन्यापी आप परमात्माको बारंबार प्रणाम है । देव ! मिट्टी, काष्ट्र, पत्थर और जलमात्र यह सारा जगत आपके सिवा और कुछ नहीं है अर्थात् आपका ही खरूप है; अतः आपकी प्राप्ति हो जानेपर फिर किसी अन्य वस्तके प्राप्त करनेकी इच्छा ही नहीं रह जाती । जिसका वेद-वेदान्तके सिद्धान्त, तर्क और पुराणोंके गीतोंद्वारा वर्णन किया गया है, उस परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर फिर वह कैसे विस्मृत हो सकता है । निर्मल परब्रह्म परमात्मरूप आपका साक्षात्कार हो जानेपर देहके वे सुन्दर विषय-भोग भी आज मेरे हृदयको रुचिकर नहीं लग रहे हैं। आप निर्मल दिव्य ज्योति:खरूप हैं । आपसे ही सूर्यमें प्रकाशकता आयी है और शीतल हिमरूप आपसे ही चन्द्रमाको शीतलताकी प्राप्ति हुई है। आपके ही प्रभावसे ये पर्वत गुरुतासे सम्पन्न हुए हैं और आपने ही इन खेचरोंको धारण कर रक्खा है। आपके ही बलसे यह प्रथ्वी अटलक्षपसे स्थित है और आपकी ही सत्तासे आकाश आकाशताको प्राप्त हुआ है। वहे सौभाग्यकी बात है कि आप मेरे खरूपको प्राप्त हो गये हैं और मैं आपके रूपमें परिणत हो गया हूँ; अत: अब मैं आप हूँ और आप मैं हैं। इसलिये देव! अब हम दोनोंमें मेद नहीं रह गया है अर्थात् हम एकीभावको प्राप्त हो गये हैं। इसमें भी मेरा सौभाग्य ही कारण है । मेरा आत्मा-जो

सम, श्रद्ध, साक्षीरूप, निराकार और दिशा-काल आदिसे रहित है, उसीमें आप स्थित हैं। आपका खरूप सूक्ष्मसे भी सक्ष्म है । आपके ही अंदर यह संसार-मण्डल था और रहेगा । काष्ठमें व्यास हुई आगकी भाँति आप इस शरीरके अंदर स्थित हैं। आप ही सर्वोत्तम अमृत-खरूप रस हैं और तेजस्वी पदार्थोंको प्रकाशित करनेवाले भी आप ही हैं। आप ही पदार्थोंके ज्ञाता और ज्योतियोंके प्रकाशक हैं। जैसे सुवर्णमें कड़े, बाजुबंद, केयुर आदि आभूषणोंका आरोप किया जाता है, उसी तरह सांसारिक पदार्थ-समृह आपमें ही आरोपित हैं। आपको प्राप्त कर लेनेपर प्रारच्यानुकूल प्राप्त हुए सुख-दु:खका प्रवाह समूल नष्ट हो जाता है—ठीक उसी तरह, जैसे सूर्यके प्रकाशको पाकर अन्धकारका अथवा गरमीको पाकर हिमका नाम-निशान मिट जाता है । भगवन् ! यह सारा विश्व आपका ही खरूप है, आपकी जय हो। आप शान्तिपरायण, सभी प्रमाणोंसे परे और सम्प्रणी आगमोंद्रारा जानने योग्य हैं: आपकी जय हो।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं— स्युनन्दन ! शत्रुवीरोंका संहार करनेवाले प्रह्लाद इस प्रकार परमात्माका चिन्तन करते-करते निर्विकल्प परमानन्दखरूप परमात्मामें समाधिस्थ हो गये । अपने महल्में यों समाधि-अवस्थामें पड़े हुए दैत्यवंशी प्रह्लादका बहुत-सा समय व्यतीत हो गया । उस समय व्यपि असुरश्रेष्टोंने उन्हें जगानेकी बहुत चेष्टा की, तथापि असमयमें उन महाबुद्धिमान्की समाधि मङ्ग न हुई । यों निश्चल ब्रह्लास्थए एवं शान्त हुए प्रह्लाद बाह्यहिश्टर्य होकर हजारों वर्षोतक उस दैत्यनगरीमें समाधिस्थ पड़े रहे । उस समय हिरण्यकिशिए मर चुका था और उसके पुत्र प्रह्लाद समाधिस्थ हो गये थे; अतः जब पातालमें कोई अन्य राजा नहीं रह गया, तब दानवोंको अपने अधिपतिका अभाव खटकने लगा । इसलिये उन्होंने प्रह्लादको समाधिसे जगानेके लिये घोर



प्रयत्त किया, परंतु वे नहीं जमें । तब उस राजारिहत नगरमें बळवान् दैत्य छुटेरोंकी तरह स्वेच्छानुसार छट-पाट करने छमे, जिससे उद्विश्न होकर अन्य दैत्य अपनी अमीष्ट दिशाओंमें भाग गये । उस अराजकताके कारण पाताळ्ळोक चिरकालके लिये माल्यन्यायसे अस्त-व्यस्त और मर्यादारिहत हो गया। वहाँ बळवानोंने दुर्बळोंके नगर छीन लिये । मर्यादाके क्रमका सर्वथा विनाश हो गया। सभी लोग क्षियोंको पीड़ा पहुँचाने लगे । पुरुषोंके प्रलाप और रोदनके शब्द चारों और व्याप्त हो गये । लोगोंने एक दूसरेके बक्ष छीन लिये । नगरका मध्यमाग खँडहरकें रूपमें परिणत हो गया और क्षीड़ोबान नष्ट-भष्ट हो गये । सारा राज्य व्यर्थके अन्योंसे पीड़ित हो गया । दिशाएँ धूलसे व्याप्त हो गयीं । अन, फळ और बन्धु-बान्धवींका अभाव हो गया । इस प्रकार आकर्तिक उत्पातसे विवश होकर सारा अधुर-समुदाय चिन्ताग्रस्त

हो गया । उस समय वह अधुर-मण्डल भयसे उद्दिप्त हो गया था । वहाँ क्षियाँ, धन, मन्त्र और युद्ध मर्यादा-हीन हो गये थे । जिनके धन और खियोंका अपहरण हो। गया था, उनका करुण-क्रन्दन चारों ओर गूँज रहा था, जिससे वह दैत्य-समाज कल्पिया आनेपर छ्ट्र-पाट करनेवाले क्रूर छुटेरों-सा जान पहता था।

राघव ! तदनन्तर एक बार रोषशय्यापर विराजमान शत्रसदन श्रीहरि, जो लीलापूर्वक सम्पूर्ण जगत्का पालन करते हैं, देवताओंकी प्रयोजन-शिद्धिके लिये अपनी बुद्धिसे सांसारिक श्वितिका निरीक्षण करने लगे । पहले उन्होंने मन-ही-मन स्वर्गलोकका अवजोकन करके तत्पश्चात् भूतल्यासियोंके आचरणोंका निरीक्षण किया । फिर वे मनसे ही शीघ्र दैत्योंद्वारा ख़रक्षित पाताळळोकमें जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने देखा कि दानवराज प्रह्वाद अटल समाधिमं स्थित हैं, जिससे अमरावतीपुरीमं सम्पत्तिकी भरपूर बृद्धि हो गयी है । तव जो शेषशध्यापर पद्मारान लगाकर बैठे थे तथा जिनके हाथोंमें शहा, चक्र और गदा संशोभित हो रहे थे, उन भगवान नारायणके मनमें ऐसा विचार उत्पन्न हुआ कि मैं रसातलमें जाकर दानवराज प्रहादको उसके कर्ममें पहलेकी तरह उसी प्रकार स्थापित करूँगा, जैसे वसन्त ऋत वक्षको प्रनः उसकी पूर्व दशामें ला देती है । यदि मैं प्रह्लादके अतिरिक्त किसी दूसरेको दानवराजके पदपर स्थापित करता हूँ तो वह निश्चय ही देवताओंपर आक्रमण कर देगा । साथ ही प्रह्लादका यह अन्तिम शरीर परन पावन है। वह इसी शरीरसे कल्पपर्यन्त यहाँ निवास करेगाः क्योंकि परमेश्वरकी नियति देवीने ऐसा ही निश्चित किया है कि प्रह्लादको इसी शरीरसे यहाँ एक कल्पतक रहना चाहिये । इसलिये में नहीं जाकर दैत्यराज प्रह्लादको ही जगाउँगा, जिससे वह जीवन्सक्ती-की समाधिमें स्थित होकर दैत्याधिपत्यको ग्रहण करे।

 <sup>#</sup> वलवान् बड़ा मत्स्य अपनेसे छोटे निर्बेल मत्स्योंको
 निगल जाता है, इसीको 'मात्स्यन्याय' कहते हैं ।

निश्चय ही हम मर्यादारहित दस्युओंके अत्याचारसे समाधिसे विरत करेंगे और इस सम्पूर्ण जगत्को पूर्ववत् भयानक उस पातालमें जाकर दैत्यराज प्रह्लादको खस्थ बनायेंगे। (सर्ग ३४–३८)

भगवान् विष्णुका पातालमें जाना और शङ्कष्यनिसे म्रह्णादको मृबुद्ध करके उन्हें तत्त्वज्ञानका उपदेश देना, म्रह्लादद्वारा भगवानका पूजन, भगवानका म्रह्लादको दैत्यराज्यपर अभिषिक्त करके कर्तव्यका उपदेश देकर श्वीरसागरको लीट जाना, आख्यानका उत्तम फल, जीवन्युक्तोंके व्युत्थानका हेतु और पुरुषार्थकी शक्तिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--- वत्स राम! यों विचारकर सर्वात्मा भगवान् श्रीहरि शङ्ख, चक्र, गदा, पद्म और लक्ष्मी आदि पार्षदोंके साथ अपने नगर क्षीरसागरसे चल पड़े । वे उसी क्षीरसागरके तलेके छिद्रसे निकलकर प्रह्लादके नगरमें जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने खर्णमय महलके मध्यमें स्थित असुरराज प्रह्लादको देखा । भगवान विष्णुके तेजसे प्रभावित होकर वहाँका सारा दैत्य-समुदाय धूळकी तरह उड़कर उसी प्रकार अदस्य हो गया, जैसे सूर्यकी किरणोंसे भयभीत होकर उछक छिप जाते हैं। तब अपने परिवारसहित श्रीहरिने दो-तीन प्रधान-प्रधान असरोंको साथ लेकर प्रहादके महलमें प्रवेश किया । उस समय वे गरुडकी पीठपर सवार थे । लक्ष्मीजी उनपर चँवर डुला रही थीं। वे शङ्क, चक्र, गदा आदि अपने ( सजीव ) आयुघोंसे घिरे हुए थे, और देवर्षि तथा सुनि उनकी वन्दना कर रहे थे। वहाँ पहुँचकर भगवान् विष्णुने 'महात्मन् ! समाधिका त्याग करके उठो' यों कहते हुए अपना पाञ्चजन्य राङ्ख बजाया, जिसकी ध्वनिसे सारी दिशाएँ गूँज उठीं। विष्णु-भगवान्के बल्पूर्वक फूँकनेसे उस शङ्कसे ऐसा घोर शब्द प्रकट हुआ, जो प्रलयकालमें एक साथ परिक्षच्य हुए मेवों और सागरोंकी गर्जनाके समान वेगशाली था। उस शब्दसे भयभीत होकर असुर-समृह भूमिपर गिर पड़े और विष्णुभक्त भयरहित होकर आनन्दपूर्वक हर्ष मनाने लगे । प्रह्लादके शरीरमें प्राण और अपानका संचार होनेसे नाडीविवरोंमें संवेदन आरम्भ हो गया ।

फिर तो जैसे वायुसे पीडित होकर कमल चश्चल हो जाता है, उसी तरह उनका शरीर स्पन्दनयुक्त हो गया तथा नेत्र, मन, प्राण और शरीर—सभी विकसित हो गये। इस अवसरपर भगवान् श्रीहरिने ज्यों ही 'जागो' ऐसा कहा, त्यों ही वह सचेत हो गया। तब कल्पके आदिमें जैसे त्रिलोकेश्वर भगवान् कमलयोनि ब्रह्मासे कहते हैं, उसी प्रकार श्रीहरिने प्रह्लादसे—जिसके नेत्र प्रफुलित हो गये थे, जिसे 'मैं प्रह्लाद हूँ' ऐसी पहचान हो चुकी थी और जिसकी व्र्वंस्मृति सुदृढ़ हो गयी थी—यों कहना प्रारम्म किया—

"साथों ! अब उठो, शीब उठो और इस विशाल दैत्य-राज्यल्ड्सीका तथा अपने खरूपका स्मरण करो । अनघ ! तुम तो जीवन्मुक्त हो, अतः राज्यशासन करते हुए ही उद्वेगरहित होकर अपने इस शरीरको कल्पान्तपर्यन्त कर्मोमें प्रेरित करते रहो । प्रल्यके समय जब इस शरीरका नाश हो जायगा, तब तुम निरितशय सचिदानन्दघन परमात्माके खरूपमें निवास करोगे— ठीक उसी तरह, जैसे घटके फ्रूट जानेपर घटाकाश महाकाशमें विलीन हो जाता है । तुम्हारी यह शुद्ध देह कल्पान्ततक स्थित रहनेवाली है, लोकके ऊँचनीच व्यवहारोंका अनुभव कर चुकी है और जीवन्मुक्तिसे सुशोभित है । मैं गरूडपर सवार होकर स्वेदज, अण्डज, जरागुज, उद्गिज्ज—चारों प्रकारके प्राणियोंसे व्याप्त तथा सूर्य आदिके प्रकाशसे उद्गासित दसों दिशाओंमें विचरता रहता हूँ । ऐसी परिस्थितिमें तुम इस शरीरका

परित्याग मत करो । ये हमलोग हैं । ये पर्वत हैं । ये प्राणी हैं । यह तुम हो । यह जगत् है । यह आकाश है । ये सभी जब प्रलयपर्यन्त रहनेवाले हैं, तब तुम भी तबतक इस शरीरको कायम रक्खो । जिसकी बुद्धि खात्मतत्त्वके विचारसे ऊबती नहीं, उस यथार्थदर्शी तत्त्वज्ञानीका जीवन शोभा देता है । जिसका अहंभाव नष्ट हो गया है और जिसकी बुद्धि खार्थमें लिप्त नहीं है तथा जिसका सम्पूर्ण पदार्थिमें समभाव है, उसका जीवन सुन्दर है । जो राग-द्वेषविहीन अतएव अन्त:शीतल बुद्धिसे साक्षीकी माँति इस जगत्को देखता है, उसीके जीवनकी शोभा होती है । जो सत्य दृष्टिका अवलम्बन करके वासना-रहित होकर लीलापूर्वक इस जगत्-व्यवहारको करता है, उसका जीवन धन्य है। जो लोकव्यहार करता हुआ भी न तो अनुकूळकी प्राप्तिसे अन्तःकरणमें प्रसन्नताका अनुभव करता है और न प्रतिकृलकी प्राप्ति होनेपर उद्विम्न होता है, उसीका जीवन प्रशंसनीय है। जिसके गुणोंके सननेपर, खरूपका दर्शन करनेपर और जिसकी याद आ जानेपर प्राणियोंको आनन्द प्राप्त होता है, उसीका जीवन सार्थक है।

"असुरेश! इस वर्तमान देहकी स्थिरताको लोग जीवन कहते हैं और देहान्तरकी प्राप्तिके लिये इसके परित्यागको मरण कहा गया है; किंतु महामते! तुम तो इन दोनों ही जन्म-मरणरूप पक्षोंसे रहित हो, अतएव इस लोकमें वस्तुतः न तो तुम्हारा जन्म है और न मरण ही। शत्नुस्द्रन! यह सब तो मैंने तुम्हें समझानेके लिये कहा है। सर्वज्ञ! तुम्हारा तो न कभी जन्म होता है और न तुम कभी मरते ही हो; क्योंकि तुम तो देहदृष्टिसे सर्वथा रहित हो, इसी कारण देहमें स्थित रहते हुए भी तुम विदेह हो। तुम्हें परमात्माके यथार्थ खरूपका झान हो गया है, अतएव तुम प्रबुद्ध हो गये हो। मला, प्रबुद्ध हुए पुरुषोंका शरीरसे क्या सम्बन्ध है! यह परिच्छिन देह तो केवल अज्ञानियोंकी दृष्टिमें ही है अर्थात् 'देह मैं हूँ' ऐसा अभिमान अज्ञानियोंको ही होता है । तुम्हारी बुद्धि तो सर्वदा एकमात्र परमात्मामें ही लीन रहती है, अतएव तम चित्रकाशसे संयुक्त हो । इसीलिये सब कुछ तुम्हीं हो । तत्त्वज्ञानी जीवन्मक्त पुरुष प्रलयकालमें उत्पातसूचक वायुओंके वहनेपर, प्रलयाग्निके धधकने तथा पर्वतोंके ढह जानेपर भी नित्य परमात्मामें ही स्थित रहता है । संसारके सभी प्राणी स्थित रहें अथवा सब-के-सब चले जायँ, उनका विनाश हो जाय अथवा उनकी वृद्धि हो, तत्त्वज्ञानी तो परमात्मामं ही स्थित रहता है, उससे विचितित नहीं होता । परमात्मा इस शरीरका विनाश हो जानेपर न तो नष्ट होता है, न इसके वृद्धिगत होनेपर बढ़ता है और न इसके चेष्टा करनेपर चेष्टाशील ही होता है। तब 'इस देहको धारण करनेवाला देही मैं हूँ' चित्तके ऐसे अज्ञानके नष्ट हो जानेपर 'मैं इसका त्याग करता हूँ अथवा नहीं करता' ऐसी निरर्थक कल्पना क्यों उत्पन्न होती है ? तात ! जिन्हें तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हो चुकी है, उनके हृदयमें 'मैं इस कार्यको समाप्त करके इसे करूँगा और इसका त्याग करके इसे छोड़ँगा ऐसे संकल्पोंका सर्वथा अभाव हो जाता है । ज्ञानी पुरुष इस जगत्में शास्त्रोक्त सारे कर्मोंको करते हुए भी कुछ नहीं करते और उनका कभी भी अनुष्ठान न करनेपर वे सदा अकर्तारूपसे ही स्थित रहते हैं। इस प्रकार संसारमं कर्तृत्व और भोक्तत्वका उपशम हो जानेपर एकमात्र शान्ति ही शेष रह जाती है और वही शान्ति जब सुदृढ़ हो जाती है, तब विद्वान्लोग उसे मुक्ति नामसे पुकारते हैं । प्राह्य-प्राहक-सम्बन्धका विनाश होनेपर परम शान्तिका उदय होता है। वही शान्ति जब स्थिरताको प्राप्त हो जाती है, तब मोक्ष नामसे कही जाती है । जिनका चित्त परमात्मामें ही संख्य है, ऐसे ज्ञानीजन संसारके रमणीय विषयमोगोंके प्राप्त होनेपर न तो प्रसन्न होते हैं और न मनके विपरीत

दु:खोंके आ पड़नेपर उद्धिप्त ही होते हैं । अर्थात् सुख-दु:खमें उनकी समान स्थिति रहती है । महासम् ! तुम परमास्माके परमपदमें स्थित होकर झहाके एक दिन ( इस कल्पके अन्त )-तक इस पाताल्यमें ही विविध गुणोंसे युक्त राज्यल्क्सीका उपमोग करके अविनाशी परमपदको प्राप्त होओ ।"

श्रीविसिच्जी कहते हैं — खुनन्दन ! जब जगद्-रूपी स्नोंके आकर तथा त्रैलोक्यरूपी अद्भुत पदार्थोंको प्रदर्शन करनेवाले भगवान् विष्णुने चन्द्रकिरण-सदस्य शीतल वाणीद्वारा इस प्रकार कहा, तव जिसके नेत्र-कमल आनन्दवश प्रकुद्धित हो उठे थे तथा जिसने मननक्रम प्रहण कर लिया था, उस धैर्यशाली प्रह्लाद नामक देहने हर्षपूर्वक यों कहना आरम्भ किया।

प्रह्वादने कहा-भगवन् ! आपकी कृपासे मुझे तत्त्वज्ञानद्वारा भलीभाँति स्वरूपावस्थिति प्राप्त हो गयी है, जिससे मैं समाधि अथवा व्युत्थानावस्था—दोनोंमें वास्तविकरूपसे सदा ही सम हूँ। देवाधिदेव! मैंने चिरकालतक विद्युद्ध बुद्धिद्वारा अपने हृदयमें आपका साक्षात्कार किया है । देव ! सौभाग्यकी बात है कि अव पनः वाहर नेत्रोंसे भी आपका प्रत्यक्ष दर्शन कर रहा हूँ । महेश्वर ! मैं जो समस्त संकल्पोंसे रहित इस अनन्त दृष्टिमें स्थित था, वह शोक, मोह, वैराग्य-चिन्ता, देहत्यागके प्रयोजन अथवा संसारके भयसे नहीं था: क्योंकि जब एक ही विज्ञानानन्दघन प्रमात्मा सर्वत्र विद्यमान है, तब शोक, हानि, देह, संसार, स्थिति और भय-अभय कहाँसे प्राप्त होंगे । परंतु परमेश्वर ! 'हाय ! मैं विरक्त हो गया हूँ, अतः इस संसारका त्याग करता हुँ' इस प्रकारकी अज्ञानियोंद्वारा की गयी चिन्ता हर्ष-शोकरूप विकार उत्पन्न करनेवाली होती है । यह सख है, यह दु:ख है; यह मेरा है, यह मेरा नहीं है-यों द्विविधायस्त चित्त मुर्खका ही विनाशक होता है,

पण्डितका नहीं । मैं अन्य हूँ और यह अन्य है:—ऐसी वासना इस जगत्में उन अज्ञानी प्राणियोंको ही प्रभावित करती है, जो तत्त्वज्ञानसे बहुत दूर हैं । कमळलोचन ! जब सभी प्राणियोंमें आत्मरूपसे आप ही व्याप्त हैं, तब पक्षका अवलम्बन करनेवाली कल्पना प्रहण-त्यागके कहाँसे हो सकती है । देवेश्वर ! समाधिकालमें तो मैं भाव-अभावसे परे रहकर ग्रहण-स्यागसे रहित थाः परंत इस समय प्रबुद्ध होकर वही कार्य करनेके लिये उचत हूँ, जो आपको रुचिकर है। भगवन् ! आप तो वे ही पुण्डरीकाक्ष नारायण हैं, जिनकी तीनों लोकोंमें पूजा होती है; अतः मेरेद्वारा खभावतः प्राप्त हुई पूजाको प्रहण कीजिये । यों कहकर दानवराज प्रह्लादने उन भुवनाधिपति भगवान् गोविन्दकी—जिनके अंदर त्रिलोकी वर्तमान थी तथा जो राङ्घ-चक्र आदि आयुधों, अप्सरा-समृह, देवगण और पक्षिराज गरुडके साथ सामने खड़े थे---पूजा की । पूजोपरान्त चरणोंमें पड़े हुए प्रहलादसे भगवान् लक्ष्मीपतिने कहा ।

श्रीभगवान् वोले—दानवाधीश ! उठो और तबतक इस सिंहासनपर बैठे रहो, जबतक मैं शीघ खयं अपने हाथसे ही तुम्हारा राज्याभिषेक करता हूँ । साथ ही पाञ्चजन्य शङ्खकी ध्विन सुनकर जो ये साध्य, सिद्ध और देवगण यहाँ आये हुए हैं, ये सब-के-सव तुम्हारी मङ्गळकामना करें । यों कहकर कमळनयन भगवान् नारायणने प्रह्ळादको सिंहासनपर बैठा दिया । तदनन्तर अप्रमेव आस्मळके सम्पन्न श्रीहरिन समस्त महर्षि-समुदाय, सारे सिद्धगण, विवाधर और लोकपालोंको साथ लेकर इन महान् असुर प्रह्लादको आवाहन किये गये धीराध्य आदि महासागरों, गङ्गा आदि सरिताओं और सम्पूर्ण तीर्योंक जळसे सींचकर दैन्यराज्यको उसी प्रकार अभिषक्त कर दिया, जैसे पूर्वकाळमें देवगणोंहारा स्तृति किये जाते हुए इन्द्रका खर्गलोकके राज्यपर अभिषेक किया था । उस समय अभिषिक हुए प्रह्लादकी देवता और असुर—

सभी स्तुति कर रहे थे । तब सुरासुरवन्दित भगवान् मधुसदन उनसे इस प्रकार बोले ।

श्रीभगवान्ने कहा-निष्पाप प्रह्लाद ! जबतक स्रमेरुगिरि, पृथ्वी तथा सूर्य और चन्द्रमाका मण्डल कायम रहेगा, तबतक तुम राज्य करोगे और तुम्हारे समस्त गुणोंकी प्रशंसा होगी। तम राग, भय और क्रोधसे रहित होकर इष्ट-अनिष्ट फलोंका परित्याग करके समतायुक्त बुद्धिसे इस राज्यका मलीभाँति पालन करो । शत्र-प्रजा आदिके ऊपर निम्नह-अनुमह आदि यथावसर प्राप्त हुई दृष्टियोंसे देश, काल और क्रियाके अनुरूप प्राप्त हुए कर्तव्यका तुम न्यायपूर्वक पालन करो और राग-देष आदि विषमताका त्याग करके समबद्धि बने रहो । आत्मा देहसे अतिरिक्त है-इस भावसे लाभ-हानिमें सम तथा इदंता-ममतासे रहित कार्य करते हुए भी तुम इस जगत्में बन्धनको नहीं प्राप्त होओगे। जगद-व्यवहारको तो तुमने देख ही लिया है और उस अनुपम परमपदका अनुभव भी तुम्हें प्राप्त हो गया है। इस प्रकार तुम्हें देश-कालानुरूप सभी वस्तुएँ ज्ञात हैं। अब दूसरा और क्या उपदेश दिया जाय । अर्थात व्यवहार और परमार्थ—दोनोंमें तुम कुशल हो, अत: अब तुम्हें उपदेशकी आवश्यकता नहीं है। राग, भय और क्रोधसे रहित तम्हारे राजा होनेपर अब देवताओं-द्वारा प्राप्त दु:ख न तो असरोंमें टिक सकेगा और न उनका संहार ही कर सकेगा । आजसे देवताओं और दानवोंका युद्ध नहीं होगा, जिससे जगत खस्थ हो जायगा ।

श्रीविसिन्डजी कहते हैं—वस्स राम ! प्रह्लादसे ऐसा कहकर कमल्नयन भगवान् नारायण देवता, किन्नर और मनुष्योंके साथ उस दैय्यसदनसे चल पड़े। उस समय प्रह्लाद आदि असुर पीछेसे उनपर अञ्जलि भरभरकर पुष्योंकी वर्षा कर रहे थे, जिससे गरूडके पंखका पिछला भाग पुष्पोंसे आच्छादित हो गया । इस

प्रकार क्रमशः चलते हुए वे क्षीरसागरके तटपर जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने देवगणोंको विदा कर दिया और खयं शेषश्यापर स्थित हो गये । इस प्रकार शेषशय्यापर विष्य, खर्गलोकमें देवताओंसहित इन्द्र और पातालमें दानवराज प्रह्लाद-तीनों संतापरहित होकर स्थित हुए । श्रीराम ! प्रह्लादकी ज्ञान प्राप्ति सम्पूर्ण पापोंका विनाश करनेवाली तथा अमृतके समान शीतल है। उसका वर्णन मैंने तुम्हें सुना दिया । संसारमें जो मनुष्य-चाहे वे घोर-से-घोर पातकी ही क्यों न हों--विवेकपूर्वक उसका विचार करेंगे, वे शीघ ही परमपदको प्राप्त हो जायँगे । अज्ञान ही पाप कहलाता है और उस अज्ञानका नाश त्रिवेकपूर्वक विचार करनेसे होता है; इसिलये पापका समूळ विनाश करनेवाले विचारका परित्याग नहीं करना चाहिये । प्रह्लादकी इस सिद्धिका निवेक-पूर्वक विचार करनेवाले लोगोंके पूर्वके सात जन्मोंमें किये हुए पाप नष्ट हो जाते हैं इसमें संशय नहीं है।

श्रीरामजीने पूछा—सगवन् ! महामनस्वी प्रह्लादका मन तो परमपदमें तछीन था, वह पाञ्चजन्य राङ्खकी ध्वनि सुनकर कैसे प्रबुद्ध हुआ ? यह बतानेकी कृपा करें।

श्रीवितिष्ठजीने कहा — निर्दोष खरूपवाले राम! लोकमें दो प्रकारकी मुक्ति होती है — एक सवेहमुक्ति अर्थात् जीवन्मुक्ति और दूसरी विवेहमुक्ति । इन दोनोंका विभाग इस प्रकार है, छुनो । जिस अनासक्त बुद्धिवाले पुरुषकी इष्टानिष्ट कर्मोंके प्रहण-त्यागमें अपनी कोई इच्छा नहीं रहती अर्थात् जिसकी इच्छाका सर्वथा अभाव हो गया है, ऐसे पुरुषकी स्थितिको तुम जीवन्मुक्त-अवस्था— सवेहमुक्ति समझो । फिर वेहका विनाश होनेपर पुनर्जनमसे रहित हुई वही जीवन्मुक्ति विदेहमुक्तिकी प्राप्ति हो गयी है । श्रीराम! जिन्हें विदेहमुक्तिकी प्राप्ति हो गयी है, वे फिर जन्म धारण करके दश्यताको नहीं प्राप्त होते——टीक उसी तरह, जैसे मुना हुआ

है । महाबाह नहीं प्रह्लादके अन्तःकरणमें शुद्ध सत्त्वमर्या वासना स्थित थी, वह राङ्कथ्यनि होते ही उद्बुद्ध हो उठी । अपनी उसी वासनासे प्रह्लादको बोध प्राप्त हुआ था। श्रीहरि ही समस्त प्राणियोंके आत्मा हैं, इसलिये उनके मनमें जैसा संकल्प होता है, वह शीघ ही उसी रूपमें मूर्त हो जाता है: क्योंकि परमात्मा ही सबके कारण हैं । भगवान वासदेवने ज्यों ही ऐसा संकल्प किया कि प्रह्लाद प्रबद्ध हो जाय, त्यों ही वह क्षणमात्रमें उठ बैठा । अर्थात भगवानुके संकल्पसे ही प्रह्लाद पाञ्चजन्य शङ्ककी ध्वनिसे प्रबुद्ध हो गया। भगवान् वासुदेवने निजी खार्थके बिना ही प्राणियोंके कल्याणके हेतु अपने आत्मामें ही जगत्की सृष्टिके लिये विष्णुरूपसे शरीर धारण किया है । परमात्माके साक्षात्कारसे शीघ्र ही भगवान् माधवका दर्शन प्राप्त हो जाता है और उन माधककी आराधनासे शीघ्र ही निर्मुण-निराकार परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है ।

श्रीरामजीने पूछ — भगवन् ! आप तो सम्पूर्ण धर्मोके इाता हैं; अतः आपके छुद्ध वचनरूपी किरणोंसे हम उसी प्रकार आह्रादित हुए हैं, जैसे चन्द्रमाकी रिमयोंके स्पर्शसे अनाजके पीचे प्रफुल्टिन हो जाते हैं । परंतु गुरुदेव ! यदि पुरुषार्थपूर्वक प्रयत्न करनेसे ही सब बुछ प्राप्त हो जाता है तो भगवान् माधवके वरदान विना प्रह्लाद अपने पुरुपार्थसे ही क्यों नहीं प्रबुद्ध हुआ ?

श्रीत्रसिष्ठजीने कहा--रावव ! महामनस्त्री प्रहलाद-ने जिन-जिन पदार्थोंको प्राप्त किया था. वे सभी उसे अपने पुरुषार्थसे ही मिले थे। उनकी प्राप्तिमें दूसरा कोई कारण नहीं है । ( क्योंकि प्रह्लादने परम पुरुषार्थसे जो मक्ति की, उसीसे भगवान्ने उनको वर दिया; इसलिये भगवानुका वर मिलना भी अपना प्रस्वार्थ ही है।) जो विष्णु है, वही सनका आत्मा है और जो सबका आत्मा है, वही विष्णु है। इस प्रकार पुष्प और उसकी सुगन्यकी माँति आत्मा और नारायण भिन्न नहीं हैं । पहले-पहल प्रह्लाद नामक आत्मा ही अपने-आप अपनी परम शक्तिसे ही विष्णुभक्तिमें नियुक्त हुआ । फिर उसने खात्मभूत विष्णुसे ही खयं यह वर प्राप्त किया और खयं ही अपने मनको विचारशील बनाकर स्वयं ही आत्मज्ञान प्राप्त किया । इस प्रकार कभी तो आत्मा अपने आप ही अपनी शक्तिसे प्रबुद्ध हो जाता है और कभी भक्तिरूपी प्रयत्नसे प्राप्त होनेत्राले विष्णुरूपसे प्रवोधित किया जाता है । इसलिये किसीको जहाँ-कहीं भी जो कुछ प्राप्त होता है, वह सब उसे अपनी सामर्थ्यरूप प्रयत्नसे ही मिलता है: कहीं भी किसी अन्य कारणसे उसकी प्राप्ति नहीं हो सकती । (सर्ग ३९-४९)

### मायाचक्रका निरूपण, चित्तनिरोधकी प्रशंसा, भगवत्आप्तिकी महिमा, गनकी सर्प और विषश्चसं तुलना, उदालक ग्रुनिका परमार्थ-चिन्तन

श्रीरामजीने पूछा — ऋष्त् ! जो मगवव्याप्तिने साधनरूप सम्पूर्ण अङ्गोंका उच्छेदक तथा यों वेगपूर्वक यूमता रहता है, उस मायाचकका निरोध कैसे किया जाय ?

श्रीविसष्टजीने कहा—राघव ! यह संसाररूपी मायाचक्र नित्य भ्रमणशील तथा भ्रान्तिदायक है । तुम चित्तको इस चक्रकी महानामि समझो । जब पुरुष प्रयह्मध्र्वक बुद्धिद्वारा इस चित्तको स्तम्भित कर देता है, तब जिसकी नाभि पकड़ छी गयी है, ऐसा यह मायाचक शीव्र ही आगे बढ़नेसे रुक्त जाता है। इस चित्त-निरोवंस्वरी युक्तिके बिना आत्माको अनन्त दुःखोंकी प्राप्ति हो रही है, परंतु इस उपर्युक्त दृष्टिके प्राप्त होनेपर तुम सारे-के-सारे दुःखोंको क्षणमात्रमें नष्ट हुआ ही समझो । यह संसार एक महाभयंकर रोग है । चित्त-निरोध ही इस रोगकी परमोत्तम औपध हैं । इस औषधके अतिरिक्त अन्य किसी प्रयत्नसे उस व्याविकी शान्ति नहीं होती । जैसे घडेके भीतर घटाकाश रहता है, परंत घडेके नष्ट होनेपर घटाकारा नहीं रह जाता, उसी तरह यह संसार चित्तके अंदर ही है, अतः चित्त-का नाग होनेपर संसार भी विनष्ट हो जाता है। यह चित्त जब भत और भविष्यके पदार्थींका चिन्तन न करके वर्तमान समयका बाह्य बुद्धिद्वारा अनायास ही उपयोग करने लगता है, उसी क्षण अचित्तताको प्राप्त हो जाता है: क्योंकि चित्तकी वृत्तियाँ तमीतक रहती हैं. जबतक संकल्पकी कल्पना बनी रहती है---ठीक उसी तरह, जैसे जबतक मेधका विस्तार रहता है, तभीतक आकारामें जलके अणु वर्तमान रहते हैं। संकल्प-कल्पना भी तभीतक रहती है, जबतक चेतन जीवात्मा मनके साथ है । रघुनन्दन ! यदि ऐसी भावना की जाय कि चेतन जीवात्मा मनसे पृथक है तो जैसे सिद्ध परुषोंमें मूल अविद्यासहित वासनाओंका ज्ञानद्वारा जलकर अत्यन्ताभाव हो जाता है, उसी तरह तम अपने संसारके मूळों-वासनाओंको मूळाविद्यासहित जलकर भस्म द्वआ ही समझो । चित्तसे शून्य द्वआ चेतन प्रत्यक्रचेतन अर्थात् शुद्ध आत्मा कहा जाता है। वास्तवमें तो निर्मनस्क रहना उसका खमाव ही है; क्योंकि उसमें संकल्परूपी मल नहीं है। वह ग्रद्ध आत्मा ही वास्तवमें सत्यता है; वही कल्याणरूपता, सचिदानन्द परमात्माकी प्राप्तिरूप अवस्था, सर्वज्ञता और वास्तविक दृष्टि है। किंत्र जिस समय उसका विनाशशील मनके साथ संयोग बना रहता है, उस समय उसकी उपर्यक्त स्थिति नहीं रहती; क्योंकि जहाँ मन रहता है, वहाँ उसके संनिकट अनेक प्रकारकी आशाएँ और सुख-दु:ख उसी प्रकार सदा आते रहते हैं, जैसे इमशानभूमिमें कौए मँडराया करते हैं। परंत जब

परमार्थ वस्तुरूप परमात्माके तत्त्वका झान हो जाता है, तव उस पुरुवके मनके संकल्पमें आशा आहि सम्पूर्ण भावोंकी व्यवस्थापिका संसाररूपी व्यतका बीज उत्पन्न ही नहीं होता; क्योंकि उस समय उसका मन मुने हुए बीजके समान हो जाता है। शाखाध्ययन और सज्जनें-की संगतिका निरन्तर अभ्यास करनेले सांसारिक पदार्थोंकी अवास्तविकताका झान होता है, अर्थात् जगत्के पदार्थ वास्तवमें असत् हैं—ऐसा अनुभव होता है। इसल्वियं वास्तवमें असत् हैं—ऐसा अनुभव होता है। इसल्वियं निश्चयपूर्वक परम प्रयक्तके साथ मनको अविवेकसे हटाकर उसे वळाकारसे शाखाध्ययन और सप्तुरुषोंके सङ्गमें व्याना चाहिये; क्योंकि परमात्माका साक्षाकार होनेमें खुद्ध आत्मा ही प्रधान कारण हैं।

श्रीराम ! अपना आत्मा ही अपनेद्वारा अनुभूत द:खों-को त्याग देनेकी इच्छा करता है, अतएव परमात्माका साक्षात्कार होनेमें एकमात्र शब्द आत्मा ही मख्य हेत कहा गया है। इसलिये तुम बोलते हुए, त्याग करते हुए, प्रहण करते हुए तथा आँखोंको खोळते और मींचते हुए भी अचिन्त्य, अनन्त, नित्यविज्ञानानन्द घन परमात्मामें स्थित रहो । इसी प्रकार बाल्य, योवन और वृद्धावस्थामें, दु:खोंमं, सुखोंमं तथा जाप्रत, खप्न और सुषुप्ति-अवस्थाओंमें तम सदा-सर्वदा अपने वास्तविक सिचदानन्द-खरूपमें बने रहो । जो आत्मज्ञानसम्पन्न एवं अमृत-खरूप परमार्थ-तत्त्वका अनुभव करनेवाला है, उसके लिये हलाहल विष भी अमृतके समान फलदायक हो जाता है । जिस समय निर्मल एवं अखण्ड चैतन्यका ज्ञान नहीं रहता, उस समय संसाररूपी भ्रमका कारण-खरूप महामोह वृद्धिको प्राप्त होता है और जब उस निर्मल एवं अखण्ड सन्दिदानन्दघन परमात्मामें दढ स्थिति हो जाती है, तब संसार-भ्रमका कारणभूत मोह सर्वथा विनष्ट हो जाता है । श्रीराम ! जो अद्वितीय आनन्दरूप ब्रह्ममें स्थित होकर अपने विज्ञानानन्द्रधन स्वरूपका साक्षात्कार करनेवाला है, उसके लिये खादिष्ट रसायन

भी विष-तुल्य हो जाता है । परमात्माके तत्त्वको जानने-वाला महापुरुष समस्त प्रकाशोंमें, सभी प्रभावोंमें, समस्त बलवानोंमें, सम्पूर्ण व्यक्तियोंमं महान् तथा सभी उन्नतिशाली मनुष्योंमें परम उन्नत होता है। जिस परमात्माकी प्रभासे सूर्य, अग्नि, चन्द्रमा, मणि और तारे आदि प्रकाशित होते हैं, उस जगदीश्वरका जिन महापुरुषोंको ज्ञान हो गया है, वे भी सूर्यादिकी भाँति जगत्में सुशोभित होते हैं। परंतु श्रीराम! जो मानव परमात्मविषयक ज्ञानसे हीन हैं, वे प्रथ्वीके दरारोंमें रहनेवाले कीड़ों, गदहों एवं अन्य तिर्यग्योनिमें उत्पन्न हुए जीवोंसे भी अत्यन्त तुच्छ माने जाते हैं। आत्मज्ञान-विहीन पुरुषकी सारी चेष्टाएँ दु:खदायिनी होती हैं। वह भूतलपर चलता-फिरता हुआ भी मुर्दा ही है। इसलिये आत्मज्ञ पुरुषको चाहिये कि वह भोगोंके रसोंमें आसक्त न होते द्वए उनके उपभोगके तिरस्कारद्वारा मनको अत्यन्त सुखे हुए पत्तेके समान समयानुसार धीरे-धीरे कृश बना डाले: क्योंकि यह मन अनात्मामें आत्मभाव, देहमात्रमें ऐसी आस्था, पुत्र, कलत्र और कुटुम्बकी ममता, अहंकारके विकास, ममतारूपी मलमें सने रहना, 'यह मेरा है' ऐसी भावना, जरा-मरणरूपी दु:ख, व्यर्थ ही उन्नतिको प्राप्त हए काम-कोधादि दोषरूपी सपींके विषरूप संसारकी ममता, आधि-व्याधिकी अभिवृद्धि, संसारकी रमणीयतामें विश्वास, हेयोपादेयके प्रयत्न, स्त्री-पुत्र आदिके प्रति स्नेह तथा रत्नों और स्त्रियोंके आपातरमणीय लाभसे उत्पन्न हुए धनके लोभसे स्थुलताको प्राप्त होता है। यह चित्त सर्पके समान है, जो दुराशारूपी दूधके पीनेसे, भोगरूपी वायुके बलसे, आदरप्रदानसे तथा नाना प्रकारके विषयोंमें संचरण करनेसे मोटा-ताजा हो जाता है। आना और विषकी विषमताको सूचित करनेवाले हैं, ऐसे भीषण भोगोंका उपभोग करनेसे चित्त स्थूलभावको प्राप्त हो जाता है।

राघव ! यह चित्त विषवृक्षके समान है, जो चिरकाल-

से शरीररूपी बुरे गड्ढेमें उगा हुआ है। आशाएँ ही इसकी विशाल शाखाएँ और विकल्प ही इसके पत्ते हैं। अनेक प्रकारकी चिन्ताएँ ही इसकी लंबी-लंबी मञ्जिरी हैं। कामोपमोगोंके समूह ही इसमें खिले हुए पुष्प हैं। यह जरा-मरण और व्याधिरूपी फलोंके भारसे झुका हुआ है। इस पर्वताकार अद्भुत बुक्षको तुम विश्वाइ होकर हळ्डूर्वक विवेक-विचाररूपी मजबूत आरेसे काट डालो। जबतक इस चिन्तरूपी पिशाचको—जो अज्ञानरूपी विशाल वटबृक्षोंपर विश्राम करनेवाल है, तृष्णा-पिशाची जिसकी परिचर्या करती है और जो चेतनरहित सैकड़ों देह धारण करके अपनी कल्पनारूपी अटबीमें चिरकालसे भटक रहा है—विवेक, बैराम्य, गुरुसंनिधि, प्रयत्न और मन्त्र आदि खतन्त्र उपायोदारा चेतन जीवात्माके विवास-स्थानरूप अपने हृदयसे हटाया नहीं जायगा, तबतक इस जगत्में आत्मसिद्धिकी प्राप्ति कैसे हो सकती है।

रघुनन्दन! मेरे वाक्योंके एकमात्र तत्त्वज्ञ तो तुम्हीं हो, इसीलिये केवल मेरे वाक्यार्थोंकी भावनासे तुम्हें सुख मिलता है । बत्स राम ! पूर्वकालमें उदालक मुनिको पञ्च महाभूतोंके विचार-विमर्शसे जिस प्रकार परमोत्कृष्ट एवं अविनाशी दृष्टि प्राप्त हुई थी, वह बत्तान्त तुम्हें कहता हुँ; सुनो । प्राचीनकालमें पर्वतराज गन्धमादनके किसी भूभागमें एक ऊँचे शिखरपर एक मुनि निवास करते थे । उनका नाम उदालक था । अभी उनकी जवानी नहीं आयी थी । वे खाभिमानी और महाबुद्धिमान् थे तथा मौन रहकर घोर तपस्यामें संलग्न थे। पहले तो उनकी बुद्धि मन्द थी। उनमें विवेक-विचार भी नहीं था। उन्हें परमपदरूप शान्तिकी प्राप्ति भी नहीं हुई थी तथा वे परमात्माके तत्त्वसे भी अनभिज्ञ थे; परंतु उनका अन्त:करण ग्रुभ भ वोंसे यक्त था। तदनन्तर नियमपूर्वक शास्त्रार्थ-चिन्तन और अभ्यासके पाकस्वरूप क्रमोंसे उनके हृदयमें विवेक जाग उठा। उनका मन तो शुद्ध था ही, अतः उनकी बुद्धि इस

संसाररूपी रोगको देखकर भयभीत हो उठी। तब वे किसी समय एकान्तमें बैठकर इस प्रकार विचार करने ल्यो—



'जिसमें विश्राम प्राप्त हो जानेपर शोकका अत्यन्ताभाव हो जाता है तथा जिसे पा लेनेपर पुनर्जन्म नहीं होता, वह प्राप्त करने योग्य प्रधान वस्तु क्या है ? मैं मननरहित परम पवित्र परमें चिरकालके लिये कब विश्रामको प्राप्त हो ऊँगा ? जैसे किलोल करती हुई चञ्चल तरक्नें समुद्रमें ही विलीन हो जाती हैं, उसी तरह मोगतृष्णाएँ कब मेरे अंदर ही शान्त हो जायगी ? कब मैं परमपदमें विश्रामको प्राप्त हुई अपनी बुद्धिद्वारा 'यह कार्य करके पुनः इस दूसरे कार्यको भी करना है' ऐसी व्यर्थ कल्पनाका भीतर-ही-भीतर उपहास कल्दँगा ? मेरे मनमें स्थित हुए भी विकल्प-समृह कमल्यदलपर पड़े हुए जलकी तरह सम्बन्धरहित होकर कब चित्तसे विलग हो जायगे ? अर्थात् संकल्प-विकल्पोंका अभाव कब होगा ? मैं उनमत्त होकर बहनेवाली तृष्णा-नरीको, जो बहुसंस्यक भीषण

तरङ्गोंसे युक्त है, अपनी परमोत्कृष्ट बुद्धिक्रपी नौकासे कब पार कर जाऊँगा ? मैं जगतके प्राणियोंद्वारा की जानेवाली इस बाह्य प्रवृत्तिको, जो मिथ्या तथा चित्तको व्यप्र कर देनेवाली है, बालकोंकी क्रीडाके समान समझकर कव उसका उपहास करूँगा ? मेरा मन, जो विकल्पोंसे विश्विप्त तथा हिंडोलेकी तरह चन्नल है, कव शान्ति लाभ करेगा ? मेरा अन्तः करण परमात्माके समान आकारवाला, सौम्य और सम्पूर्ण पदार्थोंकी स्पृहासे रहित होकर कब शान्तिको प्राप्त होगा ! वह दिन कब होगा, जब मैं अपनी शान्त हुई कल्पनाओंवाली बुद्धिद्वारा बाहर-भीतरसहित इस सम्पूर्ण विश्वको सचिदानन्द-रूपसे देखता हुआ अनुभव करूँगा ? कब मैं इह और अनिष्ट तथा हेय और उपादेयसे रहित एवं खयंप्रकाश-खरूप परमपदमें स्थित होकर अपने अन्तःकरणमें परम शान्तिको प्राप्त होऊँगा ? ऐसा सुअवसर कब आयेगा, जब मैं किसी पर्वतकी कन्दरामें निर्विकल्प-समाधिद्वारा मनके व्यापारसे रहित होकर शिलाकी भाँति निश्चल हो जाऊँगा ? मौनव्रतं धारण करके अविचल ध्यानमें निमान हुए मेरे मस्तकपर वनकी चिडियाँ कव धोसला बनायेंगी 29

यों चिन्तापरवश हुए उद्दालक मुनिने वनमें स्थित होकर वारंवार ध्यानका अभ्यास किया, परंतु विषय उनके बंदरके समान चन्नल चित्तको अपनी ओर खींच छे जाते थे; जिससे प्रसन्तता प्रदान करनेवाळी समाधिस्थरता उन्हें न मिल सकी। उनका मन कभी-कभी विपयासक्त हो जाता था; उस अवस्थामें वह अपने हृदयान्तर्वर्ती तमोगुणका त्याग करके भयभीत पक्षीकी माँति वहाँसे भाग निकल्यता था। कभी वह बाह्य और आभ्यन्तर विषयोंके चिन्तनका परिल्याग करके समोगुणमें लीन होकर निदास्त्रपी लंबे कालतक रहनेवाली स्थितिको प्राप्त हो जाता था। यद्यपि वे प्रतिदिन भयानक गुफाओंमें बैठकर अपने मनको ध्यानमन्य करनेमें तत्यर

थे, फिर भी ध्यानवृत्तियोंमें विन्न पड़नेके कारण उनका अन्तःकरण अत्यन्त व्याकुल हो गया और शरीर तुच्छ तृष्णा-नदीके तटवर्ती तरङ्गोंके थपेड़ोंसे चन्नल हो उठा। इस प्रकार जब वे मुनि संकटापन्न हो गये, तब विक्षिप्तचित्त होकर उस पर्वतपर श्रमण करने लगे।

रघुकुल्भूषण राम! तदनन्तर धर्मात्मा उद्दाल्क बहुत अन्वेषणके पश्चात् प्राप्त हुई गन्धमादनकी एक रमणीय गृहामें प्रविष्ट हुए । वहाँ उन्होंने न सुरह्माये हुए कोमल पत्तोंका एक आसन बनाया, जिसके चारों ओर पुष्पोंके गुच्छे होोमा पा रहे थे। उस आसनके उत्पर उन्होंने एक सुन्दर सुगचर्म फैला दिया। तत्पश्चात् शुद्ध अन्तः-फरणवाले उद्दालक अपने मनर्का हृत्तियोंको सूक्ष्म बनाते हुए उस आसनपर विराजमान हुए। वहाँ उन्होंने उत्तरामिमुख होकर दोनों एडियोंसे अण्डकोषोंको दबाकर ह्मानीकी माँति सुरह पद्मासन लगाया। वे विषयोंकी



ओर दौड़ते हुए अपने मनरूपी मृगको वासनाओंसे हटाकर निर्विकल्प समाधिमें स्थित होना चाहते थे, इसलिये यों विचार करने लगे---

''अरे मूर्ख मन ! इन सांसारिक वृत्तियोंसे तेरा क्या प्रयोजन है ? क्योंकि बुद्धिमान् लोग ऐसी कियाके लिये चेष्टा नहीं करते, जो परिणाममें दु:खदायिनी हो । जो शान्तिप्रद उपरतिरूपी रसायनको छोडकर विषयभोगोंके पीछे दौड़ता है, वह मानो मन्दार-वनका परित्याग करके विषवृक्षोंसे भरे हुए जंगलकी ओर जा रहा है । तू चाहे पाताळमें चळा जा अथवा ब्रह्मलोकमें ही क्यों न पहुँच जा, किंतु शान्तिप्रद उपरतिरूपी अमृतके बिना तुझे निर्वाण ब्रह्मकी प्राप्ति नहीं हो सकती । रे मन ! त सैकड़ों भोगाशाओंसे परिपूर्ण होनेके कारण इस प्रकार समस्त दु:खोंका प्रदाता बना हुआ है, अत: इन दु:खदायिनी भोगाशाओंका सर्वथा परित्याग करके अत्यन्त सुन्दर परम ऐकान्तिक कल्याणखरूप परमात्माको प्राप्त कर ले । ये उत्पत्ति-विनाशमयी विचित्र कल्पनाएँ तो तुझे भयानक दु:ख देनेवाली ही हैं, इनसे कभी सुखकी प्राप्ति नहीं हो सकती। अरे मूर्खी तू व्यर्थ बहिर्मुखतारूप उत्थानसे वृद्धिको प्राप्त हुई श्रोत्रेन्द्रियके वशीभूत होकर सांसारिक रसिक-गानका अनुसरण करनेवाळी बुद्धिवृत्ति-द्वारा व्याधके वीणा-गीत आदिसे मोहित हुए मृगके समान विनाशको मत प्राप्त हो । मन्द्बुद्धे ! जैसे हथिनीके स्पर्शसंखका लोभी गजेन्द्र शिकारियोंद्वारा बाँध लिया जाता है, उसी तरह तू भी सुन्दरी युवतीके स्पर्श-सखका अनुभव करनेके लिये उन्मुख हुई बुद्धिवृत्तिसे केवल दु:खके लिये ही त्विगिन्द्रियका आश्रय लेकर बन्धनमें मत पड़ । रे अंधे ! परिणाममं दु:ख देनेवाले खादिष्ट अनोंकी अभिलाषासे रसनेन्द्रियताको प्राप्त होकर वंसीमें लगे हुए चारेके लोभी मत्स्यकी भाँति तू अपना विनाश मत कर । मूढ़ ! तू युवती स्त्री, बालक, बालिका आदि नाना प्रकारके सुन्दर दश्योंको देखनेमें तत्पर हुई चक्षरिन्द्रियका अवलम्बन करके प्रकाशके छोछप फर्तिंगेके समान जलनको मत प्राप्त हो । जैसे गन्धलोलप भ्रमर सायंकालमें कमल-कोशमें बंद हो जाता है, उसी प्रकार तेल-फुलेल, इत्र, पुष्प आदि सुगन्धित पदार्थोंकी गन्धके अनुभवकी इच्छासे घाणेन्द्रियका आश्रय लेकर त भी शरीररूपी कमळ-कोशके भीतर बँध मत जा। मन्दबुद्धे! मृग शब्दसे, भ्रमर गन्यसे, फतिंगां रूपसे, गजेन्द्र स्पर्शसे और मत्स्य रससे—इस प्रकार ये सब तो केवळ एक-एक विषयसे नष्ट हो गरे: किंत त्रतो इन पाँचों इन्द्रियोंके विषय-भोगरूप अनर्थोंसे व्याप्त हैं, अत: तुझे सुख कैसे मिळ सकता है। यदि त सांसारिक दोषोंसे रहित, अतएव शरकाळीन मेघके समान निर्गल अन्त:करणकी शुद्धिको प्राप्त होकर समस्त अनथेकि मूळ अज्ञानका उच्छेद करके शान्तिको प्राप्त होगा तो यह तेरी असीम विजय होगी । जैसे जबतक वर्षा ऋतके मेघ वर्तमान हैं, तबतक कुहरेकी प्रचुरता रहेगी ही, उसी तरह जवतक घनीभूत अज्ञान मौजूर है, तवतक चित्तकी स्थूलताका रहना निश्चित ही है। तथा ज्यों-ज्यों वर्षाकालीन मेघ क्षीण होते जाते हैं, त्यों-त्यों बुद्धरेका भी विनाश होता जाता है, उसी प्रकार ञ्यों-ज्यों अज्ञान क्षीण होता जायगा, त्यों-त्यों चित्तकी भी सुक्ष्मता बहुती जायगी ।

''असत्सक्षक्षप मन! मैं अहंकार और वासनाओंसे रहित निर्विकल्प चिन्मय ज्योति:स्वग्र्य हूँ और त् अहंकारका वीजस्वक्ष्य है। अत: तुझसे भेरा कोई सम्बन्ध नहीं है। 'अहं' खपसे कीन स्थित हैं ?—हसका मैंने पैरके अँगुठेसे लेकर सिरतक सर्वत्र अन्वेषण किया; किंतु यह 'अहं' नामक पदार्थ मुझे कहीं उपलब्ध नहीं हुआ। इस शरीरमें यह सांस है, यह रक्त है, ये हुडियाँ हैं, ये खासवायु हैंं, फिर यह 'अहं' रूपसे स्थित कौन है ? देहमें रम्यानात्र तो प्राणवायुओंका है, चेतनात्र परमात्माका है तया जरा-परण शरीरके धमें हैंं, फिर यह 'अहं' क्या यस्तु हैं ? रे चित ! मांस अहंसे पुषक् हैं, रक्त उससे मिन्न हैं, हडियाँ भी दृसरी हैं, चेतनता उससे अन्य हैं, स्पन्दन भी उससे अल्या है; फिर 'आहं' रूपसे स्थित पदार्थ कौन है ? यह नासिका है, यह जिह्ना है, यह त्वचा है, ये दोनों कान हैं, यह आँख है और यह स्पन्दन है; फिर 'अहं' रूपसे स्थित कीन वस्त है ? परमार्थम्बपसे विचार करनेपर न तो मन अहं है न चित्त अहं है और न वासना ही अहं है। आत्मा तो अहं हो ही नहीं सकता, क्योंकि वह तो केवल शुद्ध चेतन प्रकाशखरूप हैं । वस्तुतः तो इस जगत्में जो कुछ दृष्टिगोचर हो रहा है, सर्वत्र मेरा ही खरूप है। अथवा विनाशशील असता होनेके कारण कोई भी पदार्थ मेरा खरूप नहीं हैं--यही दृष्टि सची है, इससे मिन्न दूसरा कोई क्रम नहीं है । परंतु अज्ञानरूपी धूर्त अहंकारके द्वारा चिरकालसे मुझे उसी प्रकार कप्ट दे रहा है, जैसे जंगलमं कोई ढीठ भेड़िया मुगछीनेको क्रेश पहुँचाये। सौभाग्यकी बात है कि अब मैंने उस अज्ञानरूपी चोरको मलीगाँति जान लिया है। वह मेरे खरूपरूपी धनका अपहरण करनेवाला है, अतः अब मैं पुनः उसका आश्रय नहीं प्रहण करूँगा । यह देहमें अहंतारूपी भावना मृगतृष्णाके सदृश व्यर्थ है। जब ऐसी भावना असत्य ही हैं, तब 'यह देह अहं हैं' ऐसा जो भाव है, वह केवल भ्रम ही है। किंत ज्ञानी महात्मा जो वासनाहीन हो गये हैं, वे भी अपने जीवन-निर्वाहके लिये खतः बाह्यरूपसे चक्षु आदि इन्द्रियोंद्वारा कमीमिं प्रवृत्त होते ही हैं । उनकी इस प्रवृतिमें वासना कारण नहीं है । चित्त ! यदि केवल वासनारहित कर्म किया जाय तो भविष्यमं होनेत्राले सुख-दु:चका अनुभव नहीं होता । इसलिये मूर्ख इन्द्रियो ! यदि तुम अपनी अन्तर्गसनाका परित्याग करके सम्पूर्ण कर्म करोगी तो तुम्हें दु:खकी प्राप्ति नहीं होगी। निष्पाप! जैसे तरह आदि जलसे भिन्न नहीं हैं, उसी तरह ज्ञानी महात्माकी दृष्टिमें थे वासना आदि सभी पदार्थ आत्मासे पृथक नहीं हैं; किंतु अज्ञानीकी दृष्टिमें उनकी पृथक् सत्ता है । इन्द्रियरूपी बालको ! जैसे रेशमके कीड़ अपनेद्वारा उत्पन्न हुए

तन्तुसे ही नष्ट हो जाते हैं, उसी तरह तुमलोग भी खतः उद्भूत तृष्णाद्वारा विनष्ट हो रहे हो । वासना ही तुमलोगोंको एक जगह बाँधनेमें हेतु हैं—ठीक उसी तरह, जैसे छिद्रोंमें पिरोपी हुई रज्जु मोतियोंके बन्धनमें कारण होती हैं । वस्तुतः तो यह वासना कल्पनामात्रसे ही उद्भूत हुई हैं, अतः यह सस्य नहीं है; क्योंकि संकल्पका त्याग कर देनेसे यह विनष्ट हो जाती है ।

"यह चेतन आत्मा सर्वन्य।पक सिचदानन्दखरूप है, अतः इसका जन्म अथवा मरण नहीं होता। फिर कैसे इसकी मृत्य हो सकती है अथवा कैसे किसीके द्वारा यह मारा जा सकता है । इसका जीवनसे तो कोई प्रयोजन है नहीं: क्योंकि यह सर्वात्मा ही सबका जीवन है। यदि शुद्ध चेतन आत्मा ही सबका जीवन हैं तो उसे इस जीवनसे कव कौन-सी दूसरी अप्राप्त वस्तु प्राप्त होगी, जिसके लिये उसे जीवनकी इच्छा हो ? जिसका अपनी देहमें अहंभाव है, वही भाव-अभावरूप जन्म-मरणके बन्धनमें पड़ता हैं; परंतु आत्मन् ! तुम्हारेमें तो देहाहंभाव है नहीं, इसलिये तुम्हें भाव-अभावरूप जन्म-मरण कहाँसे प्राप्त होंगे । अहंकार तो व्यर्थ मोहरूप है, मन मृगत्रणाके समान है और पदार्थसमूह जड है: ऐसी दशामें अहंभाव किसको हो ? शरीर रक्त-मांसमय है, विवेक-विचारद्वारा मनका विनाश हो गया है और चित्त आदि सभी जड हैं; फिर देहमें अहंभावना किसको कैसे हो ? सभी इन्द्रियाँ नित्य अपने-अपने व्यापारमें संलग्न हैं और जड पदार्थ अपने खरूपमें स्थित हैं; फिर किसको और कैसे अहंभाव हो १ गुणोंकी कार्यख्या इन्द्रियाँ अपने-अपने विषयों में बरत रही हैं, प्रकृति गुणसाम्यावस्थारूप अपने खभावमें स्थित है और सिचदानन्द ब्रह्म अपने भापमें ही पूर्णरूपसे विराजमान है; फिर देहमें अहंभावना किसको और कैसे हो ! इस प्रकार इस भूतलपर जो कुछ स्थित है, वह सब ब्रह्मखरूप ही है। वह 'सत्' (ब्रह्म ) मैं ही हूँ और वह 'तत्र'

(ब्रह्म ) भी मैं ही हूँ; फिर मैं व्यर्थ ही शोक क्यों करूँ। जब केवल एक ही सर्वव्यापक विशुद्ध सन्चिदानन्द परमात्मारहप परमपद सर्वत्र व्याप्त हो रहा है, तब अहंकाररूपी कलङ्ककी उत्पत्ति कहाँसे हो सकती है। वास्तवमें तो पदार्थ-सम्पत्ति है ही नहीं, एकमात्र सर्वव्यापक विज्ञानानन्दघन परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान हो रहा है। अथवा यदि पदार्थ-सम्पत्तिकी सत्ता मान भी लें तो उसके साथ किसीका सम्बन्ध हो ही नहीं सकता । वस्तुतः तो अहंकाररूपी महान् भ्रम असत् — मिथ्या है; किंतु इसका प्रादुर्भाव होनेपर यह सारा जगत् 'यह मेरा है, यह उसका हैं यों व्यर्थ ही विपर्यासको प्राप्त हुआ है । यह आश्चर्यमय अहंकार परमात्माके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान न होनेके कारण ही उत्पन्न हुआ है । उस परमात्मतत्त्वके ज्ञात हो जानेपर तो इसका उसी प्रकार विनाश हो जाता है, जैसे सूर्यके तापसे हिमकणिका गल जाती है। इससे सिद्ध हुआ कि परमात्माके अतिरिक्त और किसीकी भी सत्ता नहीं है; इसिकिये 'सर्वे ब्रह्म' इस प्रकारका जो मेरा अनुभवसिद्ध तत्त्व है, उसीका मैं चिन्तन करूँगा । मैं तो यही उत्तम समझता हूँ कि आकाशकी नीलिम।के सदश उत्पन्न हुए इस अहंकाररूपी महाभ्रमको ऐसे भुला दिया जायं जिससे पुनः कभी इसका स्मरण ही न हो । मैं चिरकालसे प्राप्त हुए इस मूलाविद्यासहित अहंकारम्हपी महाभ्रमका सर्वया त्याग करके शान्तात्मा होकर विशुद्ध परमात्मामें ही स्थित रहूँगा, जैसे शरकाळीन आकाश अपने निर्मल खमावमें स्थित रहता है। यह अहंभाव जब बढ़ जाता है, तब अनर्थ-परम्पराओंकी सृष्टि करता है, पापका विस्तार करता है और संतापको बढाता है । मरणादि पारलैकिक दुःख पुनर्जन्मतक भोगना पड़ता है एवं जीवन आदि ऐहलोकिक कष्ट मरणपर्यन्त रहता है और वर्तमान कालके पदार्थ विनाशशील हैं. अतः यह दु:खनेदना घोर कष्टप्रद है । दुर्बुद्धिजनोंकी 'यह मुझे मिल गया, अब इसे प्राप्त करहँगा' इस प्रकारकी



**ब्रह्माका राजहंसोंपर दस ब्रह्माओंको देखना** ( उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ८५ )



संतापदायिनी पीड़ा कभी शान्त नहीं होती । अहङ्कास्का सम्मूल विनाश हो जानेपर संसाररूपी चृक्ष सूख जाता है । उसकी उत्पादनशक्ति विनष्ट हो जाती है, जिससे वह पाषाणकी भाँति पुनः अङ्कुर उत्पन्न करनेमें असमर्थ हो जाता है ।

देहरूपी वृक्षको अपना निवासस्थान वनाकर रहने-तणारूपी काली नागिनें हृद्यमें विवेक-विचाररूपी गरुडका आगमन होते ही न जाने कहाँ छप्त हो जाती हैं। जब विश्व असत्य सिद्ध हो जाता है, तब उससे उत्पन्न होनेवाळा सारा-का-सारा भेद-व्यवहार असत्य हो जाता है । इस प्रकार व्यवहारके अमृत्य हो जानेपर 'अहं'-'त्वं' का भेद-व्यवहार सत्य कैसे रह सकता है । तरङ्गकी भाँति क्षणभङ्गर एवं विनाशोनमुख इस देहमें जिनकी आस्था सुदद हो गयी है, उन दुर्वुद्धियोंका परमार्थसे पतन हो जाता है; क्योंकि देह आदि समस्त वस्तुएँ सर्वत्र उत्पत्तिके पूर्व और विनाशके पश्चात् नहीं रहतीं, केवल मध्यमें ही इनका प्राकट्य दृष्टिगोचर होता है । फिर उनकी मिथ्या स्थिरतामें आस्था कैसी । अर्थात इन देह आदि विनाशी पदार्थीको सत्य मानकर उनमें नहीं फँसना चाहिये। जब मन पूर्णतया इस निर्णयपर पहुँच जाता है कि यह जो कुछ विशाल दश्यमण्डल है, वह सारा-का-सारा अवास्तविक है, तब वह अमन---मनके व्यापारसे शून्य हो जाता है । तदनन्तर 'यह अवास्तविक है' ऐसा मनमें दढ़ निश्चय हो जानेपर सारी भोग-वासनाएँ उसी प्रकार क्षीण हो जाती हैं, जैसे हेमन्त ऋतुमें वृक्षोंकी मक्करियाँ झड़ जाती हैं। वास्तवमें न तो कोई किसीका खाभाविक शत्रु है और न कोई किसीका खाभाविक मित्र ही है; किंत्र जो सख पहुँचानेवाला है। वह मित्र कहा गया है और जो दु:खप्रद हैं, वे शत्रु कहलाते हैं । इसलिये अब मैं मनरूपी वनको, जो संकल्परूपी वक्षोंसे व्याप्त तथा तृष्णारूपी लताओंसे आच्छादित है.

छिन-भिन्न करके विस्तृत मुक्तिरूपी भूमिमें जाकर सुख-पूर्वक विचरण करहेँगा। इस प्रकार मनके पूर्णतया श्लीण हो जानेपर रक्त-मांस आदि धातुओंका संघातरूप यह मेरा अनिष्टकारी शरीर चाहे रहे अथवा नष्ट हो जाय, इससे कोई हानि नहीं है । अतः मनका विनाश करना ही आवश्यक है। मैं देह नहीं हूँ--इस विपयमें मैं एक युक्ति बतळाता हूँ; सुनो ! यदि देहको ही आत्मा मान लिया जाय तो मरनेपर शरीरके सभी अङ्गेंके वर्तमान रहनेपर भी मुर्दा शरीर व्यवहार क्यों नहीं करता ? इससे सिद्ध हुआ कि देह आत्मा नहीं है । मैं तो नित्य अत्रिनाशी ज्योतिःखरूप हूँ और इस देहसे अतीत हूँ। न तो मैं अज्ञानी हूँ, न मुझे कोई दु:ख है, न अनर्थ है और न दु:खका कोई कारण ही है। अब तो यह शरीर रहे अथवा न रहे, इससे मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है; मैं °तो संतापरहित हुआ नित्य स्थित हूँ । मुझे उस परम पदखरूप परमात्माकी प्राप्ति हो चुकी है; इसळिये मैं सबसे उत्कृष्ट, केवल--शुद्धखरूप, विक्षेपरहित, शान्तरूप, अंशांशीभावसे रहित, अपने आपमें परिपूर्ण, निष्क्रिय एवं इच्छारहित ब्रह्मखरूप हूँ । खच्छता, प्रभावशालिता, सत्ता, सहदयता, सत्यभाषण, यथार्थ ज्ञान, आनन्द-खरूपता, शान्ति, सदा मृदुभाषिता, पूर्णता, उदारता, सत्यखरूपता, कान्तिमत्ता, एकाग्रता, सर्वात्मकता. निर्भयता और द्वेतके विकल्पका अभाव--ये सभी गुण मुझ आत्मनिष्ठके हृदयको अत्यन्त प्रिय लगनेवाले हैं। चूँकि सर्वरूप परमात्मामें सभी कुछ सर्वदा एवं सर्वथा सम्भव है, इसलिये सभी विषयोंके प्रति मेरी इच्छा-अनिच्छा और सुख-दु:ख क्षीण हो गये हैं। अब मेरा मोह विनष्ट हो गया है, मन अमनीभावको प्राप्त हो गया है और चित्तके संकल्प-विकल्प दूर हो गये हैं: अत: मैं शान्तखरूप परमात्मामें रमण कर रहा हूँ।

(सर्ग ५०-५३)

# महर्षि उदालककी साधना, तपस्या और परमात्मग्राप्तिका कथनः सत्ता-सामान्य, समाधि और समाहितकं रुखण

ंगिनानग्रजी कहते हे—स्युनन्दन ! उदारक मुनि ामनी विभारत एवं विशुद्ध बुद्धिसे यों निर्णय करके प्रवासन व्यावर बैठ गये । उस समय उनके नेत्र आध भेदे 🕫 थे । तदनन्तर "जो ॐकारका उच्चारण करता हैं, उसे परमपर्की प्राप्ति हो जाती हैं; क्योंकि 'ॐ' यह अञ्चर परत्रहा है।" ऐसा निश्चय करके उन्होंने अंभ्रकारका, जिसकी ध्वनि ऊपरको जा रही थी, उसी प्रकार उच्चस्वरसे उच्चारण किया, जैसे घंटेके अधोभागमं ल्हके हुए ल्टकनको अच्छी तरह पीटनेसे जोरका शब्द होता है । उनके द्वारा उच्चारित प्रणवध्वनि जवतक वसरन्त्रपर्यन्त व्याप्त नहीं हो गयी और जवतक वे सर्व-" व्यापका, विशुद्ध ज्ञानस्वरूप परमात्माके अभिमुख नहीं हो गये, तक्तक । ३५०१ का उचारण करते रहे । प्रणवके अफार, उकार, मकार और बिन्दु—इस प्रकार साढ़े तीन ंश हैं । उनमेंसे प्रथम अंश अफारके उच्चखरसे उच्चरित टोनेपर जब शरीरके भीतर शब्दके गूँजनेके कारण प्राण पूर्णस्पनं क्षुव्य हो उठे, तब प्राणवायुक्तो छोड़नेके कमने जिसे रेचक कहा जाता है, उसी प्रकार सम्पूर्ण शरीरको रिक्त कर दिया, जैसे महर्षि अगस्त्यने सागरके जलको पीकर उसे खाळी कर दिया था । तत्पश्चात् प्रणवके द्वितीय अंश 'उन्नार' के उच्चारणके समय ॐकारकी समस्थिति होनेपर प्राणींका निश्चल कुम्भक नामक क्रम सम्पन्न हुआ । उस समय प्राण न बाहर थे न भीतर, न अर्थाभागमें थे न ऊर्वभागमें और न दिशाओंमें ही धाण कर रहे थे, बल्कि भलीभाँति स्तम्भित किये गय जळकी तरह पूर्णतः शान्त थे । तदनन्तर प्रणवके उपशान्ति-प्रद तृतीयांश मकारके उच्चारण-कालमें प्राण वासको भीतर ले

जानके कारण आणों का पुराव नामक का प्रांटन ६ अ । इस सीमरे कामी आण जीनानानी माननाना मानित अपूर्वक मध्यमें पहिन्दकर हिम्माईक रामान सुन्दर इतिन्द्रतकों आप हो गये ।

वद्यपान्त प्रभारानसे बेठे हुए उपलब्क स्मानंत उन माननासय अगिरमें दह स्थिति करके आवानमें विशे सक गजराजकी तरह अपनी परिवें होन्छरोनित छहरे। निवद कर दिया । पिर चे निर्वेसल्य समाधिक दिये तथा शरकार्छान निर्मेछ आक्राहाकी तरह अपने स्वभावकी शुद्ध बनानेके हेलु प्रयत्न करने क्यों। जब उदारक सनिको उस समाविसे नत्वज्ञानकी प्राप्त हो गर्था, तत्र वे दश्य-प्रपन्नकं विकल्पेंद्रे रिटन होत्तर उस नित्य अनन्त विज्ञानानन्द्रभन पर्यात्मामं सङ्घ हो गये, जो जगत्का अधिष्ठानसूत, गुज्रसम्य एवं महास् है । वे रारीरसे पृथक् होकर किसी अनिर्वचनीय स्थितिको प्राप्त हो गये और नित्य-सत्य-सम-विन्ययग्यप होकर आनन्द्रसागर परमात्मामें विकीन हो गये । उस समय वे वातरहित स्थानमें रखे हुए दीपककी गीति कान्तिमान्, चित्र-चिखितके सङ्ग्र अटल मनवाले, निस्तरङ्ग समुद्रके समान गम्भीर एवं बरसे इए निर्ज्ञेट वाङ्कती तरह मृक्त हो गय।

क वर्षाप रेचक, कुम्मक और पूरक समग्र प्रणवके ही साधन प्रसिद्ध है, तथापि रेचकमें प्रथम भागका, कुम्मकमें मध्यभागका और पूर्कमें चरम भागका विद्यार दिया जाता है। क्योंकि कण्ठसे निकटते हुए प्राणवायुसे कण्ठस्थानीय अकारभागकी, संकुचिन होते हुए, ओश्रीस उकार भागकी और ओश्रीके सम्पुटित होनेगर मागरभागकी आंगलांत होते। है। मकारभागकी आंगलांतकों समय प्राणवास पद्यांत पुनः प्रवेश करता है, तथापि उसमें प्रणवका ही अनुवर्धन होता है। इसद्यिय उम्मन्यस्था भागके अवगर-विभागका कथन है, ऐसा समझना चाहिये।

इस प्रकार जब इस प्रकारीकरवरूप परवर्तमें स्थित हुए उद्दालकाता बहुन-मा समय व्यतीन हो गया, नव प्रन्होंने वहसंस्थक आकाशनारी सिद्धों तथा देवनाओंको भी देखा । तदनन्तर जो इन्ह और गुरोका पद प्रदान करनेकी मामर्थ सबती थीं, ऐभी बढ़त-सी विचित्र सिद्धियाँ भी अप्तराओंसे धिरी हुई वहाँ चारों ओररो आ पहुँचीं; परंतु उदालक सुनिने उन सिद्धियोंको वचोंके विकौनोंकी तरह समझकर उनका कुछ भी आदर नहीं किया; क्योंकि उनका मन श्लोमरहित और बुद्धि गम्भीर थी । इस प्रकार सिक्षि-समुहोंका अनावर करके वे छ: महीने-तक उस आनन्द-मन्दिन्सप समानिसं स्थित रहे--ठीक उमी तरह, मैंमें उत्तरमणके छ: मानवन मर्थ उत्तर दिशाकी और महते हैं । इतने समानक उदारक मनि-को जीवन्यक पाकी प्राप्ति हो गयी। तय वहाँ उनके समीप सिद्धांका दल, देवनाओंका समुद्राल, साध्याल, ब्रह्मा और शंकर आहि उपस्थित हुए । परमात्माकी प्राप्ति ही वह परम पड़ है, वही परम शाला गति है, वही शास्त्रत कल्याणखरूप मञ्चयस्य पर है। शिमे वहाँ विश्राम करनेका अवगर प्राप्त हो। गणा, उसे अम गनः वाचा नहीं पहुँचा राजनः । संत प्रस्य उस प्रस्रव परमाधारका गाञ्चलकार चर्ना तम निमाधारील याच दृश्य प्रपद्धमें उसी प्रकार नहीं रहते. जैसे विजय नामक रमणीय उद्यानमें पहुँचे हुए जन खेरक ननमें जानेकी इच्छा नहीं करते । उदालक स्विने सिद्धियोंको दूर हटा दिया था। ने छः मामनक समाधिमें स्थित रहनेके पश्चारा जब पुनः गर्मापिने विस्त होकर जागे, तब उन्हें अपने राम्पय कुछ परम नेजिबिनी रमणियाँ दीख पड़ीं, जो चन्द्रविभक्ते समान सन्दर शरीरवाटी, **रनेहमयी** और प्रणाम ऋतेकी ठाळमारंग यक्त थीं । साथ ही कतार-नेत्कतार दिवा विभाग भी द्राण्यांचर द्रण, जो गाँर वर्णवाले मन्त्रारपुणींके प्राथमे चुम्स्ति अपरी और चैंवरेंगे क्लांभित थे तथा जिनपर पताकाएँ फहरा

रही थीं । दूसरी ओर उन्होंने जिनके करकमाडोंगे क्षण-की पवित्री धारण करनेसे चिह्न पड़ गये थे, उन हमारे जैसे मुनियोंको और त्रिबाधरियोंमहिन श्रेष्ठ विद्याधरीको भी देखा । उन सबने उन महात्मा उदारका मुनियं कहा-भगवन् ! हम आपको प्रणाम कर रहे हैं। आप अनुप्रहपूर्ण दृष्टिसे हमारी और देखिये। सने ! आइये और इस विमानपर चढ़कर स्वर्गलोकको पश्चारिय: क्योंकि जगत्की भोग-सम्पत्तियोंकी चरम सीमा खर्ग ही तो है। विभो ! वहाँ चलकर आप कलपपर्यन्त अपने अमीष्ट मोगोंका समुचित खपने उपमोग कीजिय: क्योंकि समस्त तपस्याएँ स्त्रगीदिस्य फलका उपनीय करनेके लिये ही होती हैं। मगवन ! ये विद्यावरोकी ळठनाएँ हार और चैंबर धारण किये आएक पास सबी हैं, इनपर दृष्टिपात कीजिये; क्योंकि धर्म और अर्थना सार काम है तथा कामकी सारमूता सुन्दरी शुवतियाँ हैं । जैसे मञ्जरियाँ वसन्त ऋतुमें ही उपलब्ध होती हैं. उसी तरह ये वराङ्गनाएँ खर्गमें ही मिलनी हैं।

यों कहनेवाले उन सभी विद्यापर और शामिशृति आदि अतिथियोंका यथोचित आदर-सत्कार करके उदारका मुनि निर्भान्त एवं निश्चल मावसे बैठे रहे । उनकी लुक्कि तो गम्भीर थी ही; अतः उन्होंने न तो उस निश्चलिका अभिनन्दन किया और न तिरस्कार ही किया अर्थात् उदासीन बने रहे तथा भी सिद्धराण ! आपजेग जाड़ये यों कहकर वे अपने समाधिरूप कार्यमें संख्या हो गये । तदनन्तर सिद्धराण चुळ दिगोतक उदारका मुनिकी, जो मोगोंकी आसक्तिसे रहित और अपने धर्ममं निरत थे, प्रणाम, स्तुति-प्रशंसा आदिद्धारा उपाममा करके अपने-आप चले गये । तब जीवन्सका अपन्याको प्राप्त हुए मुनि स्वेच्छानुसार वनप्रान्तों तथा मुनियोंक आक्रमोंमें मुख्यूर्वक विचरने रहे । उस समाधिर अदालकसुनि परमपद के प्राप्त होनेपर पर्वतांकी करदराओंने ध्यान आदि लीलाएँ करते हुए निवास करने त्यो ।

ध्यानस्थ होनेपर उनका कभी एक दिनमें, कभी एक मासमें, कभी एक वर्षमें और कभी-कभी तो कई वर्षों उस ध्यान-समाविसे ब्युत्थान होता था। उस समयसे लेकर उद्दालक मुनि ब्यवहारमें तरपर रहते हुए भी चिन्मय परमात्मामें एकीभावसे स्थित होकर परम समाहित-चित्त बने रहते थे। यों चिन्मय परमात्मतत्त्वमें एकीभावके दृढ़ अभ्याससे महान् चिन्मय परमात्मतत्त्वमें एकीभावके दृढ़ अभ्याससे महान् चिन्मय विज्ञानानन्दघन परमात्माको प्राप्त करके उन मुनिकी सर्वत्र सममावसे पड़ता है। इस प्रकार समस्त विक्षेपोंका उपशमन होनेके कारण परम पदकी प्राप्तिसे उनका चित्त जब शान्त हो गया, उनकी जन्म-मरणरूपी फाँसी कट गयी और वे संशय तथा चन्नव्रलतासे रहित हो गये, तब वे शरकालीन आकाशके समान शान्त, सर्वव्यापक, तेजसी, प्रकाशम्य, चित्त-रहित विराज्ञस्वरूप चिन्मय परमात्माको प्राप्त हो गये।

श्रीरामजीने पूछा—ऐश्वर्यशाळी गुरो ! आप आत्मज्ञान-रूपी दिनके ळिये सूर्यखरूप हैं, अतः अन यह बतलाने-की कृपा करें कि सत्ता-सामान्यका क्या ळक्षण है ?

श्रीविस्छजीने कहा—-राघव ! दृश्य वस्तु हैं ही नहीं— इस प्रकारकी दृढ़ भावनासे चित्त जब सर्वथा क्षीण हो जाता है, तब उस सामान्यस्वरूप चेतनकी सबमें सामान्यभावसे व्यापक खतःसिद्ध सत्तामात्र ही सत्ता-सामान्य अवस्था होती है । जब चेतन्य समस्त दृश्य पदार्थोंसे रहित हो-क्तर परमामामें विळीन हो जाता है, तब उसकी निराकार आकाशकी माँति अय्यन्त निर्मल सत्ता-सामान्यता होती है । जब चेतन्य बाह्य एवं आम्यन्तरसहित यह जो कुछ है, उस सवका अपलाप करके स्थित हो, उस समय उसकी सत्ता-सामान्य अवस्था समझनी वाहिये । जब साधक सम्पूर्ण दृश्यप्रयक्षको अपने वास्तविक खरूपसे खप्रकाशास्मक सत्ता-सामान्यसरूप परमात्मा ही अनुभव करता है, तब उसकी सत्ता-सामान्यतावस्था जाननी चाहिये । यह परम दृष्टि तुर्यातीत पदके सदश है, अतः यह

सदेहमुक्त और विदेहमुक्त दोनोंके लिये सदा समान है। निष्पाप राम! यह दृष्टि ज्ञानसे प्रादुर्भत होती है, अतः यह केवल तुर्यातीत ज्ञानी महापुरुषको समाधि-अवस्था एवं व्युत्थान-अवस्था-दोनोंमें होती है, किंत अज्ञानीको कभी नहीं होती । यह सन्ता-सामान्य पदवी समस्त भयोंका विनाश करनेवाली है। इसका आश्रय लेकर उदालक मनि दैवेच्छानसार प्रारब्ध कर्मीका क्षय होनेतक जगत्में स्थित रहे। वे पर्वतकी गुफामें पत्तोंके आसनपर नेत्रोंको आधा मुँदकर पद्मासनसे बैठे थे। उस समय वे महात्मा चित्रिटिखित-से निश्चल होकर शरद-ऋतुके निर्मल आकाशमें सम्पूर्ण कलाओंसे परिपूर्ण चन्द्रमाके समान विद्युद्ध और सम हो गये । उनके सारे संकल्प-विकला जाते रहे। वे निर्विकार एवं समस्त पापों और विषय-भोगोंकी उपाधिसे रहित होनेके कारण अभिराम हो गये । उन्हें उस चिन्मय परम आनन्दकी प्राप्ति हुई. जहाँसे सारे सांसारिक सुख प्रादुर्भृत होते हैं तथा जिसकी समतामें इन्द्रका ऐखर्य भी समुद्रमें तिनकेके समान है। तदनन्तर वे विप्रवर उद्दालक, जो अनन्त आकाशोंमें व्याप्त रहनेवाली दिशाओंको भी न्याप्त करनेवाला, सदा समस्त वस्तुओंसे पूर्ण, भुवनोंका भरण-पोषण करनेवाला, बडे भाग्यसे एवं उत्तम जनोंद्वारा सेवा करनेयोग्य, वाणीसे परे, अनन्त, सबका आदि और सत्यखरूप है, उस परम विज्ञानानन्दघन प्रमात्मामें तद्भुप हो गये । जो विवेकद्वारा स्फरित हुए आनन्दरूपी विकसित पुष्पोंसे सुशोभित है, उद्दालककी वह चञ्चलतारहित पवित्र चित्तवृत्तिरूपिणी कल्पलता जिसके हृदय-काननमें उगकर विस्तारको प्राप्त हो जाती है, वह संसार-काननमें विहार करता हुआ भी सत्यखरूप परमात्माके आश्रयरूपा छायासे कभी वियुक्त नहीं होता, अपितु उसका सर्वोत्कृष्ट मोक्षफलसे सम्बन्ध जुड़ जाता है । इसिंठये कल्याणकामी मनुष्यको उद्दालककी चित्तवृत्तिरूपा लताको हृदयमें रोपकर उसका विस्तार करना चाहिये ।

खुकुळभूषण राम ! संसारसे वैराग्य, जप-ध्यानके अभ्यास, सत्-शालोंके विचारपूर्वक अध्ययन, पवित्र और तीक्ष्ण बुद्धि, सद्गुरुके उपदेश और यम-नियमोंके पाळनसे परमात्माकी प्राप्तिक्य विद्युद्ध परमपदकी प्राप्ति होती है अथवा केवळ विद्युद्ध और तीक्ष्ण प्रज्ञासे ही परमपद मिळ जाता है; क्योंकि जो बुद्धि सम्यक् प्रकारसे ज्ञानयुक्त, तीक्ष्ण और दोषरहित है, वह सम्पूर्ग साधनोंके विना भी यथार्थ ज्ञानद्वारा जीवको अविनाशी परमपदकी प्राप्ति करा देती है।

श्रीरामजीने पूछा — भूत और भविष्यके ज्ञाता भगवन् ! कोई ज्ञानी पुरुष व्यवहार करता हुआ भी समाधिस्थके सददा विश्रामको प्राप्त हुआ रहता है और कोई एकान्तका आश्रय लेकर ध्यान-समाधिमें स्थित रहता है। इन दोनोंमें कौन श्रेष्ठ है ? यह मुझे बतलानेकी कृपा करें।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--वत्स राम ! जो इस सत्त्वादि गुणोंके समाहारम् दश्य जड संसारको अनात्मरूप ( अनित्य और मिथ्य। ) देखता है, उस पुरुपकी जो यह परम शान्तिस्बरूप अन्तःशीतलता है। वही समाधि कहलाती है। मनके रहनेपर दृश्य पदार्थोंके साथ सम्बन्ध होता है-ऐसा निश्चय करके जो मनसे रहित होकर परम शान्तिको प्राप्त हो चुका है, ऐसा कोई पुरुष तो व्यवहारमें लगा रहता है और कोई ध्यान-समाधिमें तस्त्रीन हो जाता है । यदि उनके अन्त:करणमें परम शान्तिरूप शीतलता है तो वे दोनों ही सुखी हैं: क्योंकि जो अन्त:-करणकी शीतलता है, वह अनन्त साधनरूप तपस्याओंका फल है। इसलिये जो ज्ञानी व्यवहारपरायण है और जिसने ज्ञान प्राप्त करके वनका आश्रय ले लिया है, वे दोनों ही सर्वथा समान हैं; क्योंकि उन दोनोंको ही सम्पूर्ण संदेहोंसे रहित परम पदकी प्राप्ति हो गयी है। रघुनन्दन ! चित्तमें जो कर्तापनका अभाव है, वह उत्तम समाधान है और बही मङ्गळमय प्रमानन्द-पद है। उसीको तम केवल चिन्मयभाव समझो । जो मन वासनाओंसे

रहित हो गया है, वह स्थिर कहा गया है; वही ध्यान-समाधि है, वहीं केवल चिन्मयभाव हैं और वहीं अविनाजी परम शान्ति है। जिसके मनकी वासनाएँ श्लीण हो चकी हैं, वह परुष सर्वेत्कृष्ट परमपदकी प्राप्तिके योग्य कहा जाता है; क्योंकि वासनाशून्य मनवाला पुरुष कर्तापनसे रहित हो जाता है, अतः उसे परमपदकी प्राप्ति होती है । जिस साधनसे मनुष्यकी जगद्त्रिषयिणी आस्था पूर्णतया शान्त हो जाती है और उसका अन्त:करण शोक, भय और एवणाओंसे रहित हो जाता है तथा आत्मा अपने वास्तविक खरूपमें स्थित हो जाता है, उस साधनको समाधि कहते हैं । जिन गृहस्थोंके चित्त अच्छी प्रकार समाहित हो चुके हैं तथा जिनके अहंकार आदि दोष शान्त हो गये हैं। उनके लिये घर ही निर्जन वनस्थलियोंके समान है । समाहित मन और बुद्धिवाले तुम्हारे-जैसे प्राणियोंके लिये इस जगत्में घर और वन एक-से हैं। राजकुमार राम ! जिसका चित्त अहंता, ममता, रागादि दोषरूप महामेघसे रहित होकर शान्त हो चुका है, उसके लिये जनसमूहोंसे व्याप्त नगर भी सुनसान अरण्य-जैसे लगते हैं; परंत शत्र-वीरोंका संहार करनेवाले रघनन्दन ! जिसका चित्त अहंता, ममता, राग आदि वृत्तियोंसे युक्त होनेके कारण उन्मत्त बना रहता है. उसके लिये निर्जन वन भी प्रचुर जनोंसे परिपूर्ण नगर-जैसे ही हैं।

जो मनुष्य समाधि-कालमें परमात्माको सम्पूर्ण भावों कोर पदार्थोंसे अतीत तथा व्यवहारकालमें सम्पूर्ण भावोंको परमात्माका खरूप समग्नता है, वह समाहित कहा जाता है। जिसका मन सदा अन्तर्मुख वना रहता है, वह सोते, जागते और चलते हुए भी ग्राम, नगर और देशको जंगल-जैसा ही समग्नता है। यथिप यह सारा जगत् प्राणियोंसे परिपूर्ण है, तथापि नित्य अन्तर्मुखी स्थितिवाले पुरुषके लिये सर्वथा अनुपयोगी होनेके कारण यह आकाशकी तरह शून्य हो जाता है। जन पुरुषोंके

अन्तः करणमं परम शान्ति प्राप्त हो जाती है, उनके छिये साग जगत् सदा शान्तिमय हो जाता है; परंतु जिनका अन्त:करण तष्णाकी ज्वालासे संतप्त होता रहता है, उनके लिये जगत, दावाग्निसे दुग्व होता हुआ-सा प्रतीत होता है; क्योंकि समस्त प्राणियोंके भीतर जैसा भाव होता है, वैसा ही बाहर अनुभव होता है। जो बाहर कर्मेन्द्रियोंद्वारा क्रियाओंका सम्पादन करता हुआ भीतर केवल आत्मामं ही रत रहता है और हर्ष-शोकके वशीभूत नहीं होता, वह समाहित कहा जाता है। जो शान्तबुद्धि परुप सर्वन्यापक आत्माका साक्षात्कार करते हुए न तो किसीके लिये शोक करता है और न किसीकी चिन्ता ही करता है, वह समाहित कहलाना है। जो आकाशकी तरह निर्मल है, शास्त्र और शिष्टाचारके अनुकूल बाह्य चेष्टाओंका सम्यक् प्रकारसे आचरण करता है और हर्ष, अमर्प आदि विकारोंमें काष्ठ और मिट्टीके देलेको समान विकासहित एवं शान्तस्वभाववाला है तथा जो भयसे नहीं, बल्कि खाभाविक ही समस्त प्राणियोंको अपने आत्माकं तुल्य और पराये धनको मिडीके ढेलेके सददा देखता है, वही यथार्थ देखता है । जो इस प्रकारके आशयसे सम्पन्न होकर सचिदानन्द ब्रह्मरूप परमपदको प्राप्त हो गया है, उसके ऐश्वर्य आदि पदार्थ चाहे पूर्ववत स्थित रहें, चाहे अस्यदयको प्राप्त हों, चाहे नष्ट हो नायँ, चाहे उसके वन्धु-वान्धव मृत्युको प्राप्त हो जायँ, चाहे वह उत्तमोत्तम भोग-सामग्रियोंसे परिपूर्ण तथा कटम्बी

जनोंसे भरपूर घरमें रहे, अथवा सभी प्रकारके भोगोंसे शून्य विशाल वनमें रहे, चाहे उसके शगरपर चन्दन, अगृरु और कप्रस्का अनुलेप किया जाय अथवा वह वडी-वड़ी ज्वालाओंसे व्याप्त अग्निमं गिरे, चाहे उसकी आज ही मूख हो जाय अथवा अनेक कल्पोंके बाद हो, वह न तो स्वयं कुछ बनता है और न उस महात्माने कुछ किया ही । अर्थात् वह सभी स्थितियोंमें विकार-रहित समभावसे स्थित रहता है। अहंकार और वासनान्हपी अनथैंकि उत्पन्न होनेसे संविदातमा पुरुषके जीवनमें नाना प्रकारके सुख-दु:ख आते-जाते रहते हैं; परंतु उस अहंताके पूर्णतया शान्त हो जानेपर चित्तमें ऐसी समता प्राप्त हो जाती है, जैसे रज्जुमें सर्पन्नान्तिके नष्ट हो जानेपर 'यह सर्प नहीं है इस ज्ञानसे निर्भयता और प्रसन्तना होती है। ज्ञानी जो कार्य करता है, जो खाता है, जो दान देता है, जो हवन आदि करना है--उन सब कर्मीको करना हुआ भी वह कुछ नहीं करना एवं न उनमें रत ही रहता है; क्योंकि वह अहंता-ममतासे रहित हो जाना है, इसिटिये उसका कर्म करना अथवा न करना एक-गा है। उसका न तो कर्मांके करनेसे कोई प्रयोजन है और न कमींके न करनेसे ही कोई मतलब है: क्योंकि वह तो यथार्थ ज्ञानके प्रभावने स्वाभाविक ही परमानामें स्थित है । अतः उसके मनमें कामनाओंकी उत्पत्ति उनी प्रकार रुक जानी है, जैसे पत्थरसे मञ्जरिगीं नहीं ( मर्ग ५४ - ५७ ) निकलर्ती ।

#### किरातराज सुरघुका इत्तान्त—महर्षि माण्डव्यका सुरघुके महलमें पथारना और उपदेश देकर अपने आश्रमको लौट जाना, सुरुष्ठके आत्मविषयक चिन्तनका वर्णन तथा उसे परमपदकी ग्राप्ति

प्राचीन इतिहासका दृष्टान्त दिया जाता है, जो किरात- नाम सुरख था । वह उदारचेता एवं शत्रु-नगरीपर विजय

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--राधव ! इस विषयमं एक किरात निवास करते थे । उनका जो राजा था, उसका गज सुरपुका परम विसमयजनक वृत्तान्त है। पूर्वकालमें पानेवाला था। विजयलक्ष्मी तो मानो उसकी भुजा ही हिमालयके शिखरभूत कैलासके मूल देशमें हेमजट नामक भी । वह बलवान् तथा प्रजापालनमें दक्ष था । पराक्रममें ता वह सर्यतुल्य और बलमें साक्षात् मूर्तिमान् वायुके समान था । उसने नाना प्रकारके राज्यवंभन्नों तथा निविध पन-सम्पत्तियोंसे गुह्मकाधिपति कुबेरको, ज्ञानसे इन्द्रगुरु वहस्पतिको और काध्यपणीय असर-गुरु शुक्राचार्यको जीत दिया था । यह यथावसर प्राप्त हुए राजकार्योंको निमह-अनुमहर्का व्यवस्थासे उत्साहपूर्वक करता था । तदनन्तर उन राजकार्योंसे उत्पन्न हुए सुख-दु:खोंसे उसकी पारमार्थिक गति उसी प्रकार अभिभूत हो गयी, जैसे जालमें फेरी हुए पक्षीकी गति रुक जाती है। तब वह यों विचार करने लगा-भी इन दुखी प्रजाजनींकी कोल्हमें पेरे जाते हुए तिलोंकी भौति क्यों बलपूर्वक पीड़ित करता हूँ ! मेरे समान ही इन सभी प्राणियोंकों भी तो द:ख होता होगा । अतः अव मेरा इन्हें और अधिक दण्ड देना व्यर्थ है । मैं इन्हें धन-सम्पत्ति प्रदान करहँगा; क्योंकि मेरी तरह सभी छोग धनसे आनन्दित होते हैं। अथवा निग्रहका अवसर प्राप्त होनेपर उसे भी कखँगाः क्योंकि निग्रहके बिना प्रजा अपनी मर्यादामें स्थित नहीं रहता। यह मेरे लिये दण्डनीय है। यह सदा मेरे अनुप्रहका पात्र है । सौभाग्यकी बात है कि आज मैं सुखी हूँ और दुर्भाग्यवश आज मैं दुखी हूँ । यह सब अन्तमं कष्ट-ही-कष्ट हैं।' पृथ्वीपति सुरघुका मन इस प्रकारके संकल्प-विकल्पोंसे चञ्चल हो गया, जिससे उसे कहीं विश्राम नहीं मिला-जैसे चिरकालकी तृषासे युक्त मन जलके बड़े-बड़े आवर्तींपर चूमते रहनेपर भी जलके विना कहीं शान्ति नहीं पाता ।

तदनन्तर किसी समय महर्षि माण्डन्य सम्पूर्ण दिशाओंमं ध्रमण करते हुए राजा सुरवके घर पधारे-ठीक उसी तरह, जैसे देवर्षि नारह इन्द्र-भवनमें पदार्पण करते हैं। े मुनिराज सम्पूर्ण शास्त्रोंक ज्ञाता थे, अतएव संदेहरूपी दृष्ट बुक्षस्तम्भका छेदन करनेके लिये कठारखरूप थे। राजाने उनका पूजन किया और यों पूछा।



सुरघुनं कहा-मुने ! जैसे छक्ष्मीपनि भगवान् विष्णुका दर्शन करके भक्त परम प्रसन होता है, उसी प्रकार आपके द्वामागमनसे मुझे परम हर्ष प्राप्त हुआ है । भगवन् ! आप तो सम्पूर्ण धर्मिके ज्ञाता हैं और चिर-कालसे परमपदमें विश्राम भी कर चुके हैं; अत: जैसे सूर्य अन्वकारका विनाश कर देते हैं, उसी प्रकार आप मेरे संशयका निवारण कीजिये: क्योंकि दःखके खरूप-को पूर्णतया जाननेवाले विज्ञजन संशयको ही महान् दु:ख बतलाते हैं । भला, महाप्रस्थोंके सङ्गसे किसके दःखका विनाश नहीं होता अर्थात् सभीके दुःख नष्ट हो जाते हैं। प्रभो ! अपने प्रजाजनोंपर मेरे द्वारा किये गये निग्रह और अनुग्रहसे उत्पन्न हुई चिन्ताएँ मुझे उसी प्रकार उत्पीडित कर रही हैं, जैसे सिंहके नख हाथीको कष्टमें डाउ देते हैं। अतः मुने ! जिस प्रकार मैर्स बुद्धिमें सूर्यकी किरणोंके समान सगताका उदय हो। और विषमता न आने पाये, कृपापूर्वक वैसा ही प्रयत्न कीजिये ।

महर्षि माण्डच्य बोले--राजन् ! जैसे सूर्यकी किरणींके स्पर्शसे कहरेका विनाश हो जाता है, उसी तरह वैराग्य, श्रवण-मनन-निर्दिध्यासनरूप अभ्यासादि निजी प्रयत्नसे तथा आत्मस्थितिरूप उपायसे मनकी यह कायरता पूर्णतया नष्ट हो जाती है । आत्मविषयक विवेक-विचार करनेसे ही मनके भीतरी न्संतापका शमन होता है---ठीक उसी तरह, जैसे शरद्ऋतुके आगमनमात्रसे विशाल मेघमण्डल विलीन हो जाता है। इसलिये तुम मन-ही-मन विचार करो-ये जो पुत्र, मित्र आदि अपने सम्बन्धी हैं तथा अपने शरीरमें रहनेवाली इन्द्रियाँ हैं, वे तत्त्वतः कौन हैं और कैसी हैं ? मैं कीन हें ? कैसा हैं ? यह दश्य जगत् क्या है ? प्राणियोंके जन्म-मरण कैसे होते हैं ? यों हृदयमें विचार करनेसे तुम्हें परमोत्कृष्ट महत्ता प्राप्त हो सकती है। इस प्रकार जब परमात्म-तत्त्वका यथार्थ अनुभव कर छेनेपर तुम संतुष्ट हो जाओगे, तब जैसे संतान संतुष्ट हुए पिताकी कृपाका पात्र होती है, उसी तरह वे सभी सम्पत्तिशाली राजा-महाराजा तुम्हारे कृपापात्र हो जायँगे । सज्जनशिरोमणे ! परमात्माकी प्राप्तिरूप महत्ताके प्राप्त कर लेनेपर तुम्हारा चित्त जागतिक विषय-भोगोंमें उसी प्रकार नहीं डूबेगा, जैसे गायके ख़रके गड्डेके जलमें हाथी नहीं डूबता | तुम्हारे अन्त:करणमें केवल दश्यका अवलम्बन करनेवाली वासनारूपा दीनता छायी हुई है, अपनी उसी दीनताके कारण तुम कीडेकी भाँति भोगोंमें पच रहे हो । जो सर्वात्मिका बुद्धिसे सब देशमें, सब कालमें, सभी प्रकारोंसे सम्पूर्ण दश्य प्रपञ्चका परित्याग कर देता है, उसे सर्वरूप परमात्मा अपने-आप उपलब्ध हो जाते हैं; किंतु जबतक सम्पूर्ण दृश्योंका पूर्णतया त्याग नहीं हो जाता, तत्रतक परमात्मा-का साक्षाव्यार होना दुर्छम है; क्योंकि सभी अवस्थाओं-का परित्याग कर देनेपर जो शेष रहता है, वही परमात्मा कहा गया है । राजन ! अन्यान्य कार्योंका पिरत्याग करके आत्मा जिस विषयकी प्राप्तिके लिये ख़र्य सब प्रकारसे यत्न करता है, उसीको पाता है; उससे भिन्न कुछ नहीं मिलता । इसलिये अपने आत्माका साक्षात्कार करनेके लिये सभी विषयोंका परित्याग कर देना चाहिये; क्योंकि सब कुछ त्याग देनेपर अन्तमें जो दृष्टिगोचर होता है, वहीं परमपद है।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रधुनन्दन ! महर्षि माण्डव्य राजा सरघको यों उपदेश देकर अपने उसी रुचिर आश्रमकी ओर चले गये, जहाँ मुनियोंका जमघट लगा रहता था । उन मुनिश्रेष्ठके चले जानेपर राजा सुरव किसी दोषरहित एवं एकान्त स्थानमें जाकर अपनी बुद्धिसे यों विचार करने लगा-- 'वस्तुत: खयं मैं कौन हुँ ? मैं मेरूपर्वत तो हूँ नहीं और न मेरुगिरि मेरा है। न तो मैं जगत् हूँ और न जगत् मेरा है। मैं पर्वत भी नहीं हूँ और न पर्वत मेरे हैं । मैं न पृथ्वी हूँ और न पृथ्वी मेरी है । यह किरात-मण्डल भी मेरा नहीं है और न मैं किरातमण्डल हूँ । केवल अपने संकेतसे ही यह देश मेरा कहा जाता है। लो, मैंने इस संकेतको छोड़ दिया; अतः न तो मैं देश हूँ और न यह देश मेरा है । इस नगरके विषयमें भी इस कल्पनात्यागसे यही निश्चय होता है कि यह पूरी जो पताकाओं और वनश्रेणियोंसे सुशोभित. भत्यों और उपवनोंसे व्याप्त तथा हाथी, घोड़ों और सामन्तोंसे परिपूर्ग है, वह मैं नहीं हूँ और न यह पुरी मेरी है । जो मिथ्याभूत मान्यतासे सम्बन्ध रखनेवाला और उस मान्यताका विनाश होनेपर नष्ट हो जानेवाला है, ऐसा यह भोग-समुदाय और मार्या आदि कुट्म्ब भी में नहीं हूँ और न ये सब मेरे हैं। इसी प्रकार मृत्यों, सेनाओं, वाहनों एत्रं अन्यान्य नगरोंसे युक्त राज्य मैं नहीं हूँ और न राज्य मेरा है; क्योंकि यह मान्यता तो केवल कल्पित है। इस इारीरमें स्थित मांस और अस्थि भी मैं नहीं हूँ; क्योंकि ये जड हैं । कमळदळपर पडे

हुए जलकी बूँदकी तरह उनका मेरे साथ सम्बन्ध नहीं है। इस प्रकार मांस, रक्त और हिंडुयाँ—ये सभी जड हैं; अतः में ये नहीं हूँ और न किसी दशामें ये मेरे हैं। कमेंन्द्रियाँ भी में नहीं हूँ और न कमेंन्द्रियाँ मेरी हैं। इस प्रकार इस देहमें यावन्मात्र जड पदार्थ हैं, वे में नहीं हूँ; क्योंकि में तो चेतन हूँ। मैं मोग नहों हूँ और न मोग मेरे हैं। ज्ञानेन्द्रियाँ भी मेरी नहीं हैं और न में ही ज्ञानेन्द्रियाँ हूँ; क्योंकि वे जड और असत्स्वरूप हैं। जो संसाररूपी दोषका मूल कारण है, वह मन भी मैं नहीं हूँ; क्योंकि वह तो जड है। बुद्धि और अहंकार भी में नहीं हूँ और न वे मेरे हैं; क्योंकि यह दिए मनोमयी होनेके कारण जड है। यो चक्रवलक्ष्याले शरीरसे लेकर मन, बुद्धि और इन्द्रिय आदितक जो स्थल-पूर्म मूलोंका समुदाय है, उनमेंसे मैं एक भी नहीं हूँ ।

'अहो ! महान् आध्यर्यकी बात है, मैं तो सम्पूर्ण विकल्पोंसे रहित विद्याद साक्षीखरूप चेतन आत्मा हैं। जिसकी प्राप्तिके लिये में चिरकालसे प्रयत्नशील था। उस आत्माकी उपलब्धि तो मुझे आज ही हुई है। जिस विद्याद आत्माका कहीं अन्त नहीं है. वह तत्पद्वोध्य असीम आत्मा ही मैं हूँ । वह चेतन आत्मा निर्मल, त्रिषय-दोषोंसे शुन्य, सम्पूर्ण दिङमण्डलको परिपूर्ण करनेत्राला, सर्वव्यापक, सुरूम, उत्पत्ति-विनाश-रहित, समस्त आकारोंसे परे एवं सर्वदा सर्वभावको प्राप्त है। जगत्की यह अनुभवात्मक कल्पना भी चेतना-शक्तिमयी ही है। यह जो सख और द:खकी दशाका ज्ञान होता है, वह तो मिध्या अनुभवमात्र है तथा जो नाना प्रकारके आकारोंकी प्रतीति होती है, वह सब कुछ परम चेतन आत्मा ही हैं । जो समस्त जगतमें व्यापक है, वही चेतन मेरा आत्मा है और जो मेरी बुद्धिका साक्षी है, वही यह चेतन है । इसी चेतन-राक्तिकी कृपासे मन देहरूपी स्थपर आरुढ होकर

अनेकों सृष्टि-विलासोंमें जाता है, वहाँ दौड़-धप करता और नाचता है । वस्तत: तो ये मन-शरीर आदि वस्त्एँ कुछ भी नहीं हैं: क्योंकि इनके नप्ट हो जानेपर भी आत्माका वळ नहीं विगड़ता । चित्तरूपी नटने ही इस जगज्जालरूपी नाटकका विस्तार किया है। इसे केवल वही बुद्धि देखती है, जो दीप-शिखाके समान देदीप्यमान है । अत्यन्त खेदकी बात है कि निम्नह और अनग्रहकी स्थितिमें मझे देहविषयिणी चिन्ता व्यर्थ ही हुई; क्योंकि परमार्थत: देह कुछ भी नहीं है । अहो ! अब तो मझे विशेषरूपसे ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है। जिससे मेरा असदिचार नष्ट हो गया है । जिसे जानना आवश्यक था, उसे मैंने जान लिया और जो प्राप्त करने योग्य था. उसे पा लिया । अब लोकमं वे निम्नह और अनुग्रह कहाँ हैं, किस प्रकारके हैं, किसमें रहते हैं और उनका खरूप क्या है ? इसी तरह हुर्प और अमर्जिती परम्परा भी कहाँ है ? अर्थात् ये सभी व्यर्थ कल्पनामात्र ही हैं। अब मैं रागशून्य, विषयोंके संसर्ग-से रहित और सुप्रति आदि अवस्थाओंसे परे होकर उस विद्युद्ध विज्ञानानन्दघन परमात्मामें, जो संसार-भ्रम और रागादिसे शन्य है, नित्य निवास करहूँगा ।

श्रीविसिष्टजी कहते हैं— खुकुलभूषण राम ! जैसे गाधिनन्दन विद्यामित्रने अपने तपोबलसे ब्राह्मणत्व प्राप्त कर लिया था, उसी तरह हेमजट नामक किरातोंके राजा धुरखुने निध्यात्मक ज्ञानके बलसे परमपद प्राप्त कर लिया । तभीसे राजा धुरखु चिन्ताज्वरसे मुक्त हो गया । वह सर्वदा निम्रह-अनुम्रहरूपी अपने राजोचित कार्योमें उसी तरह अटल बना रहता था, जैसे जल-प्रवाहके सम्मुख पर्वत निष्कम्प बना रहता था, जैसे जल-प्रवाहके सम्मुख पर्वत निष्कम्प बना रहता है । हर्ष, विषाद और ईर्यासे रहित होकर प्रतिदिन यथावसर प्राप्त हुए कार्योको न्यायपूर्वक करता हुआ राजा धुरखु अपनी उदार और गम्भीर आकृतिद्वारा समुद्रसे भी बह-कर धुशोमित होने लगा । उसकी दृष्टी अन्तःकरणको

शीतल करनेवाली, निश्चलताके कारण समदर्शनात्मक थी; उस वृत्तिसे वह परिपूर्ण समुद्र और चन्द्रमाकी भाँति शोभा पाने लगा । यह सारा जगत् केवल चेतन-तत्त्वभी कल्पना ही है-यों निश्चय करने-के कारण उसकी बुद्धि सांसारिक सुख-दु:खोंसे रहित हो गयी थी; अतः वह पूर्णरूपसे प्रकाशित हो रही थी । इसलिये प्रबुद्ध तथा चेतनमें विलीन हुआ वह राजा हर्षित होते, प्रफल्टित होते, पूर्णरूपसे स्थित रहते, चलते, बैठते और सोते समय सदा समस्वरूप परव्रह्म परमात्मामें ही स्थित रहता था। उसका शरीर विकाररहित था तथा नेत्र कमळके समान सुन्दर थे। वह अनासक्तभावसे राज्य करते हुए सैकड़ों वर्पपर्यन्त इस भूमण्डलपर विद्यमान रहा । तत्पश्चात् उसने खयं ही इस पञ्च-भूतात्मक शरीरका परित्याग कर दिया और परमात्माका ययार्थ ज्ञान हो जानेके कारण, जो सृष्टि और प्रत्यके हेत तथा ईश्वरोंके भी ईश्वर हैं, उन परब्रह्म परमात्मामें प्रवेश कर गया-िठीक उसी तरह, जैसे निटयोंका जल परिपूर्ण समुद्रमें प्रवेश करता है। वह विशुद्ध एकरस खप्रकाश परमात्माको यथार्थरूपसे जान चुका



था और जन्म ,आदि निकारों से रहित अवस्थाको प्राप्त कर लेनेके कारण उसके समग्र शोक शान्त हो गये थे; इसल्प्रिय वह पूर्णरूपसे परव्रक्ष परमात्मामें उसी प्रकार एकीमावको प्राप्त हो गया, जंसे घटके फ्टर जानेपर घटाकाश महाकाशमें मिल जाता है। (सर्ग ५८—६०)

## किरातराज सुरघु और राजिंष पर्णाद ( परिघ ) का संवाद

श्रीविसिष्टजी कहते हैं——रघुन-दन ! जिस समय सुरचुको तत्त्वज्ञान हो चुका था, उसी समय अर्थात् उसके जीवनकालमें ही उसका और राजर्षि पर्णाद (परिव) का परस्पर जो अहुत संवाद हुआ था, उसे सुनो । एघुकुळको आनन्दित करनेवाले राम! जैसे रथपर रखा हुआ परिव नामक अख विपक्षी वीरोंका संहार करनेमें प्रसिद्ध है, उसी तरह पारसीक देशका एक विख्यात राजा हो गया है, जो शत्रुवीरोंका संहार करनेन वाला था। उसका नाम था परिव। वह किरातराज सरखका परम मित्र था। किसी समय जैसे करपान्तके

अवसरपर संसारमें वर्षाका अभाध हो जाता है, उसी तरह राजा परिवक्षे राज्यमें महान् अवर्षण हुआ, जिसमें प्रजाजनोंका पापरूपी दोष ही कारण था। उस समय बहुत-सीजनता सूखसेगतप्राण होकर उसी प्रकार विनष्ट हो गयी, जैसे जंगलमें आग लग जानेपर हुंड-के हुंड प्राणी जलकर भरम हो जाते हैं। प्रजाके उस कप्टको देखकर राजा परिवको अपार विषाद हुआ। उसने प्रजाजनोंको विनाशसे बचानेके लिये अनेकों यस्त किये, किंतु वे सब निष्पल सिद्ध हुए। तब उसे राज्यसे वैशाय हो गया। फिर तो जैसे राहगीर जले हुए गाँवको छोड़कर

चल देते हैं, उसी तरह उसने शीव्र ही अपने सम्पूर्ण राज्यका परित्याग कर दिया और मृगचर्मवारी मुनियोंकी तरह तपस्या करनेके लिये जंगलकी राह ली । वह विरक्तात्मा परिघ किसी दुरवर्ती काननमें, जो पुरवासियों-की जानकारीके बाहर था. जाकर इस प्रकार रहने लगा मानो किसी अन्य लोकमें चला गया हो । उसकी बृद्धि तो शान्त थी ही, उसने अपने मन-इन्द्रियोंका भी दमन कर लिया था: अत: वह वहाँ एक पर्वतकी कन्दरामें आसन लगाकर तपस्यामें निरत हो गया । उस समय खयं सखकर गिरे हुए पत्ते ही उसके आहार थे। इस प्रकार चिरकालतक वह अग्निकी भाँति सखे पत्तोंको ही भक्षण करता रहा, जिससे तपखियोंके मध्यमें वह 'पूर्णाद' नामसे विख्यात हुआ । तभीसे वह परिघ जम्बुद्वीपमें मुनियोंके आश्रमोंमें राजर्षिश्रेष्ठ पर्णादके नामसे प्रसिद्ध हो गया । तदनन्तर एक सहस्र वर्षांकी घोर तपस्या और अभ्यासके द्वारा परमात्माकी कृपासे उसे आत्मज्ञानकी प्राप्ति हुई । साधुखभाव राम ! फिर तो उसकी बुद्धि प्रबुद्ध हो उठी। वह सुख-दुःखादि दन्द्रोंसे परे हो गया । उसकी विषय-वासनाएँ नष्ट हो गयीं । उसका मन विक्षेपशून्य और शान्त हो गया तथा वह विषयोंकी आसक्तियों और आक्षेपोंसे रहित हो गया । इस प्रकार जीवन्मुक्त होकर वह तत्त्वज्ञानियों तथा तत्त्वजिज्ञास मुनियोंके साथ स्वेच्छानुकुल त्रिलोकीमें विचरण करने लगा। यों पर्यटन करते हुए वह एक समय हेमजट देशके अधिपति राजा सुरघुके रत्ननिर्मित महल्में जा पहुँचा। वे दोनों पहलेके मित्र तो थे ही, साथ ही वे पूर्ण ज्ञानी थे । उन्हें ज्ञातव्य तत्त्वका ज्ञान प्राप्त हो चुका था तथा वे जीवनमुक्त थे; अतः वे परस्पर एक-दूसरेका आदर-सत्कार करके यों कहने लगे--- 'अहो ! निश्चय ही आज मेरे कल्याणमय पावन सत्कर्मीका फल उदय हुआ है, जिससे मुझे आपका दर्शन प्राप्त हुआ । उस समय उनके शरीर आनन्दसे परिपूर्ण हो गये थे,

अतः वे परस्पर आलिङ्गन करके एक ही आसनपर विराजमान हुए ।



तव परिधने कहा—सखे ! तुम्हारे दर्शनसे आज मेरा चित्त परमानन्दसे परिपूर्ण हो गया है । सज्जनिरिरोमणे ! पहलेके वे संकोचहीन वार्तालाप, विविध लीलाएँ और विभिन्न चेष्टाएँ वारंबार मेरे स्मृति-पटलपर आ रही हैं, जिससे मुझे परम हर्ष हो रहा है । निष्पाप राजन् ! जैसे महर्षि माण्डव्यकी कृपासे तुम्हें तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हुई है, उसी तरह आराधनाद्वारा प्रसन्न हुए परमात्माके प्रसादसे मुझे भी यह ज्ञान प्राप्त हुआ है । मित्र ! अब तो तुम्हें कोई कष्ट नहीं है न ! तुम मेरिगिरिपर विश्राम करनेवाले भूमण्डलके अधिपतिकी तरह परम कारणरूप परम्रह्म परमात्मामें विश्रामको प्राप्त हो गये हो न ! परम कल्याणखरूप ! तुम्हारे चित्तमें आत्मारामताके कारण सदा प्रसन्तता छायी रहती है न ! परम सौमाग्यशाली नरेश ! तुम अय्यन्त

प्रमन्तता एवं गर्मारतापूर्ण सगद्दष्टिसे जनताके कल्याणार्थ कर्तन्यकर्मीको करते हो न १ तम्हारे देशमें निवास करनेवाळी जनता शारीरिक एवं मानसिक पीडाओंसे रहित, धंर्य-सम्पन्न और धन-धान्यसे परिपूर्ण है न ? उसे कोई चिन्ता तो नहीं सताती ? क्या उत्तम फल प्रदान करनेवाळी एवं अनेकविध फलोंके भारसे नम्र हुई कल्पळताकी भाँति तुम्हारे राज्यकी भृमि प्रजाजनोंका उनके अभिल्पित पदार्थींकी पूर्तिद्वारा सदा-सर्वदा पोपण करती है ? जैसे चन्द्रमाने किरणजाल सारे भूमण्डलको व्याप्त कर लेते हैं, उसी तरह तुम्हारा पावन यश, जो तुषार-राशिके सदश निर्मल है, सारी दिशाओंमें फैला हुआ है न १ जैसे सरोवरका जल अपने अंदर रहनेवाले कमल-नालोंकी भूमिको पूर्ण कर देता है, वैसे ही तुमने अपने गुण-गणोंसे सारी दिशाओंको भर दिया है न ? क्या गाँव-गाँवमें धानकी क्यारियोंके को ोंमें बैठी हुई हर्षित चित्तवाली कुमारियाँ तुम्हारे आनन्दवर्धक यशका गान करती हैं ? तुम्हारे धन-धान्य, ऐश्वर्य, मृत्यवर्ग, पुत्र-कलत्र और नगर आदि सबकी कुदाल तो है न ? तम्हारी यह शरीररूपी छता शारीरिक एवं मानसिक पीडाओंसे रहित होकर उस पुण्य नामक फलको उत्पन्न करती हैन, जिसकी इहलोक तथा परलोक—दोनोंके लिये शास्त्र आज्ञा देते हैं ? जो तत्त्वज्ञानमें प्रतिबन्धक होनेके कारण महान् शत्र-तुल्य हैं तथा सर्पके समान विषवत फल प्रदान करनेवाले हैं, ऐसे इन आपात-रमणीय विषय-भोगोंसे तुम्हारा मन विरक्त तो है न ! अहो ! हम दोनोंको वियक्त हुए बहुत-सा काल व्यतीत हो गया, परंत कालकी प्रेरणासे आज हम पुन: मिल गये। सखे! जगत्में संयोग-वियोग-जनित सुख-दु:खकी ऐसी कोई अवस्थाएँ हैं ही नहीं, जिनका प्राणियोंको अनुभव न होता हो । इसी नियमके अनुसार हमलोग भी दीर्घ-कालिक सुख-दु:खकी दशाओंके फेरमें पड़ गये थे, परंतु अब पुनः आ मिले हैं । अहो ! भगवानुका कैसा अद्भत विधान है !

सुरषु बोला— भगवन् ! भगविद्यानरूप इस नियतिकी गित सर्पकी चालकी तरह वड़ी टेही है। वह गम्भीर एवं विस्मयजनक है। भला, उसे कौन जान सकता है। उसने ही आपको और मुझे चिरकाल्यतक दूर हटाकर आज पुनः मिला दिया है। अहो ! उस नियतिके लिये क्या असाध्य है ! अर्थात् कुळ नहीं। महासम् ! आज आपके ग्रुमागमन-जनित पुण्यके संस्पर्शसे हम सब तरहसे कल्याणके भागी और परम पावन हो गये। राजर्षे ! इस नगरमें हमारी जो सम्पत्तियाँ वर्तमान हैं, वे सभी आज आपके ग्रुमागमनसे सैकड़ों रूपोंमें बृद्धिको प्राप्त हो गयी हैं। महासुमाव ! आपके पुण्यकचन और दर्शन चारों ओरसे मानो राशिराशि अमृतरूप मधुर रसायनोंकी वर्षा कर रहे हैं; क्योंकि सत्पुरुषोंका समागम परमपदकी प्राप्तिके समान होता है।

श्रीवितिग्डजी कहते हैं—रावव ! प्रायः ऐसे ही प्राचीन स्नेहसे ओतप्रोत एवं संकोचहीन वार्ताल्यप करते हुए राजा परिच सुरचुके राजसदनमें चिरकाल्टतक स्थित रहे । तदनन्तर उन्होंने सुरचुसे पूछा—राजन् ! जो समप्र संकल्पोंसे शून्य, विश्रामका परमोत्तम स्थान तथा विश्वेपातमक दु:खोंकी शान्तिका परम साधन है, उस कल्याणकारिणी समाधिका अनुष्ठान तो तुम करते हो न १

सुरघुने कहा—प्रभो ! आप मुझसे 'सम्पूर्ण संकल्पों-से रहित परम शान्ति ही कल्याणप्रद हैं? ऐसा तो कहिये, परंतु समाधिके छिये क्यों कहते हैं ? क्योंकि महात्मन् ! जो तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुष है, वह चाहे समाधिस्थ रहे चाहे व्यवहार करे, उसका तो खरूप ही सदा समाधिस्थ-सा हो जाता है । वह कभी असमाहित चित्तवाला हो ही नहीं सकता । जिनका चित्त प्रबुद्ध हो गया है, ऐसे तत्त्वज्ञानी महात्माओंकी आत्मारूपी अदितीय तत्त्वमें परम निष्ठा हो जाती है, इसल्पिये वे सांसारिक व्यवहारोंको करते हुए भी सदा- सर्वदा समाविसम्पन्न ही बने रहते हैं । परंतु जिसका अन्त:करण चञ्चल होनेके कारण विश्रामको नहीं प्राप्त हुआ है, वह चाहे पद्मासन बाँचे चाहे परब्रह्मको अञ्जलि समर्पित करे, उसकी कोई समाधि कैसे लग सकती है। भगवन ! मौन होकर बेठे रहना ही समाधि थोडे ही है। समाधि तो परमात्मतत्त्वके उस यथार्थ ज्ञानको कहते हैं, जो सम्पूर्ण आशारूपी घास-फ्रसको भरम करनेके लिये शक्तिसहरूप है। साधो ! परमात्माके तत्त्वको जाननेवाले ज्ञानीजन उस तीक्ष्ण और अचल परा प्रज्ञाको ही समाधि कहते हैं, जो एकाम, सदा-सर्वदा तृप्त और सत्य अर्थको महण करनेवाली है। एवं जो प्रज्ञा क्षोमरहित, अहंकार शून्य, सुख-दु:ख आदि द्वन्दोंसे पृथक् रहनेत्राळी तथा मेरुसे भी बढ़कर स्थिरतायुक्त है, उसे समाधि कहते हैं। जो मन:स्थिति चिन्ताशून्य, अभीष्ट पदार्थोंको प्राप्त करनेवाली, प्रहणोपादानसे रहित तथा सच्चिदानन्द परमात्मभावसे परिपूर्ण है, उसके लिये समाधि-शब्दका व्यवहार किया जाता है। जब मन तत्त्वज्ञानके साथ सदाके लिये अत्यन्त सम्बद्ध हो जाता है, तबसे ज्ञानी महात्माकी समाधि सदा बनी रहती है, उसका कभी विच्छेद नहीं होता। जैसे सूर्य दिनमर प्रकाशसे विश्राम नहीं लेता, अपित प्रकाश-पूर्ण ही रहता है, उसी तरह तत्त्वज्ञानीकी प्रज्ञा जीवन-पर्यन्त परमात्म-तत्त्वके यथार्थ अवलोकनसे विश्राम नहीं लेती, अपित सदा-सर्वदा परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे परिपूर्ण रहती है। जैसे नदी निरन्तर बेरोक-टोक जलकी धारा बहाती रहती है, उसी तरह महात्माकी विज्ञानमयी दृष्टि क्षणमात्रके लिये भी परमात्माके खरूपज्ञानसे विरत नहीं होती, अपित सदा-सर्वदा एकरस बनी रहती है। जैसे काल अपने क्षण आदि कलाओंकी गतिको कभी नहीं भूलता, उसी तरह तत्त्वज्ञानी पुरुषकी बुद्धि अपने आत्मख्यक्रपका कभी विस्मरण नहीं करती। तथा जैसे सर्वत्र गमन करनेवाले वायुदेवको सदा अपनी गतिका

ध्यान बना रहता है, उसी प्रकार तत्त्वज्ञानीकी बुद्धि निश्चय करने योग्य विज्ञानानन्द्रघन परमात्माका सतत चिन्तन करती रहती है। जैसे जिस पदार्थकी सत्ताका विनाश हो जाता है, उसकी पुन: उपलब्धि नहीं होती, उसी तरह तत्वज्ञानीका समय परमात्माके ज्ञानसे विहीन होकर कभी उपलब्ध नहीं होता। अर्थात वह सदा परमात्माके ध्यानमें ही रचा-पचा रहता है । जैसे संसारमें गुणवानोंका गुणहीन होना असम्भव है, उसी तरह आत्मज्ञानी महात्मा कभी भी परमात्माके ज्ञानसे विहीन नहीं रह सकता । मैं सदा-सर्वदा ही परमात्मज्ञानसे सम्पन्न, परमश्रद्धखन्य, शान्तात्मा और समाहितचित्त हैं: ऐसी दशामें मेरा समाधिसे विच्छेद किसके द्वारा और कैसे हो सकता है । क्योंकि मेरी समाधि परमात्माके खरूपसे भिन्न नहीं है, अत: उस परमात्मखरूप समाधि-का अस्तित्व नित्य ही वना हुआ है । जब यह जो कुछ दृष्टिगोचर हो रहा है, वह सारा-का-सारा सदा सब प्रकारसे सर्वन्यापक परमात्मखन्द्रप ही है, तब किसे समाधि कहा जाय और किसे असमाधि ?

तव परिषने कहा—राजन् ! निश्चय ही तुम्हें परमात्माके यथार्थ रूपका ज्ञान प्राप्त हो गया है और उस सिंदरानन्द्रधन परमहारूप परमपदकी प्राप्ति भी हो जुकी है। इसीलिये तुम्हारा अन्तः करण परमशान्तिरूप शीतळता-से युक्त हो गया है, जिससे तुम पूर्ण चन्द्रमाके समान पुशामित हो रहे हो । महाराज ! इस समय स्नेहके कारण अध्यन्त मथुर, शीतळ, आनन्दरूपी पुष्परससे परिपूर्ण एवं उतम श्रीसे सम्पन्न होनेके कारण तुम्हारी शोभा कमळ-जैसी हो रही है । तुम्हारा चित्त निर्मळ, विस्तृत, परिपूर्ण, गम्भीर और विशद आशयत्राळा है; इससे तुम्हारी वैसी ही शोभा हो रही है, जैसी तटवर्ता इंझावातसे मुक्त हुए शान्त समुद्रकी होती है । जैसी शोभा शरकाळीन निर्मळ आकाश धारण करता है, वैसी ही तुम भी खच्छ, आनन्दसे परिपूर्ण, अहंकाररूपी ही तुम भी खच्छ, आनन्दसे परिपूर्ण, अहंकाररूपी

बादळांसे रहित, स्पष्ट, विस्तीर्ण और अस्यन्त गम्भीर होनेके कारण शोमित हो रहे हो । राजन् ! तुम सर्वत्र अपने स्वरूपमें समभावसे स्थित दीख पड़ते हो, सर्वत्र पूर्णतया संतुष्ट हो और किसी विषयमें तुम्हारी आसक्ति नहीं रह गयी है; इसळिये सर्वत्र तुम्हारी शोमा हो रही है। तुम अपनी उत्तम बुद्धिसे सार-असारका निर्णय करके उसके झमेळेसे पार हो गये हो तथा तुम्हें इसका भी ज्ञान हो चुका है कि यह जो कुछ दश्य प्रपञ्च है, वह सारा-का-सारा अखण्ड परम्रह्म परमात्मा ही है ।

सुरघु बोला—मुने ! संसारमें ऐसी कोई वस्तु ही नहीं है, जिसे ग्रहण करनेके लिये हमारे मनमें अभिलाषा हो; क्योंकि यह जितना दश्य प्रपन्न है, यह सभी कुछ नहीं है अर्थात् मिथ्या है। त्रिलोक्सीमें जो ये खियाँ, पर्वत,

समुद्र, वनश्रेणियाँ आदि पदार्थ दृष्टिगोचर हो रहे हैं, ये सभी वास्तविकता से शून्य हैं; क्योंकि वास्तवमें इस जगत्में कोई सारभूत वस्तु है ही नहीं । इस मांस और अस्थिमय शरीरमें तथा काष्ठ, मिट्टी और शिळामय जगत्में, जो जर्जर, अवाञ्छनीय और अभावस्वरूप है, किस वस्तुकी इच्छा की जाय! अर्थात् इनमें कुछ भी वाञ्छनीय नहीं है । इस विषयमें अब विशेष कुछ कहना आवश्यक नहीं दीख पड़ता; क्योंकि यदि मन रागरूप ससे रहित तथा समभावमें नित्य स्थित एवं आत्मस्रूपमें ही परितृप्त है तो वही सर्वोत्तम स्थिति है । अतः परमानन्दकी प्राप्तिके लिये केवल इसी दृष्टिका सदासर्वेदा आश्रय प्रहण करना उचित है ।

(सर्ग ६१-६३)

#### आत्माका संसार-दुःखसे उद्धार करनेके उपायोंका कथन तथा भास और विलास नामक तपिखयोंके वृत्तान्तका आरम्भ

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-एघुनन्दन! यों तत्त्वज्ञ सुरघु और राजर्षि पर्णाद (परिघ) दोनों जगद्भमका विचार करके परम प्रसन्न हुए । उन्होंने एक-दूसरेका आदर-सत्कार किया और फिर वे अपने-अपने कार्यमें तत्पर होकर अभीष्ट स्थानको चले गये। ज्ञानी महापुरुषों-के साथ विचार-विमर्श करनेके कारण अत्यन्त तीव हुई उत्तम बुद्धिद्वारा जिसके हृदयाकाशमें अहंकाररूपी काले मेघोंका सर्वया अभाव हो गया है, शरकालीन निर्मल आकाशकी तरह जिसका विस्तृत चित्त समस्त लोगोंद्वारा अनुमोदित, फलात्मक बोधसे युक्त, आह्वादजनक एवं रागादि मलोंसे रहित हो गया है, जो ध्यान करने एवं शरण लेनेयोग्य, सुगम, सम्पूर्ण आनन्दोंकी निधि, अत्यन्त प्रसन्न विज्ञानानन्द्घन परमात्मामें स्थित रहता है और जो नित्य परमात्माके विचारमें निरत, सदा अन्तर्मुखी वृत्तिसे युक्त, सुखी तथा नित्य चिन्मय परमात्माका अनुसंघान करनेवाला है, उसे मानसिक शोक कभी बाधा नहीं पहुँचा सकते । जो परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे सम्पन्न, शुद्ध, भीतरसे परमशान्तियुक्त एवं मननशील महात्मा है, उसे मन क्षेरा नहीं दे सकता--- ठीक उसी तरह, जैसे हाथी सिंहको बाधा नहीं पहुँचा सकता। ज्ञानीका अन्तः करण तो अत्यन्त विशाल होता है: क्योंकि वह केवल विषय-भोगोंकी शरण लेनेवाला और दीन नहीं होता। ज्यों ही 'अविद्या असत् है' यों अविद्याके खरूपका यथार्थ ज्ञान हुआ, त्यों ही उसका सदा-सर्वदाके लिये अभाव हो जाता है-जैसे खप्तका ज्ञान हो जानेपर स्तप्तदृष्ट भोग-भूमिका सर्वथा विनाश हो जाता है । जिसकी बुद्धि विषयोंकी आसक्तिसे रहित और केवल विज्ञाना-नन्दघन परमात्मामें नित्य स्थित है, उस श्रेष्ठ महापुरुषको व्यवहारपरायण रहनेपर भी पाप स्पर्श नहीं कर सकता। जब चेतन परमात्माके देदीप्यमान प्रकाशका उदय होता है, तव अज्ञानरूपी रात्रि विनष्ट हो जाती है और ज्ञानीकी परमानन्दको प्राप्त हुई बुद्धि प्रकाशित हो उठती है।

सत्-शास्त्रज्ञानरूपी सूर्यद्वारा प्रत्रोधित मनुष्यकी अज्ञान-निद्राका जब सर्वथा विनाश हो जाता है, तब उसे परमात्मविषयक उस यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति होती है, जिसे पा लेनेपर फिर कभी मोह नहीं होता। उन्हीं दिनोंका जीवन वास्तवमें सफल है और वे ही क्रियाएँ सच्चे आनन्दसे यक्त हैं, जिन दिनों और जिन कियाओंमें हृदयाकाश-में परमात्मारूपी चन्द्रमाके उदय होनेसे चेतनारूपिणी चाँदनी खिल रही हो । मोहका अतिक्रमण कर लेनेवाला मनुष्य निरन्तर आत्मचिन्तनके प्रभावसे अपने अन्तः करणमें उसी प्रकार शीतलताको प्राप्त कर लेता है, जैसे चन्द्रमा अपने अंदर वर्तमान अमृतसे सदा शीतल बना रहता है। वे ही मित्र सचे मित्र हैं, वे ही शास्त्र सत्-शास्त्र हैं और वे ही दिन ग्रुभ दिन हैं, जिनके सहयोगसे वैराग्य-रूपी उल्लाससे युक्त परमात्मविषयक चित्तका अभ्यदय स्पष्टरूपसे सिद्ध होता है। जिनके पाप क्षीण नहीं हए हैं और जो परमात्माकी प्राप्तिकी उपेक्षा करते हैं, वे जन्मरूपी जंगलके गुल्म हैं, दीन हैं और उन्हें चिरकाल-तक द:खोंके लिये शोक करना पड़ता है।

श्रीराम! जीवात्मा एक बैंळके समान है। बुढ़ापेने इसके शरीरको जर्जरित कर दिया है, जिससे यह शोकजनित उच्छ्वाससे विडम्बित हो रहा है। यह आशारूपी सैकड़ों पाशोंसे जकड़ा हुआ है, फिर भी भोगरूपी घासके लिये इसके मनमें उरकृष्ट लालसा भरी है। यह अपनी पीठपर दुःखका भारी बोझ लिये हुए जन्मरूपी जंगलमें मटक रहा है और सारे शरीरमें कुकर्मस्त्रपी कीचड़ लपेटे हुए मोह-जलशयमें लोट रहा है। रागकी दन्तपङ्क्षियाँ इसे चबाये डालती हैं और तृष्णारूपी नाथसे यह खींचा जा रहा है। मनरूपी विणक्ते इसपर अधिकार जमा रखा है। यह वन्यु-ममतारूपी वन्यनमें बँघा होनेके कारण चलने-फिरनेमें असमर्थ हो गया है। पुत्र-कलत्रकी ममताजनित जीर्णतारूपी दरक्दलमें यह बुरी तरह

टूट गया है और विश्राम न मिलनेसे यह थक गया है, जिससे अब इसके चलने-फिरनेकी शक्ति क्षीण हो गयी है । यह संसाररूपी अरण्यमें चकर काट रहा है, फिर भी परम शान्तिरूप शीतल छाया इसे नसीव नहीं दुई; उल्टे यह विषय-संसर्गजनित तीव तापसे संतप्त हो उठा है। बाह्य इन्द्रियाँ इसे आकान्त किये हुए हैं, जिससे ऊपरसे तो इसका आकार सन्दर है किंत अन्तःकरण दीन हो गया है। इसके गलेमें लटकते हुए कर्मरूपी घंटेका शब्द हो रहा है। यह जन्म-मरणरूपी गाड़ीके बोझसे लड़ा हुआ अज्ञानके विकट वनमें लोट रहा है, ऊपरसे पापरूपी कोडोंकी मार पड रही है, जिससे इसका शरीर भग्न हो गया है। अनर्थोंमें ही सदा निमन्न रहनेसे दखी, दीन और शिथिल अङ्गवाला यह कर्मोंके भारी भारसे पीडित होकर करुण-क्रन्दन कर रहा है। अत: चिरकालतक उत्तम यतका आश्रय लेकर परमात्मविषयक ज्ञानरूपी बळके सहारे इसका संसाररूपी जळाशयसे उदार करना चाहिये।

राधव ! परमातम-तत्वका साक्षात्कार होनेसे जब चित्त विनष्ट हो जाता है, तब जीवातमा पुन: संसारमें कभी जन्म नहीं लेता; क्योंकि वह तो उसी समय संसार-सागरसे पार हो जाता है । श्रीराम ! जैसे समुद्रको पार करनेके लिये नाविकारे जहाज प्राप्त होता है, उसी तरह ज्ञानी महात्मा पुरुषोंके सङ्गसे संसार-सागरको लाँघ जानेकी युक्ति ज्ञात हो जाती है । इसलिये बुद्रिमान् मनुष्यको चाहिये कि वह मरुख्यल्की भाँति जिस देशमें परम शान्तिक्ष्पी शीतल छ्या और मोक्षक्षी फलसे सम्पन्न तत्त्वज्ञ महापुरुषक्षी वृक्ष न हों, वहाँ निवास न करे । श्रीराम ! कोमल और शान्तिप्रद वचन ही जिसके पत्ते हैं, सच्चित्रता ही जिसकी छाया है, मुसकान ही जिसके पुण्य हैं— ऐसे महापुरुषक्षी चम्पाके वृक्षक नीचे जानेसे उनके सङ्गके प्रभावसे क्षणभरमें ही आव्यन्तिक विश्वास पाप हो जाता है ! सन्वष्य ख्वां ही आव्यन्तिक विश्वास पाप हो जाता है ! सन्वष्य ख्वां ही

अपना मित्र है। अतः उसे चाहिये कि वह सत्सङ्ग, तीत्र अभ्यास, वैराग्य, विवेक-विचार आदि उपायोंसे खयं ही अपना उद्धार कर ले; संसारकी आसक्ति, ममता, कामना और देहाभिमानके गर्वसे अपने-आपको जन्म-मरणरूपी की चड़के महासागरमें न फँसाये । विवेकशील पुरुषोंको सत्सङ्घ, तीव्र अभ्यास और वैराग्य आदि प्रबल उपायोंद्वारा सदा यों विचार करते रहना चाहिये कि 'यह देह आदि दु: ख क्या है ? कैसे आया है ? इसका मूळ कारण क्या है ? और किस साधनसे इसका विनाश हो सकता है ? क्योंकि अज्ञानमें निमग्न हुए अपने आत्माका उंद्धार करनेमें मनुष्योंका धन, मित्र, साधारण शास्त्र और बन्धु-बान्धव--कोई भी उपकारक नहीं होते। हाँ, सदा-सर्वदा साथ रहनेवाले विशुद्ध मनरूपी सहद्के साथ थोडा-सा भी परामर्श करनेसे आत्माका उद्घार हो जाता है। तीव वैराग्य और अभ्यासरूपी प्रयत्नोंके द्वारा विवेकपूर्वक किये गये आत्मविचारसे जिसकी उपलब्धि होती है, उस परमात्मतत्त्व-साक्षात्काररूपी पोतके आश्रयसे यह भवसागर पार किया जाता है। जिसके लिये लोग प्रतिदिन चिन्ता कर रहे हों और जो दुराशाओंद्वारा दग्ध हो रहा हो, उस अपने आत्माकी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये: बल्कि आदरपूर्वक उसका उद्धार करना चाहिये। यह जीवात्मारूपी दंतार गजराज, जिसे बाँधनेके छिये अहंकार ही सुदृढ़ आलान है, तृष्णा ही लोहेकी साँकल है और मन ही जिसका मद है, जन्म-मरणके दलदलमें फॅस गया है; अतः इसका उद्धार करना चाहिये।

जब मनुष्य विवेक-बैराग्यकी दृष्टिसे यों देखने छगता है कि यह देह काष्ठ और मिद्दीके ढेळेके समान है, तब उतनेसे ही उसे देवाधिदेव परमात्माका ज्ञान हो जाता है । पहले जब अहंकाररूपी मेघ नष्ट हो जाते हैं, तब यथार्थ आत्मज्ञानरूप सूर्य दिखायी पड़ता है । तदनन्तर उसके परिणामखरूप परमात्माकी प्राप्ति होती है । जैसे अन्यकारका पूर्णतया विनाश हो जानेपर प्रकाश-का अनुभव खतः होने छगता है, उसी तरह अहंकारका

सम्ख्र नाश हो जानेपर परमात्माका अपने-आप ज्ञान हो जाता है। इस प्रकार अहंकारके विनष्ट हो जानेपर जो परम आनन्द और परम शान्तिमय अवस्था होती है, वह पिर्पूर्णावस्था है। पूर्ण समुद्रकी माँति वह असीम होती है। न तो वह इमछोगोंके मन आदि इन्द्रियोंका विषय है, न उसकी किसी उपमानके साथ तुख्ना ही की जा सकती है और न वह विनाशशीछ विषयोंके पीछे ही दौड़ंती है; अतः उसका तीव प्रयत्नसे निरन्तर सेवन करना चाहिये। श्रीराम! मन और अहंकारका विनाश हो जानेपर समस्त पदार्थोंके अंदर विद्यमान रहनेशळी जिस निरतिशयानन्दात्मक परमात्मखरूपावस्थाका आविर्माव होता है, वह खयं समाविसिद्ध तथा वाणीके अगोचर है। उसका तो केवछ इदयमें ही अनुभव होता है। जैसे अनुभूतिके विना खाँडकी मिठासका अनुभव नहीं होता, उसी तरह अनुभवके विना परमात्माके खरूपका भी ज्ञान नहीं होता।

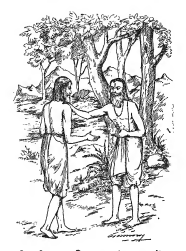
राजीवनयन राम ! 'यह मेरा है, यह मैं हूँ' इस प्रकारके अभिमानको त्यागकर मनसे ही विवेकपूर्वक विचारद्वारा संकल्पात्मक मनका छेदन करके यदि परमात्मा-का साक्षात्कार न किया जाय तो चित्रलिखित सर्यके सदश मिथ्या होते हुए भी इस जगद्-दु:खका कभी नाश नहीं होता, प्रत्युत महासागरकी तरह विस्तारवाळी एवं दुःखदायिनी संसाररूपी विपत्ति अनन्त हो जाती है। इस विषयमें सह्य पर्वतके शिखरपर रहनेवाले भास और विलास नामक दो मित्रोंके संवादरूपमें निम्नलिखित प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। वह सहा पर्वत नाना प्रकारके पुष्पेंसे आच्छादित तथा निर्मेछ जलसे पूर्ण बहुसंख्यक झरनोंसे सुशोभित है। उसके ऊपरी भागमें देवता निवास करते हैं, तल्हटीमें मनुष्योंने अपना आवासस्थान वना रक्खा है और पृथ्वीके अंदरका हिस्सा नागोंसे भरा रहता है। उसकी कन्दराओं में सिद्धोंका निवासस्थान है। भीतरी भागमें नाना प्रकारकी खानें हैं। उसके शिखरोंपर उगे हुए चन्दन-वक्षोंपर सर्प लिपटे रहते हैं और चोटियोंपर सिंह दहाड़ते रहते हैं। उसी सह्य पर्वतके उत्तर-तटवर्ती शिखरपर, जहाँ फलोंके भारसे झुके हुए वृक्ष सुशोभित हैं, महर्षि अत्रिका अत्यन्त शोभाशाली विशाल आश्रम है। वह आश्रम सिद्धोंके श्रमका अपहरण करनेशला. ब्रह्मलोकके समान उत्कृष्ट, खर्ग-तल्य रमणीय और शिवजीके नगर कैलासके समान शोभासम्पन्न है। उसी विशाल आश्रममें शुक्र और बहस्पति नामके दो तपस्वी रहते थे, जो आकाशमार्गमें विचरण करनेवाले शक्र और ब्रहस्पतिके समान शास्त्रोंके ज्ञाता थे । कुछ समय बाद एक ही स्थानमें रहनेवाले उन दोनों तपस्त्रियोंके पत्रित्र शरीरवाले दो पुत्र उत्पन्न हुए, जिनके नाम थे-विलास और भास । वे दोनों बालक उस आश्रममें पिताओंद्वारा लगाये हुए लता-बन्धोंके लंबे-लंबे पछवोंकी तरह क्रमशः बढने छगे । वे दोनों मित्र थे । उनके मनमें एक-दूसरेके प्रति अत्यन्त रनेह था, जिससे वे परस्पर प्रेम रखते थे और एक-दूसरेसे मिल-ज़ुलकर रहते थे। उन दोनोंका मन समान होनेके कारण ऐसा प्रतीत होता था मानो एक ही मनने दो भागोंमें विभक्त होकर दो शरीर धारण कर लिये हैं। इस तरह वहाँ रहते हुए उन दोनोंने थोडे ही समयमें बचपनको लाँघकर युवावस्थामें प्रवेश किया । तदनन्तर जैसे दो पक्षी अपने-अपने घोंसलेसे उड़कर अन्यत्र चले जायँ, उसी तरह उनके वे दोनों पिता (शुक्र और बृहस्पति) बुढ़ापेसे

द्रखी हो शरीरका परियाग करके खर्गको चले गये। पिताओंकी मृत्य हो जानेपर उन दोनोंका मुख जलसे निकाले गये कमलकी तरह दीन हो गया, शरीर संतर्भ हो गया और उत्साह जाता रहा । वे व्यथासे अभिभूत हो गये । तदनन्तर वे पिताओंकी और्ध्वदेहिक किया सम्पन्न करके पितृशोकजनित करुणापूर्ण आर्त वाणीसे विलाप करने लगे।



# भास और विलासकी परस्पर वातचीत और तत्त्वज्ञानद्वारा उन्हें मोक्षकी प्राप्ति; देह और आत्माका सम्वन्ध नहीं है तथा आसक्ति ही वन्धनका हेतु है---इसका निरूपण

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं---एवनन्दन ! इस प्रकार वे वैराग्य हो गया था, अतः वे दोनों ब्राह्मण झुंडसे बिछ्डे दोनों स़रह तपस्वी भास और विळास पिताके मृत्यु- हुए दो मृगोंकी भाँति वियुक्त होकर उस जंगळमें जनित शोकसे पराभृत होकर स्थित थे। उस शोकजनित काळक्षेप करने छगे। इस प्रकार कामशः उनके दिन, संतापसे उनके शर्शर सूखकर काँटा हो गये थे और ऐसे लगते मास और वर्ष बीतते गये । अन्ततोगत्वा उन्हें बुढ़ापेने थे, जैसे ग्रीष्म ऋतुके प्रचण्ड तापसे आमूल-चूल सूखे हुए घेर लिया; परंतु उन्हें विशुद्ध ज्ञानकी प्राप्ति न हुई। दो जंगली वक्ष हों । उन्हें सांसारिक पदार्थोंसे परम चिरकालके पश्चातः एक समय प्रारब्यवरा उन दोनों बिछुड़े हुए बृद्ध तापसोंकी प्रस्पर मेंट हो गर्या, तब वें प्रस्पर यों कहने छगे।



विलासने कहा—मित्रवर भास ! इस जगतमें तुम्हीं मेरे परम प्रेमी बन्धु, मेरे जीवनरूपी उत्तम बुक्षके फल और सदा-सर्वदा मेरे इदयमें निवास करनेवाले अमृतके सागर हो; तुम्हारा खागत है । सजनिरोरोमणे ! पहले यह तो बताओ, मुझसे अलग होकर तुमने इतने दिन कहाँ व्यतीत किये ? तुम्हारी तपस्या तो सफल इई है न ? क्या तुम्हारी बुद्धि संसारविषयक संतापसे रहित हो गयी ? तुम्हारी विद्या फल्यती हो गयी है न ? क्या तुमने परमात्माको प्राप्त कर लिया ? तुम सकुराल तो हो न ?

श्रीविसप्टजी कहते हैं — श्रीराम ! तब जिसे परमाध्य-विषयक यथार्य ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हुई थी तथा जो संसारसे पूर्णतया उद्धिन्न हो गये थे, उन अपने मित्र विकासके यों कहनेपर परम हितैशी भासने उनसे आदर-पूर्वक कहना आरम्भ किया ।

भास बोलं—दूसरोंको मान देनेवाले साधो ! खागतता तो आज ही चरितार्थ हुई है; क्योंकि सौभांग्यवश मुझे तुम्हारा दर्शन प्राप्त हो गया । किंतु मित्रवर ! इस दु:खमय संसारमें चक्कर काटनेवाले हम-लोगोंकी कुराल कहाँ ? मला, जबतक मुझे जानने योग्य परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त हुआ, मेरे मनमें उत्पन्न होनेवाले संकल्प आदि नष्ट नहीं हुए और मैंने संसारसागरको पार नहीं कर लिया, तबतक मेरी क़ुराल कहाँ । जबतक चित्तमें उत्पन्न होनेवाली आशाएँ तीव वैराग्यरूप शस्त्रके द्वारा पूर्णतया काटी नहीं गयीं, तबतक हमलोगोंकी कुशल कहाँ ? जवतक परमात्माका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त हुआ और जबतक समता उद्धत नहीं हुई तथा जबतक विवेक नहीं उत्पन्न हुआ, तबतक हमळोगोंकी कुराल कहाँ । सज्जनशिरोमणे ! परमात्माकी प्राप्ति तथा ज्ञान-रूपी महौषधके बिना यह जन्म-मरणरूपी दुष्ट महामारी बारंबार प्राप्त होती ही रहती है । यह जीवात्मा लौकिक क्रियाओंमें तथा देहरूपी पर्वतकी उन अत्यन्त भीषण कन्दराओंमें, जो त्रिषयोपभोगरूप भयंकर सपेरिसे व्याप्त एवं तृष्णारूपी कण्डकोंसे आच्छादित हैं, सदा-सर्वदा लोटता रहता है । यों क्रिस्ति आशाओं के आवेशसे युक्त व्यर्थ कियाकलापोंके करते रहनेसे इसकी आयु वृथा ही नष्ट हो जाती है। यह मन एक मदमत्त गजराजके समान है, जिसने परमात्मामें बन्धनके हेतुभूत विवेकरूपी आलानको उखाङ डाला है और जो तष्णारूपिणी हथिनीमें कामासक्त होनेके कारण उद्भिप्त हो उठा है, अतः वह जगत्में दूरसे दूर भटकता रहता है । जैसे राजहंस सुखे हुए सरोवरसे तत्क्षण ही भाग खड़ा होता है और फिर कभी उसकी ओर ताकता तक नहीं, उसी तरह जिसका योवनरूपी जल नष्ट हो गया है, उस सूखते हुए शरीररूपी सरोवरसे आयु तत्काल पलायन कर जाती है, पुनः वह कभी छैटती ही नहीं । जब

यह जीवन-वृक्ष जर्जर हो जाता है और कालरूपी वायु उसे बलपूर्वक झकझोरता है, तब उसके भोगरूपी पुष्प और दिनरूपी पत्ते झड़कर नीचे गिर जाते हैं अर्थात नष्ट हो जाते हैं । परंत नाना प्रकारके अनुरागोंसे लिपटी हुई यह तुच्छ चञ्चल तृष्णा देवालयोंके ऊपर फहराती दुई पताकाकी भाँति अधिकाधिक बढ़ती रहती है। बन्धसमहरूपी ये असंख्य सरिताएँ गम्भीर कोटर-वाले विस्तृत काल-सागरमें निरन्तर गिरती रहती हैं। तात ! यह देहरूपी रत्नशलाका विनाशरूपी कीचड्-से परिपूर्ण सागरके गर्भमें न जाने कहाँ समा गयी है कि जन्म-जन्मान्तरमें भी इसका पता नहीं चलता। चिरकाळसे चिन्ताचक्रमें बँघा हुआ तथा पाप कर्मोंके आचरणमें संलग्न चित्त समुद्रके गम्भीर आवर्तमें पड़कर चकर काटते हुए तृणकी भाँति संसारमें भटकता रहता है। इसे कार्यरूपी असंख्यों विशाल तरहें उछालती रहती हैं तथा चिन्ताके फेरमें पड़कर यह ताण्डव नृत्य करता रहता है, जिससे इसे क्षणभर भी विश्राम नहीं मिलता । 'मैंने इसे कर लिया, यह करता हूँ और आगे उसे करूँगा। इस प्रकारकी कल्पनाओंके जालमें फँसकर इस मनुष्यकी बुद्धिरूपी पक्षिणी अत्यन्त मोहित हो जाती है।

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—संघव ! उन दोनोंने प्रस्पर एक-दूसरेका कुशल-समाचार प्रूछा । तदनन्तर काल-क्रमसे विवेकपूर्वक ध्यानके अभ्यास और संसारसे वेराग्यके द्वारा परमात्माका विद्युद्ध ज्ञान छाम करके वे दोनों मोक्षको प्राप्त हो गये । महाबाहो ! इसीलिये मैं कहता हूँ कि सांसारिक पाशसे जकड़े हुए चित्तको संसार-सागरसे पार होनेके लिये परमात्माके यथार्थ ज्ञानके अतिरिक्त और कोई दूसरा सुगम उपाय नहीं है । यह उपर्युक्त दुःख यथाप अज्ञानीके लिये अनन्त है तथापि ज्ञानी पुरुषके लिये वह अय्यन्त साधारण है—ठीक इसी तरह जैसे सागर तुष्ट्छ पक्षीके लिये दूस्तर होते

हुए भी गरुड़के लिये गौकी ख़ुरीके जलके समान ही प्रतीत होता है । जैसे दर्शक पुरुष दूरसे ही जनसमूह-का अवलोकन करता है, किंत उसके साथ अपना कोई सम्बन्ध नहीं मानता, उसी तरह जो देहाभिमानसे रहित तथा विज्ञानानन्द्घन परमात्माके खरूपमें एकी-भावसे स्थित हैं, वे ज्ञानी महात्मा पुरुष साक्षीभूत होकर दूरसे ही शरीरको देखते रहते हैं । इसिटिये भले ही देह दु:खसे भलीभाँति क्षुच्च हो जाय, उससे आत्माको कौन-सी क्षति पहुँचती है ? शोभाशाली राम ! भला हिमालय पर्वत और समुद्रका क्या सम्बन्ध ? उसी तरह आत्मा और संसाररूप बन्धनका भी वास्तवमें परस्पर क्या सम्बन्ध है ? अर्थात् कुछ नहीं है । जैसे सरिताओंका जल कमलोंको अपनी गोदमें धारण किये रहता है, फिर भी वे कमल उस जलसे कोई सम्बन्ध न रखकर निर्लेप बने रहते हैं, उसी तरह इस जगत्में शरीरका भी आत्माके साथ कोई सम्बन्व नहीं है। ये सुख-दु:ख आदिके अनुभव केवल ग्राह्म चेतन आत्मा और केवल जड देह-को नहीं होते, किंतु देह और आत्माके तादात्म्यके कारण होते हैं। अतः जब यथार्थ ज्ञानके द्वारा अज्ञानका नाश हो जाता है, तब सुख-दु:खोंका अत्यन्ताभाव होकर केवल ग्रद्ध चेतन आत्मा ही शेष रह जाता है । अज्ञानी पुरुष जिस रूपमें इस संसारको देखता है, वह उसी रूपमें उसे सत्य मान लेता है; परंतु ज्ञानीके लिये वैसी बात नहीं है। वह उसी रूपमें संसारको सत्य नहीं मानता; क्योंकि वह समझता है कि यह संसार अज्ञानसे ही प्रतीत होता है।

जैसे वास्तवमें सम्बन्ध न होनेपर भी स्वप्नमें स्वीके साथ रित-क्रीडा आदि व्यापारमें सम्बन्ध-सा हो जाता है तथा जैसे वास्तविक प्रेत न होनेपर भी अँधेरेमें ट्रूँठ प्रेत-सा दीखने लग जाता है, उसी तरह यद्यपि वास्तव-में आत्माके साथ देहादिका सम्बन्ध नहीं है, फिर भी अज्ञानके कारण सम्बन्ध-सा दीखता है । वस्तुत: तो

शरीर और शुद्ध आत्माका सम्बन्ध मिथ्या ही है; क्योंकि इनका सम्बन्ध हो ही नहीं सकता । विद्वानोंका कथन है कि देहमें अहंभावना करनेसे ही आत्मा देहिक दुःखोंके वशीभृत होता है तथा उस देहभावनाका त्याग कर देनेसे वह उस दुःखजालसे मुक्त हो जाता है। वत्स राम! जैसे सरोवरमें गिरे हुए पत्ते, जल, मल और काष्ठ यद्यपि परस्पर सम्बद्ध रहते हैं, तथापि भीतरी सक्तसे रहित होनेके कारण वे दुखी नहीं होते, उसी तरह यद्यपि आत्मा, देह, इन्द्रिय और मन परस्पर पूर्णतया सम्बद्ध हैं, तथापि अन्तःकरणमें अहता, ममता और आसक्तिका अभाव होनेके कारण ज्ञानी महात्मा सदा-सर्वदा दुःखरहित ही रहते हैं। श्रीराम! अन्तःसङ्ग अर्थात् अहता, ममता और आसक्ति ही संसारमें समस्त प्राणियोंके जरा, मरण और मोहरूपी वृक्षोंका मूल कारण है। जो जीव अहता, ममता और

आसक्तिसे युक्त है, वह भन्नसागरमें इवा हुआ है; परंतु जो इनसे मुक्त हो गया है, वह समझ ले कि मैं संसार-सागरसे पार हो गया । जो चिक्त विषयोंकी आसक्तिसे रिहत और निर्मल हैं, वह संसारी होते हुए भी निरसंदेह मुक्त हैं; परंतु विषयासक्त चिक्त दीर्घकालकी तपस्थासे युक्त होता हुआ भी कामनाके कारण सुदृद्ध वन्धनसे बँघा हुआ हैं । जैसे काष्टमारोंको पार उतारनेत्राली जलस्थित नौका जलके गुण-दोषसे लियायमान नहीं होती, वसे ही अहंता, ममता और आसक्तिसे रिहत पुरुष शरीर-यात्राके लिये न्याययुक्त कर्म करता हुआ भी कर्तृत्वसे लिस नहीं होता । जो मनुष्य अहंता, ममता और आसक्तिसे रिहत तथा परम मनुर परमात्मामें नित्य स्थित है, वह बाहरसे कुछ भी कार्य करे अथवा न करे, किसी भी दशामें वह कर्ता अथवा मोक्ता नहीं है । (सर्ग ६६-६७)

# संसक्ति और असंसक्तिका लक्षण, आसक्तिके मेद, उनके लक्षण और फलका वर्णन; आसक्तिके त्यागसे जीवात्मा कर्मफलसे सम्बद्ध नहीं होता—इसका कथन

श्रीरामजीने पूछा—सगवन् ! किस प्रकारका सङ्ग मनुष्योंके लिये मोक्षदायक कहा गया है और कैसा सङ्ग बन्धनका हेतु होता है एवं उसके बन्धनका निर्मत्त बननेमें कारण क्या है तथा बन्धनके हेतुभूत उस सङ्गकी निवृत्ति कैसे की जा सकती है ?

श्रीविस्छजीने कहा — रघुनन्दन ! शरीर — क्षेत्र और शरीरी — क्षेत्रज्ञ आत्माका जो विमाग है अर्थात् शरीर जड है और आत्मा चेतन है — ऐसा जो अनुमव है, उसके अमावमें केवल देह ही आत्मा है, ऐसी मावनासे उत्पन्न देहाभिमान ही सङ्ग है और वही बन्धनका हेतु कहा जाता है । तथा देश, काल और वस्तुसे अपिस्छिन होनेके कारण आत्माका खरूप अनन्त है; किंतु अज्ञानवश उसमें परिष्टिनताका निश्चय हो जानेपर जीव अपने अंदर जो सुखकी चाह करने लगता है, वही सङ्ग है

और वही बन्धनका कारण कहा जाता है । यह दश्यमान सम्पूर्ण संसार परमात्माका संकल्प होनेके कारण परमात्माका सर्व्यूण संसार परमात्माका संकल्प होनेके कारण परमात्माका सर्व्यूण है, तब फिर मैं उसमेंसे किसकी चाह करूँ और किसको त्याग हूँ—इस प्रकारकी धारणासे उत्पन्न होनेवाटी जो जीवन्मुक्तकी अवस्था है, उसे हुम असङ्ग स्थित समझो । न तो मैं ही हूँ और न दूसरा ही कुछ है; अतः विपयोंसे उत्पन्न सुख हों अथवा न हों—ऐसा निश्चय करके जिसका अन्तःकरण अहंता, ममता और आसक्तिसे रहित हो गया है, वह मनुष्य मुक्तिका अधिकारी कहळाता है । जो निष्कर्मभावकी प्रशंसा नहीं करता, किसी भी कममं आसक्त नहीं होता, सबमें समभाव रखता है और कर्मफलांकी इच्छासे रहित है, वही पुरुष असंसक्त कहा जाता है । केवळ परमात्माके स्वरूपमें अटळ स्थितिवाळे जिस महात्माका

मन हुष, शोक और ईष्यंकि बशीभूत नहीं होता, वहीं असक्त है और उसीकी 'जीवन्मुक्त' संज्ञा होती है । जो मनुष्य सम्पूर्ण कमों और उनके फल आदिका कमेंसे नहीं, अपितु केवल मनसे मलीमाँति त्याग कर देता है, वह असंसक्त कहलाता है।

रामजी ! वृक्ष एक स्थानपर स्थित रहकर अपने स्थावर शरीरसे जो शीत, वात और घामके क्रेशोंको सहता रहता है, वह उसके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कमोंका ही फल है। पृथ्वीकी दरारमें पड़ा हुआ कीड़ा अझेंके पीड़ित होनेके कारण विकल होकर जो कालक्षेप करता है, वह उसके पूर्वजन्मके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कमींका ही फल है। जिसका पेट भूखके कारण दुर्बल होकर पीठसे सट गया है तथा बुद्धि आधातके भयसे सदा भीत वनी रहती है, ऐसा पक्षी जो बृक्षकी शाखाओंपर निवास करता हुआ कालयापन करता है, वह उसके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मीका ही फल है। दुर्वाङ्करों और तिनकोंका आहार करनेवाला मूग किरातोंके वाणोंकी चोटसे पीडित होकर जो मर जाता है, वह उसके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मोंका ही फल है। ये असंख्य भूत-प्राणी जो नदीमें तरङ्गोंकी भाँति बारंबार उत्पन्न होकर पनः विलीन हो रहे हैं, यह उनके पूर्वजनमोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मोंका ही फल है। लता और तिनकोंके समान शक्तिहीन दशाको प्राप्त हुए मनुष्य चलने-फिरनेकी शक्तिसे शून्य होकर जो बारंबार मरते रहते हैं , उसका कारण उनके पूर्वजन्ममें अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मीका फल ही है।

राघव ! यह आसक्ति दो प्रकारकी कही गयी है— एक वन्या अर्थात् प्रशस्त और दूसरी वन्या अर्थात् पुरुषार्थफळसे शून्य । इनमें तत्त्वज्ञ महात्माऑकी अपने

खरूपमें आसक्ति वन्द्या है और वन्द्या आसक्ति सर्वत्र अज्ञानियोंकी है। जो आसक्ति आत्मतत्त्वके ज्ञानसे शून्य, देह आदि असत्य वस्तुओंसे उत्पन्न और वारंबार संसारमें सदढरूपसे स्थित है, वह वन्या कही जाती है तथा जो आसक्ति आत्मतत्त्वके ज्ञानद्वारा ययार्थ विवेकसे उत्पन्न हुई है और पुनर्जनमका कारण नहीं है, उसे छोग वन्द्या कहते हैं। यह वन्द्या आसक्तिका ही प्रभाव है, जो आत्मतत्त्वके विज्ञानमें कुराल सिद्धगण, लोकपाल तथा अन्यान्य मुक्त पुरुष इस जगतुके प्राङ्गणमें अव्यात्म-विपयकी प्रीतिसे युक्त होकर स्थित रहते हैं । अन्यान्य भुवनोंमं निवास करनेवाले अध्यात्मविषयकी प्रीतिसे युक्त तत्त्वज्ञ महात्मालोग जो जन्म-मरणसे रहित शरीररूपी यन्त्रसमहोंको धारण करते हैं, वन्द्या आसक्तिकी ही सामध्ये है। किंत वन्द्या आसक्तिके विषयभोगोंमें व्यर्थ वशीभृत होनेसे मन रमणीयताकी कल्पना करके उनपर उसी प्रकार ट्रट पड़ता है, जैसे गींध मांसके ट्रकड़ोंपर झपटता है। वन्ध्या आसक्तिके प्रभावसे ब्रह्माण्डरूपी गूलरके फलके अंदर मच्छरकी तरह स्कृरित होते हुए देवता खर्मछोकमें, मनुष्य मृत्युळोकमें और नाग तथा असर पाताळमें स्थित हैं। ये असंख्य प्राणी जो नदीमें तरङ्गोंकी माँति जन्मते हैं, मरते हैं, गिरते हैं और उठते हैं---यह भी बन्ध्या आसक्तिका ही चमत्कार है। यह भी बन्ध्या आसक्तिका ही प्रताप है, जो ये भूत-प्राणी झरनोंके जलकणोंकी तरह बारंबार उत्पन्न होकर पनः विरस्तापूर्वक नष्ट हो रहे हैं।

श्रीराम ! शून्य आकाशमें केवल मनकी आसक्तिरूपी रंगसे संकलपूर्वक जो यह जगद्रूपी चित्र बनाया गया है,वह कभी भी सत्य नहीं हो सकता।इस संसारमें आसक्तिपूर्ण मनसे व्यवहार करनेवाले मनुष्योंके शरीरोंको तृष्णा उसी प्रकार श्लीण करती रहती है, जैसे अग्निकी व्यय तृणोंको भस्मसात् कर देती है । जैसे समुद्र-तहकी सिकताओं और त्रसरेण-समृहोंकी संख्या करना असम्भव है, उसी तरह जिसकी बुद्धि सर्वथा विषयोंमें आसक्त है, भला, उसके शरीरोंकी ठीक-ठीक गणना करनेमें कौन समर्थ हो सकता है ? अर्थात कोई नहीं । राघव ! विषयासक्त चित्तवाला मनुष्य दु:खोंके कारण मुख जाता है, जिससे वह धधकती हुई नरकाग्नियोंके लिये इन्धन-समूहका काम देता है: क्योंकि वे नरकाग्रियाँ उस इन्धनसे ही जलती हैं। इस भूतलपर यह जो कुछ दु:खसमूह दृष्टिगोचर हो रहा है, उस सबकी कल्पना विषयासक्त चित्तवाले मनुष्योंके लिये ही हुई है। जैसे जलकी तरङ्गोंसे युक्त बड़ी-बड़ी नदियाँ किलोल करती हुई समुद्रकी ओर दौड़ी जाती हैं, उसी तरह सारी दु:ख-परम्पराएँ विषयासक्त चित्तवाले मनुष्यको आ घेरती हैं । जो मन आसक्तिशून्य, सब ओरसे शान्त, आकाशके समान निर्मलरूपसे स्थित और असत्-सा प्रतीत होते हुए भी सतरूपसे भासमान हो रहा है. वह साधकके लिये सखका ही हेत होता है।

रघुनन्दन ! कल्याणकामी विवेकी पुरुषको चाहिये कि वह सर्वत्र स्थित रहते हए, सबके साथ रहते हुए और सभी न्याययुक्त क्रमेमिं लगे सदा-सर्वदा अपने मनको अनासक्त और सम बनाये रक्खे । उसे चेष्टाओंमें, किसी प्रकारकी चिन्ताओंमें, पदार्थीमें, आकाशमें, नीचे पातालमें, ऊपर पृथ्वीमें, दसों दिशाओंमें, छताओंमें, बाहरके विशाल विपय-भोगोंमें, इन्द्रिय-वृत्तियोंमें, अन्तःकरणमें, प्राण, मूर्घा और तालुमें, भ्रमव्यमें, नासिकाके अग्रभागमें, मुखमें, दक्षिण नेत्रकी कतीनिकामें, अन्वकारमें, प्रकाशमें, इस हृदय-रूपी आकाशमें, जाग्रत, खप्त और सुष्त अवस्थाओंमें,

शुद्ध सत्त्वगुणमें, तमोगुणमें, रजोगुणमें, त्रिगुणमय पदार्थ-विशेषमें, चल-अचल पदार्थीमें, सृष्टिके आदि, मच्य और अन्तमं, दूरमं, समीपमं, सामने, नाम-रूपात्मक किसी पदार्थमं, अपने आत्मामं, शब्द-स्पर्श-रूप आदि विषयोंमें, अज्ञानजनित आनन्दकी वृत्तियोंमें, गमनागमनकी चेष्टाओंमें और घड़ी, दिन, मास, संवत, युग आदि कालकी कल्पनाओंमें आसक्त नहीं करना चाहिये । सर्वत्र दश्य पदार्थीमें अनासक्त-सा होकर जड दृश्य जगतके आश्रयभूत नित्य विज्ञानानन्दघन परमात्मामें विश्राम करके परमात्मामें ही अमृतमय रससे यक्त मनवाळा होकर स्थित रहना चाहिये । इस प्रकार उस परमात्मामं स्थित हुआ जीवात्मा सम्पूर्ण आसक्तियोंसे रहित होकर ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है । फिर तो वह इन समस्त व्यवहारोंको करे अथवा न करे; क्योंकि उसके छिपे कोई कर्तव्य शेष नहीं रह जाता। जैसे आकाशका मेंबोंके साथ कोई सम्पर्क नहीं रहता, उसी तरह अपने परमात्मखरूपमें रत हुआ जीवात्मा क्रियाओंको करता हुआ अथवा न करता हुआ भी क्रियाजनित फलोंके साथ तनिक भी सम्बद्ध नहीं होता । अथवा शान्त चैतन्य-घन जीवाःमाको चाहिये कि वह पूर्वोक्त दश्य संसारके सम्बन्धका भी परित्याग करके शान्त होकर परमात्माके खरूपमें स्थित रहे । रामभद्र ! जिसने अपने खरूपमें परम विश्वामको प्राप्त कर छिया है. जिसका अन्त:करण आत्मसाक्षात्कारसे सम्पन्न है और जिसकी कर्म तथा उसके फलोंमें तनिक भी आसक्ति नहीं रह गयी है, ऐसा जीवात्मा कर्म करते हुए भी आसक्तिसे रहित होनेके कारण कर्मजनित फलोंसे नहीं होता । (सर्ग ६८-६९)

## असङ्ग सुखमें परम शान्तिको प्राप्त पुरुषके न्यवहार-कालमें भी दुखी न होनेका प्रतिपादन, ज्ञानीकी तुर्यावस्था तथा देह और आत्माके अन्तरका वर्णन

श्रीवसिप्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! जो संसारमें रागके अत्यन्त अभावसे उत्पन्न निर्विशेष आनन्दके अभ्यासमें संलग्न हैं और जिनके अन्त:करण अत्यन्त विशाल हैं, वे जीवनमुक्त महापुरुष चाहे व्यवहार करें, पर वे सदा-सर्वदा भय और शोकसे रहित होकर ही स्थित रहते हैं। जिसका अन्त:करण दृश्य-चिन्तनसे रहित, केवल नित्य चेतन परमात्माका ही अवलम्बन करनेवाला तथा सम्पूर्ण चिन्ताञ्चरोंसे मुक्त है, उस महात्मा पुरुपके सत्सङ्गसे मनुष्य वैसे ही विश्रद्ध हो जाते हैं, जैसे निर्मछीसे जल श्रद्ध हो जाता है। परमात्माके खरूपमें निमन रहनेवाला वह तत्त्ववेत्ता पुरुष क्रियाशील होते हुए भी अपने खरूपमें नित्य स्थित रहता है । जैसे चिकने स्फटिक मणिपर वास्तवमें किसी भी रंगसे रंग नहीं चढता, वैसे ही परमात्मखरूपको प्राप्त तत्त्ववेत्ताका अन्त:करण सुख-दु:खर्की प्राप्ति होनेपर विकारवान् नहीं होता । जिसने सगुण-निर्गुणरूप परमात्माको भलीभाँति जान लिया है और जो परमात्मखरूप परम अभ्यदयको प्राप्त हो गया है, उस महात्मा परुषके चित्तको संसारका दश्य उसी प्रकार लिपायमान नहीं कर सकता, जैसे जलरेखा कमलको लिपायमान नहीं कर सकती । जब यह जीवारमा परमात्माका ज्ञान प्राप्तकर समस्त कल्पनाओंके हेतुभूत मलोंसे रहित हुआ ध्यानाभाव-दशामें भी परमात्माके खरूपानुभवमें निमान रहता है, तब वह 'खसक्ता' ( आत्माराम ) कहलाता है । अत्माराम होनेसे ही मनुष्य संसारमं असङ्गभावको प्राप्त करता है; क्योंकि आत्माके ज्ञानसे ही विषयासक्तिका क्षय होता है। चित्तके त्रिषय-सम्बन्धिनी वृत्तियोंसे रहित हो जानेपर क्षीणवृत्तिवाले अन्त:करणोंकी जो वासनाओंसे रहित शान्तिमयी स्थिति है, वही जाप्रतमें सुष्तिके समान समाधि-अवस्था कही जाती है। इस प्रकार अखण्ड समाधि-अवस्थाको प्राप्त

मनुष्य व्यवहार करता हुआ भी सुख-दु:खरूपी रस्सींसे वैंवकर संसारकी ओर कभी आकृष्ट नहीं होता; क्योंकि उसकी दृष्टिमें संसार है ही नहीं । जो पुरुष जाम्रत्में ही परमात्मामें स्थित हुआ जगत्के कार्योंको करता है, उस पुरुषको यन्त्रकी पुतर्काके समान सुख-दु:खका अनुभव नहीं होता ।

पूर्वसे ही यानी साधनावस्थासे ही तीत्र वराग्यके कारण उपेक्षाबुद्धिसे कर्म करता है तथा जिसकी बुद्धि परमात्मामें ही स्थित है, वह मनुष्य जीवनमुक्त हो जाता है और फिर वह उन कमींके फलोंसे नहीं बँचता । विवेकशील साधकको कर्मीका अनुष्ठान या परित्याग----ऋछ भी अच्छा नहीं लगता। किंत जिन्होंने आत्मतत्त्वको जान लिया है, वे महात्मा तो जिस समय जो कुछ प्राप्त हो जाता है, तदनुसार न्याययुक्त जीवन-यापन करते हुए स्थित रहते हैं । सांसारिक विषयोंके सम्बन्धसे रहित सम्बदानन्दधन परमात्मपदमें भळीभाँति स्थित परमात्मप्राप्त पुरुष जो-जो कर्म करता है, उसमें वस्तुत: उसका कर्तापन नहीं रहता । श्रीराम ! यही अखण्ड समाधिरूप सुष्टति-स्थिति अभ्यासयोगसे जब दृढ हो जाती है, तब तत्त्वज्ञ महात्माओंके द्वारा वह तर्य-स्थिति कही जाती है । जिसके अन्तः करणसे समस्त विकार विनष्ट हो चुके हैं और जिसके मनका अत्यन्त अभाव-सा हो गया है, वह ज्ञानी महानुभाव विश्रद्ध आनन्दमय हो जाता है । उपर्यक्त अखण्ड समाधिमें स्थित रहनेवाला ज्ञानी अतिशय प्रसन्त्रतासे परिपूर्ण और परम आनन्दमें निमान हुआ इस जगत्के व्यवहारको सदा छीछ की ज्यों देखता रहता है। श्रीराम ! जिसके शोक, भय एवं सांसारिक क्रेश सदाके छिये निवृत्त हो गये हैं तथा जो संसाररूपी भ्रमसे रहित है, वह तुर्यावस्थामें सदा-सर्वदा स्थित आत्मज्ञानी फिर इस संसारचक्रमें कभी नहीं गिरता । जैसे आकाशमार्ग वायुओंके छिये गम्य है.

वैसे ही दूरसे भी अति दूर परमपद विदेहमुक्त पुरुषोंके लिये अनुभवगम्य है । प्रमानन्दमें निमम्न ज्ञानी पूर्वोक्त सुप्रतिके समान अलण्ड ब्रह्माकार समाधि अवस्थासे जगिस्थितिका वास्तविक अनुभव करके उसके पश्चात् तुर्यावस्था ( जीवन्मुक्तावस्था ) को प्राप्त होता है । रघुकुळतिळक ! जिस प्रकार तुर्यातीत पदका ज्ञान रखनेवाले आत्मतत्त्व-ज्ञानी महात्मा तुर्यातीत पदमें स्थित रहते हैं, उसी प्रकार तुम भी सुख-दु:खादि द्वन्द्वोंसे रहित हो उस परमपदमें स्थित रहों । चाहे देह नष्ट हो जाय, चाहे वह नष्ट न हो यानी स्थिर रहे, उससे तुमको क्या प्रयोजन है ? तम तो केवल आत्मज्ञानमें ही स्थित रहो । यह देह जैसा है, वैसा भले ही बना रहे। श्रीराम! जैसे अन्धकार और मेध-मण्डलसे मुक्त शरत्पूर्णिमाकी रात्रिका आकाशमण्डल सुशोभित होता है, वैसे ही तुम अभीष्ट और अनभीष्ट विषयोंसे मुक्त हुए शीतळ साक्षात्काररूपी आलोककी शोभासे सुशोभित हो रहे हो।

रवनन्दन ! इस संसारमें देश, काल और वस्तुके परिच्छेदसे शून्य एक विश्रद्ध चेतन आत्मा ही है; उसके सिवा अन्य कुछ नहीं है । सर्वत्र व्यापक चेतन 'आत्मा' यह नाम केवल व्यवहारके लिये ही कल्पित है, वास्तवमें नाम-रूप आदि भेद तो इस चेतनसे अत्यन्त दूर ही हैं अर्थात् यह चेतन आत्मा नाम-रूप आदि उपाधिसे रहित है। जैसे समुद्र जल्खरूप ही है, उससे भिन तरक आदि कुछ भी नहीं हैं, वैसे ही यह सब जगत् आत्मखरूप ही है, उससे भिन्न पृथ्वी-जल आदि कुछ भी नहीं हैं । जैसे छाया और धुपका तथा प्रकाश और अन्धकारका परस्पर सम्बन्ध नहीं हो सकता, वैसे ही शरीर और आत्माका भी परस्पर सम्बन्ध नहीं हो सकता । श्रीराम ! जैसे सदा परस्पर विरुद्ध रहनेवाले शीत और उष्णका एक-दूसरेसे सम्बन्ध नहीं हो सकता, वेसे ही देह और आत्माका भी एक दूसरेसे कभी सम्बन्ध नहीं हो सकता । जैसे

मरुभूमिमें सूर्यकी किरणोंसे प्रतीत हुआ जल किरणोंके ययार्थ ज्ञानसे विनष्ट हो जाता है, वैसे ही अज्ञानजनित यह देह और आत्माका परस्पर सम्बन्ध-भ्रम भी आत्म-तत्त्वके साक्षात्कारसे विनष्ट हो जाता है । वह चेतन आत्मा शुद्ध, अविनाशी, खप्रकाश एवं सम्पूर्ण विकारोंसे रहित है और देह विनाशशील, अनित्य और मलरूप विकारसे यक्त है: ऐसी स्थितिमें अत्यन्त अन्तर होनेके कारण आत्माका शरीरके साथ सम्बन्ध कैसे हो सकता है। प्राणवायुसे बळवान् होकर ही शरीर स्पन्दको प्राप्त करता है, इसलिये आत्माके साथ किंचित् भी शरीरका सम्बन्ध नहीं है । श्रेष्ठ बृद्धिसे सम्पन्न श्रीराम ! जब द्वैतको माननेपर भी आत्माके साथ पूर्वोक्त प्रणाळीसे देहादिका सम्बन्ध नहीं हो सकता, तब द्वैतकी असिद्धिमें तो इस प्रकार सम्बन्धकी कल्पना ही कैसे हो सकती है। जैसे परस्पर अत्यन्त विरुद्ध प्रकाश और अन्धकारका एक दसरेसे सम्बन्ध और सादश्य नहीं हो सकता, वैसे ही प्रस्पर अत्यन्त विरुद्ध आत्मा और शरीरका भी एक दसरेसे सम्बन्ध और सादश्य नहीं हो सकता।

जैसे शीत और उष्णकी एकता कहीं दिखलायी नहीं पड़ती, बैसे ही क्रमशः जड और चेतनखरूप देह और आत्माका भी संयोग नहीं हो सकता। यह देह प्राणवायुसे ही चळता है, उसीसे उसका गमनागमन होता है एवं देह-की नाड़ियोंमें संचार करनेवाले प्राणवायुसे ही शब्द होता है। जिस प्रकार छिद्रयुक्त बाँसोंसे वायुके गमनागमनसे शब्द उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार शरीरके कण्ठरूप छिद्रसे निकले हुए प्राणवायुसे जब कण्ठ, तालु आदि स्थानोंमें जिह्ना आहिके द्वारा अभिवातसे निकाले जाते हैं, तब कर्त्वम, चवर्चा, तवर्चा आदि शव्द होते हैं—यह बात प्रस्यत्र सिद्ध है। शरीररूपी स्थानको छोड़कर जहाँ चित्तरूपी पक्षी अपनी वासनाके अनुसार जाता है, वहींपर विचार करनेपर आत्माका अनुसन्न होता है। जहाँ पुष्प रहता है, वहींपर जैसे गन्नका ज्ञान रहता है, उसी पुष्प रहता है, वहींपर जैसे गन्नका ज्ञान रहता है, उसी

प्रकार जहाँ चित्त रहता है, वहींपर आत्माका ज्ञान होता है । जिस प्रकार सर्वत्र स्थित आकाश दर्पणमें प्रतिविम्बित होता है, वैसे ही सर्वत्र स्थित आत्मा शुद्ध अन्त:करणमें दिखळ।यी पड़ता है। जैसे पृथ्वीमें नीचेका भाग जळका आश्रय-स्थान होता है, उसी प्रकार अन्तःकरण ही आत्माके अनुभवका आश्रय-स्थान है । महान् बुद्धिवाले पुरुष कहते हैं कि संसारकी उत्पत्तिमें अविचार, अज्ञान और मूर्खता ही सारभूत है और यही अन्त:करणकी उत्पत्तिमं हेतु है । रघुनन्दन ! जैसे प्रज्वलित दीपकसे अन्धकारका तत्क्षण ही नाश हो जाता है, वैसे ही नित्य सिद्ध आत्माके यथार्थ ज्ञानसे ही चित्तका तत्क्षण नाश हो जाता है। जैसे बंदर वनके एक बृक्षको त्यागकर दूसरे बृक्षपर चळा जाता है, उसी प्रकार वासनाके वशीभृत जीव कर्मानुसार एक शरीरको त्यागकर दूसरे शरीरमें चला जाता है । श्रीराम ! जिस शरीरमें वह चला गया, उस शरीरकों भी त्यागकर फिर दूसरे समयमें अन्य विशाल देशके अन्तर्गत दूसरे शरीरमें चला जाता है । इस प्रकार जीवोंके यथार्थ खरूपको आवृत करके रहनेवाली

अपनी ही बञ्चक वासना जीवोंको इधर-उधर भटकाती रहती हैं । श्रीराम ! वासनारूपी रज्जुमें बँघे हुए जीव पहलेसे ही जीर्ग तो हैं ही, फिर भी वे पर्वततुल्य जड रारिरोंमें अत्यन्त दु:खपूर्वक आयु क्षीण कर रहे हैं। जिन्होंने जीर्णसे भी अधिक जीर्ण होकर दरिद्रता, रोग, वियोग आदिसे उत्पन्न हुए दुःखोंका भार वहन किया है तथा जिनका जीवन अनेक योनियोंमें दुर्दशाग्रस्त परिणामोंसे जर्जर हो चुका है, वे जीव बारंबार अपने हृदयकी दुर्वासनाओंसे दीर्घकालतक नरकोंमें निवास करते हैं।

श्रीवसिष्ठजीके ऐसा कहनेपर जब दिन बीत गया. सूर्यभगवान् अस्ताचलकी ओर जाने लगे, तब सभामें उपस्थित सब लोग मुनिको प्रणाम करके सायंकालीन स्नान-संध्या-वन्दनादि नित्यकर्म करनेके लिये चले गये और रात्रि बीत जानेपर दूसरे दिन सूर्यकी किरणोंके साथ ही पुनः सभामें उपस्थित हो गये।

( सर्ग ७०-७१ )

# श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! तुम देहके उत्पन्न होनेपर उत्पन्न नहीं होते और देहके नष्ट

होनेपर नष्ट नहीं होते; क्योंकि अपने खरूपमें तुम विकार-रहित और विशुद्ध हुए नित्य स्थित हो। इस विनाशशील देहके नष्ट हो जानेपर शुद्ध आत्माका नाश नहीं होता; इसलिये जो देहका विनाश हो जानेपर ·मैं नष्ट हो जाता हूँ' इस प्रकारकी भावनासे दुःखी होता है, उस अन्यबुद्धिको धिकार है! जैसे घोड़ेकी लगाम और रथका सम्बन्ध राग-द्वेषसे रहित है, उसी प्रकार चेतन आत्माका भी देह, चित्त, इन्द्रिय आदिके साथ सम्बन्ध राग-द्रेषसे रहित है। जैसे मार्ग बटोहियों-के संयोग और वियोगमें हर्ष-शोकका अनुभव नहीं करता,

देहादिके संयोग-वियोगादिमें राग-द्वेप और हर्ष-शोकसे रहित शुद्ध आत्माके खरूपका विवेचन वैसे ही विशुद्ध आत्मा शरीरोंके संयोग-वियोगमें हर्ष-शोकसे रहित है। जिस प्रकार कल्पित प्रेतके विकराल रूपसे भयभीत बालकको होनेवाला भय मिथ्या ही है, वैसे ही ये कल्पित स्नेह, सुख आदि मिथ्या ही हैं। जैसे लकड़ियोंके बोझेमें लकड़ियोंके सिवा और कुछ भी नहीं दिखलायी पड़ता, वेसे ही आकाश, वायु, तेज, जल, पृथ्वी--इन पाँचों भूतोंके शरीरमें पाँचों भूतोंके संघातके सिवा और कुछ भी नहीं दिखलायी पड़ता । अतः श्रोतागण ! आपलोग इन पाँचों भूतोंकी उत्पत्ति, विनाश और विकार होनेपर हर्ष-अमर्ष और विषादके वशमें क्यों हो जाते हैं ? जिस देहका 'क्षी' यह दूसरा नाम है, उस तुच्छ भूतोंके समृहमें यानी स्नी-

शरीरात्मक पाँच भूतोंके पिण्डमें पुरुषोंको ऐसी कौन-सी विशेषता प्रतीत होती है, जिससे उनकी उस स्नीरूप विषय-भोगामिमें फतिंगेकी तरह गिरनेकी चेष्टा उचित कही जाय ? स्त्रीकी सुन्दरता, रूप-लावण्य और शरीर-संगठनको लेकर जो विलक्षणता दिखायी पड़ती है। उससे तो केवल अज्ञानी ही आनन्दित होता है; किंतु विवेकी पुरुषोंको तो वह पाँच भूतोंका पिण्ड ही दिखायी देता है। जैसे एक पत्थरसे बनायी गयी दो पाषाण-प्रतिमाओंका परस्पर आलिङ्गन होनेपर उनमें राग नहीं होता, उसी प्रकार चित्त और शरीरका परस्पर आलिङ्गन होनेपर भी राग नहीं होना चाहिये । तथा जैसे पत्थरकी बनायी गयी प्रतिमाओंमें परस्पर स्नेहका सम्बन्ध नहीं होता, वैसें ही देह, इन्द्रिय, आत्मा और प्राणोंमें भी परस्पर रनेहका सम्बन्ध नहीं है। इसलिये यहाँ शोक किसका ? जिस प्रकार समुद्र ऊँची-ऊँची भँवरोंसे युक्त हो तण, काठ आदि पदार्थोंसे संयोग करता है, वैसे ही जीवातमा भी चित्ताकृतिको प्राप्तकर देह और प्राणियोंके साथ संयोग करता है । (अतः मनुष्यको समुद्रकी भाँति सबसे निर्छेप रहना चाहिये।) जैसे जल अपनी स्पन्दन-क्रियासे ही मलिनताका परित्याग करके खयं ही खच्छताको प्राप्त करता है, उसी प्रकार जीवात्मा यथार्थज्ञानके द्वारा विषयरूपताका परित्याग करके खयं ही विद्युद्ध आत्मरूपताको प्राप्त करता है। उस समय सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंमें आसक्तिसे रहित जीवात्मा द्रष्टा—साक्षी हुआ देहको आत्मासे भिन्न देखता है तथा भूत-समूहको भी अपनेसे पृथक देखकर अविनाशी आत्मा देहातीत हो जाता है। इस प्रकार आत्मा अपनेसे ही प्रमाण-प्रमेयरूप विकारोंसे रहित अपने यथार्थ खरूपको जान लेता है । श्रीराम! जिनका सम्पूर्ण राग विनष्ट हो गया है, जिनके पाप दर हो गये हैं तथा जो परब्रह्मपदको प्राप्त हो चुके हैं. वे जीवनमुक्त महात्मा पुरुष उसी प्रकारके विशिष्ट

विज्ञानसे युक्त हो इस संसारमें विचरण करते हैं। जैसे समुद्रकी तरङ्गें अनेक प्रकारके रह्गेंके साथ अनासक्तभाव-से व्यवहार करती हैं, उसी प्रकार वासनारहित उत्तम महात्मा छोग भी चित्तकी चेष्टाओंके साथ अनासक्त-भावसे व्यवहार करते हैं। जैसे समुद्र अपने तटपर पड़े हुए काष्ठ-समूहोंसे मलिन नहीं होता, वैसे ही आत्माके यथार्थ खरूपको जाननेवाला वह मनुष्य इस संसारमें अपने सांसारिक व्यवहारोंसे मिलन नहीं होता। जैसे समुद्रको गत, आगत, खच्छ, चञ्चल, मलिन और जड तरङ्गोंसे राग और देव नहीं होता, उसी प्रकार उस तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुषको गत, आगत, खच्छ, चञ्चल, मलिन और जड भोगोंसे राग-द्रेष नहीं होता: क्योंकि जो अहं, भूत आदि तथा तीनों कालोंमें उत्पन्न होनेवाली वस्तुएँ दश्य और दर्शनके सम्बन्धोंसे दिखायी पड़ती हैं, वह सब केंबल मनकी कल्पना ही है । इसलिये आत्मसाक्षात्काररूप दश्य-दर्शनसे रहित सुखानुभूतिका अवलम्बन करनेसे संसारका अभाव हो जाता है, आत्मखरूपको आवृत करनेवाली दृष्टिका विच्छेद हो जाता है और यथार्थ आत्मानुभव प्रकाशित हो जाता है। उसीका अवलम्बन करनेपर तुर्यावस्था प्राप्त हो जाती है और उसीके अवलम्बनसे मुक्ति हो जाती है। रघनन्दन ! जब दश्य और दर्शनके सम्बन्धसे मुक्त और परम विशुद्ध बुद्धिसे युक्त यह खरूप-दृष्टि होती है, तब दश्य और दर्शनके सम्बन्धके असली तत्त्वको जानकर पुरुष मुक्तिको प्राप्त होता है। मुक्त होनेके अनन्तर वहाँ आत्माका स्वरूप न स्थूल है न अणु, न प्रत्यक्ष है न अप्रत्यक्ष, न चेतन है न जड़, न असत् है न सत्, न अहंरूप है न अन्यखरूप, न एक है न अनेक, न समीप है न दूर, न सत्तायुक्त है न असत्तायुक्त, न प्राप्य है न अप्राप्य. न सर्वात्मक है न सर्वव्यापक, न पदार्थ है न अपदार्थ, न पाँचों भूतोंका आत्मा है और न पाँचों भूत ही।

प्रकारका यह जगत है, उस प्रकारके इस जगतको

मळीमाँति जाननेवाले पुरुषके लिये यह समस्त विश्व आत्मखरूप ही है, कहीं भी आत्मखरूप से अतिरिक्त कोई वस्तु नहीं है। यह आत्मा ही कठोरता, द्रवता, प्रकाश, स्पन्दन और अवकाश-क्रमसे पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाशरूप सम्पूर्ण जगत्-भावोंमें विद्यमान है। श्रीराम ! पदार्थांकी जो-जो सत्ता है, वह चेतन आत्माके सिवा दूसरी वस्तु नहीं है; इसलिये जो यह कहता है कि भी आत्मासे अतिरिक्त हूँ, उसके इस कथनको उन्मत्तके प्रलापके समान समझो !

(सर्ग ७२)

# दो प्रकारके मुक्तिदायक अहंकारका और एक प्रकारके वन्धनकारक अहंकारका एवं परमात्माके खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रधुनन्दन ! जैसे चिन्तामणि-के तत्त्वको जाननेवाले लोग चिन्तामणिको प्राप्त कर लेते हैं, वैसे ही उपर्युक्त विचार-दृष्टिसे द्वैतमावको त्यागकर आत्माके खरूपको जाननेवाले महापुरुष विशुद्ध आत्मखरूपको प्राप्त हो जाते हैं । श्रीराम ! अब मैं तुमसे दूसरी दृष्टिका वर्णन करता हूँ; उसे तुम सुनो । मैं ही आकाश हूँ, मैं ही आदित्य हूँ, मैं ही दिशाएँ हूँ, मैं ही अधः हूँ, मैं ही ऊर्ध्व हूँ, मैं ही दैत्य हूँ, मैं ही देव हूँ, मैं ही लोक हूँ, मैं ही चन्द्रमा आदिकी प्रमा हूँ, मैं ही अन्धकार हूँ, मैं ही मेघ हूँ, मैं ही पृथ्वी हूँ, मैं ही समुद्र आदि हूँ एवं रेणु, वायु, अग्नि और यह सारा जगत् भी मैं ही हूँ; तीनों लोकोंमें सब जगह जो परमात्मा स्थित है, वह मैं ही हूँ । उस सर्वरूप परमात्मासे भिन्न परिच्छिन मैं कौन हूँ ? मैं कभी परिच्छिन नहीं हो सकता । देह आदि भी मुझसे भिन्न क्या हैं ! एक अद्वितीय वस्तु प्रमात्मामें द्वेत कैसे हो सकता है। कमलनयन निष्पाप श्रीराम! तुम्हीं बतलाओ, इस प्रकार इस सम्पूर्ण जगत्त्रके आत्मरूपसे स्थित हो जानेपर कौन अपना और कौन

पराया रहेगा ? तरवज्ञसे भिन्न ऐसी कीन-सी वस्तु है, जो उसे यदि प्राप्त हो जाय तो वह हर्ष और विषादसे प्रस्त हो ? यदि उसको ऐसी वस्तुके आ जानेसे विषाद दिखायी पड़े तो वह तत्त्वज्ञ ही नहीं है, किंतु मृढ़ ही है; क्योंकि ऐसा पुरुष जगन्मय ही होता है, सिन्नदानन्दमय नहीं।

रघुनन्दन ! दो प्रकारकी अहंकार-दृष्टियाँ सास्त्रिक और अस्यन्त निर्मल हैं । उनकी तत्त्वज्ञानसे उत्पत्ति होती है । वे मोक्ष प्रदान करनेवाली और परमार्थखरूपा हैं । में सबसे परे, सूक्ष्मसे भी सूक्ष्मतर और विनाशशील सम्पूर्ण पदार्थोंसे अतील हूँ—यह पहली अहंकार-दृष्टि है तथा जो कुछ है, वह सब में ही हूँ—यह दूसरी अहंकार-दृष्टि है । निष्पाप श्रीर.म ! इन दोनोंसे भिन्न तीसरी अहंकार-दृष्टि यह है —देह में हूँ । इस दृष्टिको तुम केवल दुःखदायिनी ही जानो, यह कभी शान्तिदायिनी नहीं होती । अब तुम इन तीनों ही अहंकारोंको छोड़कर सबके शेषमें रहनेवाले अहंभावनाशून्य पूर्ण सिच्चदानन्द-खरूपका अवलम्बन करके उसी अवलम्बनयोग्य परम-तत्त्वमें निरत हुए ही स्थित रहो; क्योंकि इस मिथ्या

जगत्में परिपूर्ण और सर्वप्रकाशक आत्मा वास्तवमें अखिल प्रपञ्चखरूपसे मुक्त और समस्त पदार्थीकी सत्तासे अतीत ही है । इसलिये श्रीराम ! तुम अपने ही अनुभवसे शीघ्र देखों कि तुम सदा-सर्वदा प्रकट सिचदानन्दघन परब्रह्मखरूप ही हो । आत्मा न तो केवल अनुमानसे प्रत्यक्ष होता है और न आप्तवचन तथा शास्त्र आदिके श्रवणमात्रसे ही; किंतु वह सदा-सर्वदा सब प्रकारसे केवल अनुभवसे ही प्रत्यक्ष होता है। ये जो कुछ स्पर्श, स्पन्द और ज्ञान आदि पदार्थ हैं, वे सब दृश्य और दर्शनसे रहित सचिदानन्द-घन परमात्मा ही हैं। यह प्रकाशखरूप परमात्मा वास्तवमें न तो सत् है और न असत् है, न अणु है और न महान् है तथा न सत् और असत्के मध्यमें है । यह आत्मा है और यह आत्मा नहीं है-यों जो संज्ञाभेद है, इसकी खयं आत्माने ही अपनेमें अपनी सर्वव्यापिनी शक्तिसे कल्पना कर रक्खी है । वह प्रकाशमान परमात्मा तीनों कालोंमें सदा-सर्वदा सब जगह स्थित है तथापि केवल सूक्ष्म और महान् होनेके कारण वह अज्ञानी पुरुषोंके द्वारा जाननेमें नहीं आता । जैसे लोकदृष्टिसे सारे पदार्थींका अस्तित्व सर्वत्र विद्यमान है. उसी प्रकार परमार्थदृष्टिसे सिचदानन्द्धन परमात्मा भी सर्वत्र विद्यमान है तथा सर्वव्यापी है; वह कहीं एकदेशमें स्थित हैं---ऐसी बात नहीं है। सबका यह आत्मा किसी समय भी वास्तवमें न तो उत्पन्न होता है न मरता है, न कुछ ग्रहण करता है न कुछ चाहता है, न मुक्त होता है और न बद्ध

होता है। जैसे सर्पमें रज्ज़की भ्रान्ति दःख देनेवाली ही होती है, वेसे ही आत्माके अज्ञानसे उत्पन्न देह आदि अनात्मपदार्थीमं आत्मबुद्धिरूप भान्ति केवल द:ख देनेवाली ही होती है । यह आत्मा कभी भी उत्पन्न नहीं हुआ. क्योंकि यह अनादि है; और यह विनष्ट भी नहीं होता, वयोंकि यह अजन्मा है। तथा वह आत्मभिन्न वस्तुकी कभी भी अभिलाषा नहीं करता; क्योंकि आत्मासे मिन्न कोई वस्त है ही नहीं । यह आत्मा दिशा, देश और कालसे परिमित न होनेके कारण कभी भी बँधता नहीं; और जब बन्धन ही नहीं है, तब मोक्ष कहाँसे होगा। अतएव वास्तवमें आत्मा बन्ध-मोक्षसे रहित है । रघनन्दन ! उपर्युक्त गुणोंसे युक्त ही यह सबका आत्मा है; किंतु ये सब लोग शरीरका विनाश होनेपर अविचारसे मोहित हुए व्यर्थ ही रुदन कर रहे हैं। जैसे गेहूँ आदिको पीसनेके लिये निर्मित जल-चक्की आदि यन्त्रके द्वारा गेहूँ आदिका पेत्रण चाळ होनेपर पुरुष केवळ साक्षीमात्रसे उक्त कार्यको करता है, वैसे ही आत्मज्ञानी विद्वान मनिको बन्धन और मोक्षरूपी दोनों ही कल्पनाओंसे रहित होकर ( यन्त्रकी ज्यों ) देह आदिका व्यवहार करना चाहिये । सम्प्रर्ण विषयोंमें अनासक्तिसे संकल्प और कामनाका अभाव हो जानेके कारण जो खतः ही साधकके मनका विनाश हो जाता है, उसीको आत्मदर्शी तत्त्वज्ञ महापुरुषोंने 'मोक्ष' नामसे कहा है। श्रीराम ! तुम समस्त कल्पनाओंसे रहित अवस्थाको प्राप्त और आसक्तिरहित हो, अतः इस सगर-पुत्रोंके द्वारा खोदी गयी समुद्रपर्यन्त पृथ्वीका दीर्घकालतक पालन करो । (सर्ग ७३)

#### मन, अहंकार, वासना और अविद्याके नाशसे मुक्ति तथा जीवन्मुक्त पुरुषके लक्षण और महिमाका प्रतिपादन

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जैसे मरुभूमिमें अपने खरूपको कायम रखनेवाळी मायासे ही यह सम्पूर्ण सूर्यकी किरणोंसे जल प्रतीत होता हैं, वैसे ही अहंता-ममता, राग-द्वेष आदि विकारोंसे युक्त और बिना हुए हीं कल्पना की जाती है पर वास्तवमें वर्फ और शुक्रतामें परस्पर पार्थक्य नहीं है, उसी प्रकार चित्त और अहंकारकी प्रथक् कल्पना व्यर्थ ही की जाती है; वास्तवमें उनका
परस्पर कोई मेद नहीं है। श्रीराम! मन और अहंकार—
इन दोनोंमेंसे किसी एकका विनाश हो जानेपर मन एवं
अहंकार दोनोंका विनाश हो ही जाता है। इसल्यि
अन्यान्य इच्छाओंका परियाग करके अपने वैराग्य और
आसा-अनात्माके विवेकसे केवल मनका ही विनाश कर
देना चाहिये। जैसे वायु वृक्षमें पछ्छवोंकी पंक्तिको चलाता
है, वैसे ही प्राणादि वायु देहमें अङ्गोंकी क्तियोंको
पर्याप्तरूपसे चलात है; किंतु सब पदार्थोंको व्याप्त कर
लेनेवाल अति सूक्ष्म चेतन आत्मा न तो खतः चल है
और न किसीसे चलायमान होता है। जैसे अचल मेरपर्वत वायुओंसे कम्पित नहीं होता, उसी प्रकार यह
चेतन आत्मा भी प्राणादि वायुओंसे कम्पित नहीं होता।

रघुनन्दन ! यह मैं आनेवाला हूँ, मैं भोक्ता हूँ, मैं कर्ता हूँ-इस प्रकारकी वासना मूढ पुरुषोंके हृदयमें व्यर्थ ही उत्पन्न हुआ करती है, जैसे अज्ञानसे महभूमिमें सूर्यिकरणोंसे मृगतृष्णा उत्पन्न होती है। वास्तवमें असत्य होते हुए भी सत्य-सी दिखायी पड़नेत्राळी यह अविद्यारूपा वासना विषयोंकी अभिलाषासे युक्त मनरूप मत्त मृगको उसी प्रकार खींचती है, जिस प्रकार जलकी अभिलाषासे यक्त मृगको मृगतृष्णा खींचती है; किंतु उस अविद्या-रूपा वासनाका यथार्थ खरूप जान छेनेपर उसका विनाश हो जाता है। जैसे 'यह मृगतृष्णाका जल है' इस प्रकार तास्विक खरूपसे जान छेनेपर मगतणा तथार्च मनुष्यंको अपनी ओर नहीं खींचती, उसी प्रकार 'यह अविद्या है' इस प्रकार तत्त्वतः जान लेनेपर अविद्या मन-को नहीं खींच सकती। श्रीराम! जैसे दीपकसे अन्धकार नष्ट हो जाता है और प्रकाश आ जाता है, वैसे ही प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानसे वासना समूल ( अविद्यासहित ) नष्ट हो जाती है और परमात्माका वास्तविक खरूप प्रकाशित हो जाता है। अविद्याका अस्तित्व किसी प्रकार नहीं है-इस तरह शास्त्र और यक्तिसे दढ़ निश्चय हो जानेपर अविद्याका तत्क्षण विनाश हो जाता है। इस जड देहके लिये भोगोंसे क्या प्रयोजन है -इस प्रकारके निश्चयसे • युक्त तत्त्वज्ञ पुरुष इच्छाओंके कारणरूप अपने अज्ञानको विनष्ट कर देता है । जैसे राज्य मिल जानेपर दरिद्र मनुष्य परम शान्तिको पा लेता है, वैसे ही यह तत्त्वज्ञ पुरुष परम शान्तिको प्राप्त होता है। जैसे प्रशन्त समद्भ अपने खरूपमें सदा अचल स्थित रहता है, उसी प्रकार वह अपने विज्ञानानन्दघन खरूपमें ही नित्य अचल स्थित रहता है। जैसे मेरु पर्वत स्थिरता और धीरताको धारण करता है, वसे ही तत्त्ववेत्ता पुरुष स्थिरता और घीरताको धारण करता है । वह तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुष अपने विज्ञानानन्दघन खरूपमें ही सदा परम शान्त और परम तृत रहता है तथा वह तत्त्वज्ञ महापुरुष उस सम्पूर्ण भूतोंके आत्मखरूप, सर्वत्र व्यापक, सबके नियन्ता, सबके नायक, सर्वाकार और निराकार सचिदानन्दधन परमात्माके खरूपको अपना आत्मा जान लेता है । तत्त्ववेत्ता पुरुष विषयी पुरुषोंके सङ्घ और विषयोंकी आसक्तिसे रहित. मान और मानसिक चिन्ताओंसे ग्रन्य, परमात्मामें ही रत तथा विज्ञानानन्दसे परिपूर्ण और विश्चद्ध अन्तःकरणसे यक्त होता है। वह आत्मज्ञानी महात्मा कामरूपी कीचड्से मुक्त, बन्धनखुरूप आत्मश्रमसे शून्य तथा हर्ष-शोक, राग-द्वेषादि द्वन्द्वरूप दोष और भयसे रहित होता है। अतएव वह संसार-समद्रसे तर चुका होता है । वह तत्त्वज्ञ विद्वान सर्वेत्तिम परम शान्तिको, दुर्लभ परम पदको तथा अनावृत्ति-रूप परम गतिको प्राप्त है । सभी लोग मन, वाणी और कर्मद्वारा इस महापुरुषके आचरणोंके अनुकरणकी इच्छा करते हैं; पर बह किसी प्रकारकी इच्छा नहीं करता। सभी मनुष्य इसके आनन्दका अनुमोदन करते हैं, पर वह किसीका भी अनुमोदन नहीं करता—उदासीन रहता है। तत्त्रज्ञ पुरुष न तो त्याग करता है न प्रहण: न किसीकी स्तृति करता है न किसीकी निन्दा, न मरता है न जन्म लेता है, न हर्ष करता है और न शोक । वह समस्त आरम्मों, सम्पूर्ण विकारों और सारी आशा, इच्छा, वासना आदिसे रहित पुरुष 'जीवन्मुक्त' कहा जाता है।

श्रीराम ! मनुष्यको न राज्यसे, न खर्गसे, न चन्द्रमा-से. न वसन्तसे और न कान्ताके कमनीय संसर्गसे ही वैसे उत्तम सुख-शान्ति प्राप्त होते हैं, जैसे आशा-त्यागसे क्योंकि आशाका त्याग ही सबसे बढ-चढकर सुख-शान्ति है । जिस परम निर्वाणरूप मोक्षके लिये तीनों छोकोंकी सम्पत्तियाँ तिनकेकी तरह कुछ आशाके त्यागसे काम नहीं देतीं. वह ही प्राप्त होता है । जिसके हृदयमें आशा अपना स्थान कभी नहीं जमा सकती, सम्पूर्ण त्रिभुवनको तृणके सदश नमझनेवाले उस विरक्त पुरुषकी उपमा किससे दी जा सकती है ! अर्थात किसीसे नहीं । मेरे लिये यह होना चाहिये और यह नहीं होना चाहिये-इस प्रकारकी इच्छा जिसके चित्तमें नहीं होती, उस खाधीन चित्तवाले ज्ञानी महात्मा पुरुषकी मनुष्य कैसे तुलना कर सकते हैं ! श्रीराम ! तुममें न तो आशाओंका अस्तित्व है और न तुम्हारा आशाओंसे किसी तरहका सम्बन्ध ही है। तुम इस जगतुको मिथ्या भ्रममात्र ही समझो; क्योंकि जैसे तौडते हुए रथमें लगे पहियोंके ऊर्ध्व और नीचे प्रदेशमें होनेवाला घुमाव नेमीका आश्रय लेनेवाले पिपीलिका आदि जीवोंके पतन, पेषण आदि अनर्थोंका ही कारण होता है, वैसे ही यह जगत भी उसका आश्रय लेनेवाले ( इसमें सत्य-बुद्धि रखनेवाले ) जीवोंके जन्म-मरण आदि अनथौंका ही कारण है।

रञ्जनन्दन ! यह सम्पूर्ण जगत् परमारमखरूप ही है, यहाँ नानारूपता है ही नहीं । जगत्को अद्वितीय परमा-नन्दखरूप जानकर धीर महास्मा तनिक मी खिल नहीं होते । इन पदार्थोंके समूहोंका जो यथार्थ—आत्मासे अमिन्न खरूप है, उसको जाननेसे ही पुरुष बुद्धिके परम विश्वाम- खरूप नैराज्यको प्राप्त होता है। जैसे वीर केसरीके पाससे मगी दर भाग जाती है, उसी प्रकार तीव वैराग्यसे वीरताको प्राप्त अन्त:करणसे यक्त परुषके पाससे यह संसारको मोहित करनेवाली माया दूर भाग जाती है-फिर उसके पास भी नहीं फटकती । जिस प्रकार वायु पर्वतको न आनन्द दे सकता है, न खेद और न धैर्यसे च्युत कर सकता है, उसी प्रकार ज्ञानी महात्मा पुरुषको न तो विषयोपभोग आनन्द पहुँचा सकते हैं, न सांसारिक आपत्तियाँ हृदयमें खेद पहुँचा सकती हैं और न दृश्य-सम्पत्तियाँ धैर्यसे च्यत कर सकती हैं। जिसके प्रति युवती श्रियाँ अनुरक्त हैं, ऐसे उदारबुद्धि तत्त्वज्ञ महात्माके अन्त:करणमें कामदेवके बाण छिन्न-भिन्न होकर घूळके समान हो जाते हैं---उन युवती स्त्रियोंका उसपर कोई असर नहीं होता । जो परमात्माके खरूपको जानता है और मन-इन्द्रियोंके वशमें नहीं है, उस महापुरुषको राग और द्वेष अपनी ओर आकृष्ट नहीं कर सकते। इस प्रकार वह जब राग-द्वेषके द्वारा तनिक-सा भी विचलित नहीं किया जा सकता, तब उनके द्वारा उसके आक्रान्त होनेकी तो बात ही क्या है । जो लता और वनिता-में एक-सी दृष्टि रखता है तथा जो पर्वतकी तरह अचल है, वह ज्ञानी पुरुष इन तुच्छ विषयभोगोंमें उसी प्रकार रमण नहीं करता, जैसे बटोही मरुभूमिमें रमण नहीं करता। जिसका अन्त:करण किसी भी भोग-पदार्थमें आसक्त नहीं है, वह तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुष विना प्रयत्नके अपने-आप प्राप्त अनिषिद्ध भोग-पदार्थोंका केवल शरीररक्षाके लिये अनासक्तभावसे लीलापूर्वक सेवन करता है। काकतालीय-न्यायकी भाँति अनायास न्याययुक्त प्राप्त ललना आदि भोग-समूह आखादित होनेपर भी तत्त्वज्ञ धीर पुरुषको स्रख-दुःख नहीं दे सकते; क्योंकि जिसने परमात्माकी प्राप्तिके मार्गको भलीभाँति जान लिया है, उस तत्त्वज्ञ महापुरुषको सुख-दु:ख तनिक भी विचलित नहीं कर सकते । इन विनाशशील विषयोंको त्याज्य बुद्धिसे देखनेवाला वह मृद्, दमनशील और सम्पूर्ण चिन्ता आदि ज्वरोंसे रहित ज्ञानी महापुरुष सब भूतोंमें अन्तरात्माखरूप-से स्थित आत्मपदका ही अवलम्बन कर स्थित रहता है। जैसे ऋतओंके आने-जानेसे पर्वत विचलित नहीं होता, वैसे ही ज्ञानी महात्मा पुरुष कालानुसार, देशानुसार और क्रमानुसार आपत्तियों और सुख-दु:खोंके आनेपर भी विचितित नहीं होता । शरीरसे पृथक आत्माका अपरोक्ष साक्षात्कार करनेवाले, नित्यानित्य वस्तुके यथार्थ विवेकसे सम्पन्न ज्ञानीके शरीरका छेदन करनेपर भी उसका कुछ भी छेदन नहीं होता; क्योंकि वह अपने विज्ञानानन्दघन खरूपमें ही नित्य स्थित रहता है। विशुद्ध प्रकाशस्त्रस्य परमात्माका एक बार यथार्थ ज्ञान हो जानेपर वह सदा ज्ञात ही रहता है, फिर उसका विस्मरण नहीं होता । अपने हृदयकी चिज्जडग्रन्थिका उच्छेद हो जानेपर मायाके तीनों गुणोंके द्वारा आत्माका पुनः बन्धन उसी प्रकार नहीं हो सकता, जैसे बृक्षसे ट्रटा हुआ फल किसी-के द्वारा पुन: नहीं जोड़ा जा सकता । अविद्याका असळी स्वरूप जान छेनेके अनन्तर कौन बुद्धिमान् पुरुष फिर उसमें डूबता (फॅसता ) है; क्योंकि सांसारिक वासना विवेकपूर्वक बुद्धिके विचारसे निवृत्त हो जाती है।

श्रीराम ! तत्त्ववेत्ता पुरुष रूप-लावण्ययुक्त कामिनीको भी चित्रमें लिखित कान्ताकी प्रतिमाकी तरह ही समझते हैं; क्योंकि जैसे चित्रमें चित्रित कामिनीके केरा, ओष्ठ आदि अवयव मधी, कुङ्कम आदि रंग-खरूप पाँच भूतोंको छोड़कर और कुछ भी नहीं होते, उसी प्रकार रूप और

ळावण्यसे युक्त जीवित कामिनीके केरा, ओष्ट आदि भी पाँच भूतोंके खरूपसे अतिरिक्त दूसरे कुछ नहीं हैं। इसिछिये कान्ता-प्रतिमा और जीवित कान्तामें तत्त्वतः समानता है—इस तत्त्वको जाननेवाले विवेकशील विरक्त महात्मा पुरुषका जीवित कान्ताके उपमोगमें आग्रह कैसे हो सकता है । जैसे परपुरुषमें व्यसन (आसक्ति) रखनेवाली नारी, घरके काम-काजमें व्यग्र रहनेपर भी उसी परपरुष-सम्बन्ध-रूप रसायनका अपने अंदर आखाद लेती रहती है, उसी प्रकार व्यवहार करते हुए भी विशुद्ध परब्रह्मतत्त्वमें उत्तम विश्रामको प्राप्त धीर तत्त्वज्ञ पुरुष उस विज्ञानानन्द धन परमात्माके खरूपमें ही मग्न रहता है; फलत: वह इन्द्रादि देवताओंके द्वारा प्रलोभित किये जानेपर भी विचलित नहीं होता । क्योंकि जिस महात्माकी अविद्या निवृत्त हो गयी है, जिसको परमात्मविषयका अच्छी प्रकार ज्ञान है तथा जो सदाचारसे यक्त है, वह महात्मा सचार-रूपसे व्यवहार करता हुआ भी अपने अन्तरात्मामें प्रसन्न रहता है । उसके शरीरका छेदन होनेपर भी उसका छेदन नहीं होता, गिरते हुए अध्रओंसे युक्त होता हुआ भी वह रोता नहीं, दग्ध होता हुआ भी दग्ध नहीं होता और देहका विनाश होनेपर भी उसका विनाश नहीं होता; क्योंकि वह देहसे रहित हुआ सचिदानन्द्धन ब्रह्मके खरूपमें नित्य स्थित है। श्रीराम ! वह तत्त्वज्ञ पुरुष प्रारम्भोगके विधानके अनुसार चाहे दरिद्र-अवस्थामें रहे या संकटावस्थामें, उत्तम नगरके महलमें रहे या विस्तृत पहाड़ या वनमें, वह सदा-सर्वदा सुख-दु:खके उपद्रवसे रहित ही होता है। (सर्ग ७४)

#### मजुष्य, असुर, देव आदि योनियोंमें होनेवाले हर्ष-शोकादिसे रहित जीवनमुक्त महात्माओंका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहतं हैं — स्थुनन्दन ! अपने राज्यके होकर ही सदा-सर्वदा स्थित रहते हैं । आपके पितामह व्यवहारमें तत्पर होते हुए भी राजा जनक सम्पूर्ण महाराज दिलीपने अनेक तरहके उचित सांसारिक कर्मोंको चिन्तारूप ज्वरसे तथा अन्तः करणकी व्याकुलतासे रहित सुचारुरूपसे करते हुए भी आसक्तिसे रहित होकर ही

दीर्घकालतक पृथ्वीका पालन किया। तथा राग आदि दोषोंसे रहित होनेके कारण आत्मज्ञानको प्राप्त तथा सदा जीवन्मुक्त-खरूप महाराज मनुने चिरकाल-तक प्रजाओंका संरक्षण करते हुए राज्यका पालन किया। विचित्र सैन्य और बाहुबलके प्रयोगसे युक्त युद्धों तथा अनेक व्यवहारोंको निष्कामभावसे दीर्घकाळतक करते हुए महाराज मान्धाता परम पदको प्राप्त हुए । पातालको राज्यसिंहासनपर आसीन, सदा त्यांगी, सदा अनासक्त राजा बलि यथार्थ-रूपसे व्यवहारको करते हुए भी जीवनमुक्तरूपसे स्थित हैं। दानवोंके अधिपति नमचि देवताओंके साथ युद्ध करते हुए तथा सदा नाना प्रकारके व्यवहार एवं विचार-विमर्शी-में तत्पर होते हुए भी भीतरसे संतप्त (खिन्न) नहीं होते थे। इन्द्रके युद्धमें अपने शरीरका परित्याग करनेवाले विशाल-हृदय मानी वृत्रासुरने प्रशान्तमन होकर ही देवताओंके साथ युद्ध किया । पातालतलका परिपालन करते समय दानवोचित्त कर्मीका अनासक्त भावसे अनुष्ठान करते हुए भक्तप्रवर प्रह्लाद अविनाशी अनिर्वचनीय परमानन्दस्त्ररूप परमपदको प्राप्त हुए। समस्त देवताओंके मुखखरूप अग्नि क्रियासमूहमें तत्पर होते हुए यज्ञिय शोभाका चिरकाळतक उपमोग करते हैं तथापि वे मुक्त होकर ही इस त्रिमुवनमें निवास करते हैं। जगत्के प्राणिसमूहोंके अङ्गोंका चिरकालसे संचरण कराते हुए भी वायु, जो सदा-सर्वदा सर्वत्र संचरण करनेवाले हैं, मुक्त ही स्थित हैं। ज्ञानरूप रत्नोंके एकमात्र समुद्र, तीक्णबुद्धि, वीखर खामी कार्तिकेयने मुक्त होते हुए भी तारकादि अधुरोंसे युद्ध किया । महामुनि नारद मुक्त-खभाव होते हुए भी इस जगत्में कार्यशील और शान्त बुद्धिसे विचरण किया करते हैं। जीवन्मुक्त होकर ही अनासक्तभावसे सहस्रमुख नागराज शेष प्रथ्वीको धारण करते हैं, सूर्य दिवस-परम्पराओंका निर्माण करते हैं और यमराज धर्माधर्म-विचारपूर्वक लोगोंका नियमन करते हैं। इन पूर्वोक्त महानुभावोंके सिवा दूसरे भी सैकड़ों

महात्मा यक्ष, राक्षस, मनुष्य और देवता इस त्रिभुवनमें मुक्तखरूप हुए ही संसारमें अनासक्त भावसे विचरण करते हैं । विचित्र आचार-ज्यवहारोंमें स्थित कितने ही पुरुप भीतर शान्तिसे युक्त हैं, जब कि कुछ तामसी मुढ़ पुरुष तो मोहमें मग्न हुए पत्थरके सहश बने रहते हैं । कुछ महात्माओंने परम ज्ञानका सम्पादन करके तपोवनका आश्रय लिया, जैसे—'मृगु, भरद्वाज, विश्वामित्र, शुक्त आदि । कुछ महात्मा परम ज्ञान प्राप्तकर राज्योंमें ही छत्र, चवँर धारण किये रहते हैं-जैसे जनक, शर्याति, मान्धाता, सगर आदि । कुछ तत्त्वज्ञ आकाशमें ग्रह, नक्षत्र आदिके आधारभूत ज्योतिश्वक्रके मध्यमें स्थित हैं-जैसे बृहस्पति, शुक्राचार्य, चन्द्र, सूर्य, सप्तर्षि आदि । तिर्यक् योनियोंमें भी सदासे कृतबुद्धि महात्मा रहते हैं और देवयोनियोंमें भी मूर्वबुद्धिवाले छोग विद्यमान हैं । जिसका अत्यन्त व्यापक खरूप है, उस सर्वखरूप परमात्मामें सब कुछ सर्वभावसे सर्वत्र सब प्रकारसे सदा ही सम्भव है।

श्रीराम ! मुक्ति हो जानेपर फिर इस संसारमें किसी प्रकार जन्मकी प्राप्ति सम्भव नहीं । किंतु करोड़ों मनुष्य आत्माके ज्ञानका अभाव होनेसे ही अज्ञानमें निमग्र रहते हैं । रघुकुळतिळक ! .मुक्ति होनेपर इस संसारमें विज्ञानानन्दघन परमात्माकी प्राप्ति सदा ही बनी रहती है, इसिंखेये आत्मा-अनात्माके यथार्थ विवेक-विज्ञानको प्राप्त करके करोड़ों मनुष्य विमुक्त हो चुके हैं। ज्ञानसे मुक्ति सुलभ है और अज्ञानसे दुर्लभ । अत: जिसको मुक्तिकी अभिलाषा हो, उसे आत्मज्ञानके लिये प्रयत करना चाहिये । आत्मज्ञानसे सम्पूर्ण दुःखोंका सर्वथा विनाश हो जाता है। इस वर्तमान काळमें भी रागशून्य, भयरहित महाबुद्धिमान् राजा सुहोत्र और जनक आदिके समान अनेक जीवन्मुक्त महापुरुष विद्यमान हैं। इसलिये श्रीराम ! तम भी ज्ञान-वैराग्यसे उत्पन्न धीरबुद्धिसे यक्त. मिट्टीके ढेले, पत्थर और सुवर्णमें समदृष्टि तथा जीवन्सक्त हुए विचरण करो।

# कल्याण ि



जनकका तमालकी झाड़ीमें छिपे सिद्धोंके गीत-श्रवण ( उपशम-प्रकरण वर्ग ८ )

रघुनन्दन ! इस छोकमें देह घारी जीवोंकी दो प्रकारकी मुक्ति होती हैं—एक तो सदेह-मुक्ति और दूसरी विदेह-मुक्ति । अब तुम इनका विभाग सुनो । निष्पाप श्रीराम ! पदार्थों ( विपयों )-के असङ्गसे जो मनकी शान्ति होती है, वही विमुक्तता है । वह विमुक्तता देहके रहते हुए और देहावसान होनेपर भी होती हैं । जो विद्वान् विषय-स्नेह-से रहित होकर जीता है, वह जीवन्सुक्त कहछाता है

एवं जो विषय-स्नेहसे गुक्त होकर जीता है, वह बद्ध कहलाता है। इन दोनोंसे भिन्न तीसरा जो देहत्यागके पश्चात् ब्रह्ममें विकीन हो जाता है, वह विदेहीं तो मुक्त है ही । इसिक्ये मनुष्यको मोक्षके क्रिये गुक्ति और प्रयत्नपूर्वक साधन करना चाहिये। गुक्ति और प्रयत्नके विना तो गायका खुर टिके, इतनी भूमि भी नहीं खाँची जा सकती।

# स्त्रीरूप तरङ्गसे युक्त संसाररूपी समुद्र, उससे तरनेके उपाय और तरनेके अनन्तर सुखपूर्वक विचरणका वर्णन; जीवनमुक्त महात्माओंके गुण, रुक्षण और महिमा

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन! यह जगत् ब्रह्मसे ही उत्पन्न होता है, अविवेकसे स्थिरताको प्राप्त होता है और परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे निश्चय ही प्रशान्त हो जाता है: क्योंकि परमात्माका यथार्थ ज्ञान न होना ही संसारकी स्थितिमें कारण है और परमात्माका यथार्थ ज्ञान ही उस संसारके विनाशमें कारण है। यह संसार-सागर ऐसा घोर है कि इससे पार हो जाना अत्यन्त दुष्कर है; युक्ति और प्रयत्नके विना इसका तरण नहीं किया जा सकता । यह संसारकपी सागर है । इसमें मुख अङ्गारूपी विस्तृत तरहें हैं । ये बीरूपी तरङ्गें ओठोंकी शोभारूप पद्मराग-मणियोंसे युक्त, नेत्ररूपी नीळ-कपळोंसे परिपूर्ण, स्मित-रूपी फेनोंसे सुशोभित, दाँतरूपी प्रफ़िल्लत पुष्पोंसे अलंकत, केशरूपी इन्द्रनीलमणियोंसे सुसज्जित, भौंहोंके विलासरूपी वायुसे आन्दोलित, नितम्बरूपी पुलिनोंसे युक्त, कण्टरूपी शङ्कोंसे विभूषित, छछाटरूपी मणिसमृहोंसे सुशोभित, विलासरूपी ग्राह्योंसे संकुल, कटाक्षोंकी चपलताके कारण अति गहन तथा देहकान्तिरूपी सुवर्ण-बालुकासे युक्त हैं। इस प्रकारकी अति चञ्चल ल्हारियोंके कारण जो अत्यन्त भयंकर है--ऐसे सागरमें निमन्न हुआ पुरुष यदि पार हो जाय तो वह परम पुरुपार्थ ही है। ग्रुद्ध और तीक्ष्ण बुद्धिरूपी बड़ी नौका और विचारपूर्वक विवेकरूपी नाविकके रहते हुए भी जो मनुष्य इस संसार-सागरसे पार नहीं हुआ, उस पुरुषको विक्कार हैं। श्रीराम! जो मनुष्य श्रेष्ठ पुरुषोंके साथ परम्रक्षका विचार करके तथा चुद्धिसे संसार-सागरका तत्त्व समझकर जगत्तमें विचारण करता है, वही वास्तविक शोभा पाता है। इस संसारमें तुम घन्य हो, जो इस बाल-अवस्थामें ही विवेकयुक्त चुद्धिसे इस संसारके विगयमें विचार करते हो। जिसने तत्त्वको जान लिया है, उस पुरुषके बल, बुद्धि और तेज उसी प्रकार बड़ने हैं, जिस प्रकार वसन्त ऋतुमें इक्षोंके सौन्दर्य आदि गुण बढ़ते हैं। रघुनन्दन! तुम जानने योग्य वस्तुको जानते हो। इस कारण इस समय तुम चिन्मय धनीभूत आनन्दामृत रसायनसे परिपूर्ण, धुशीतल (विवेध तापोंसे रहित), विश्वद्ध और सम शोभासे पूर्ण चन्द्रमान्नी तरह अत्यन्त धुशोभित हो रहे हो।

श्रीरामचन्द्रजीनं कहा—मुनिवर! जिसने ब्रह्मतत्त्वरूप चमत्कारका अपरोक्ष साक्षात्कार कर लिया है, ऐसे तत्त्वज्ञानी पुरुषका उदार चरित्र आप मुझसे साररूपमें कहिये; क्योंकि आपके वचनोंसे तृतिः किसको हो सकती है।

श्रीविसष्टजी बोले—महाबाहु श्रीराम ! अनेक बार मैंने तुमसे जीवन्मुक्तके लक्षण कहे हैं, फिर भी मैं तुमसे कह रहा हूँ; हुनो। जिसकी समस्त अमिलावाएँ

निकल गयी हैं, ऐसा आत्मवान् (तत्ववेत्ता ) पुरुष उपरत हुआ ही इस दश्यमान अखिल जगत्को सर्वत्र सदा असत्-सा देखता है । जिसने आत्मज्ञान प्राप्त कर लिया है और जिसका मन विक्षेपरहित-सान्तियुक्त हो गया है, वह केवल्यको प्राप्त महापुरुप आनन्दमें मझ हुआ रहता है । शान्त युद्धिसे सम्पन्न ज्ञानी महात्मा अन्तरात्मामें छीन दृष्टिसे जनताने व्यवहारोंको यन्त्रनिर्मित कठपुतलीके खेलके सगान देखता है। तत्त्ववेत्ता पुरुष न भविष्यकी परवा करता है, न वर्तमानमें किसी पदार्थमें तन्त्रय होता है, न भूतकाछीन वस्तुका स्मरण करता है और सब कुछ करता हुआ भी निर्छेप रहता है । तत्त्रज्ञानी सोता हुआ भी आत्मज्ञानमें जागता रहता है और जागता हुआ भी संसारसे नि:स्पृह तथा उपरत रहता है । वह सब कुछ करता हुआ भी कर्तापनके अभिमानसे रहित होनेके कारण कुछ भी नहीं करता। सम्पूर्ण संसारकी आसक्तिसे शून्य और सदा-सर्वदा सम्पूर्ण कामनाओंसे रहित तत्त्ववेत्ता महात्मा सव कार्योंको करता हुआ भी समभावसे स्थित रहता है। वह तत्त्वज्ञ पुरुष उदासीन मनुष्यकी तरह स्थित रहता है। वह प्रारम्यानुसार प्राप्त हुई क्रियाओंमें न इच्छा करता है, न द्वेष करता है, न शोक करता है और न प्रसन होता है। तत्त्वज्ञ महात्मा जब अपने मुखसे वाणीको प्रवृत्त करता है, तब पवित्र कथाओंको ही कहता है । उसका अन्तः करण दीनतासे रहित रहता है । वह धीर बुद्धिवाला, प्रत्यक्ष आनन्दमें मग्न तथा दक्ष होता है और छोक्समें उसके पुण्य चरित्रोंका वर्णन होता है । तत्त्वज्ञ उदार-चरित एवं उदार आकारसे युक्त, सम, सौम्य, सुखका समुद्र एत्रं सुश्चिग्व होता है; उसका स्पर्श शान्तिमय होता है और वह पूर्णचन्द्रकी तरह नित्य उदित रहता है। उसका न आवस्यक कर्मोंके तथा ऐहिक और आमुध्यक फलके हेतुरूप कर्मोंके आरम्भसे न कर्मीके अमावसे, न बन्धनसे

न मोक्षसे, न पाताल्से और न खर्गसे ही प्रयोजन होता है; क्योंकि सम्यक्-ज्ञानरूपी अग्निसे जिसके संदेहरूपी जाल विनष्ट हो गये हैं, उस तत्त्रज्ञ महात्माने समस्त जगत्की खरूपभूत अद्वितीय परमात्मरूप यथार्थ कस्तुको मली प्रकार जान लिया है।

जिसका अन्तःकरण भ्रान्तिसे रहित होकर समतारूप ब्रह्मके खरूपमें स्थित हो गया हो, वह आकाशकी तरह सभी दृष्टियोंमें न मरता है और न जन्मता है। देश और काळके अनुसार प्राप्त हुई क्रियाओंमें स्थित हुआ भी वह कमोंसे जनित सुख और दु:खकी प्राप्तिमें तनिक भी विकारवान् नहीं होता । वह प्राप्त हुई दु:खा-वस्थाकी उपेक्षा नहीं करता और न सुखावस्थाकी परवा ही करता है। न कार्योंके सफल होनेपर हर्षित होता है और न कार्योंके विनष्ट होनेपर खिल होता है। यदि सूर्य शीतल हो जाय, चन्द्रमा तपने लग जाय, अग्नि अधोमुख होकर जलने लगे, तो भी (इस प्रकारकी विपरीत घटनाएँ होनेपर भी ) तत्त्वज्ञानी महात्माको आश्चर्य नहीं होता; क्योंकि तत्त्ववित् पुरुष यह जानता है कि चिन्मय परब्रह्म परमारमाकी ये असीम मायाशक्तियाँ इस प्रकार प्रस्कुरित हो रही हैं । इसलिये आश्चर्य-समृहोंके होनेपर भी उसको आश्चर्य नहीं होता। यह कभी भी दीनतायुक्त नहीं होता, न कभी उदण्ड होता है तथा न कभी उन्भत्त, खिन्न, उद्दिप्न और हर्षयुक्त ही होता है। अर्थात् इन सब विकारोंका उसमें अत्यन्त अभाव होता है। उस परमात्मग्राप्त पुरुपके आकाशकी तरह अत्यन्त निर्मल, विशाल चित्तमें कोप आदि विकार उत्पन्न नहीं होते । सुख-दु:ख दोनोंके क्षीण हो जानेसे उसके लिये हेय और उपादेय तथा शुभ और अशुभका भी विनाश हो जाता है; ऐसी स्थितिमें अनुकूळ और प्रतिकृळ कैसे रह सकते हैं। श्रीराम ! तिछोंके भस्म हो जानेपर तेलकी कल्पना ही कैसे हो सकती है। इसी प्रकार मूळसहित मनके विनष्ट हो जानेपर संकल्पकी चर्चा ही क्या है । रघुनन्दन ! परमात्मासे पृथक् कोई भी पदार्थ सिचदानन्दघन परमात्मामें एक्रीभावसे स्थित ज्ञानी नहीं है, इस प्रकारकी दृढ़ भावनाके कारण समस्त दृह्य पदार्थीके संकल्प-विकल्पका अभाव करके सर्वव्यापी

महात्मा नित्यतृप्त तथा अपने निरतिशयानन्दस्बरूपसे आनन्दवान् होकर स्थित रहता है। ( सर्ग ७६-७७)

#### चित्तके स्पन्दनसे होनेवाली जगत्की भ्रान्ति, चित्त और प्राण-स्पन्दनका खरूप तथा उसके निरोधरूप योगकी सिद्धिके अनेक उपाय

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! जैसे रात्रिमें जलती हुई छुकाठीको गोल घुमानेसे अग्निमय चक्र असत् होते हुए भी सत्-सा दिखायी पड़ता है, वैसे ही चित्तके संकल्पसे असत् जगत् सत्-सा दिखायी पड़ता है। जैसे जलके चारों ओर घूमनेसे जलसे पृथक् गोल—नाभिके आकारका आवर्त ( भँवर ) दिखायी पड़ता है, वैसे ही चित्तके संकल्प-विकल्पसे जगत् दिखायी पड़ता है । जैसे आकाशमें नेत्रोंके दोषसे असत् मोरके पंख और मोतीके समूह सत्य-से दिखायी पड़ते हैं, वैसे ही चित्तके संकल्पसे असत् जगत् सत्य-सा दिखायी पड़ता है । रघनन्दन ! जैसे शुक्लव और हिम, जैसे तिल और तेल, जैसे पुष्प और सुगन्ध तथा जैसे अग्नि और उष्णता एक दूसरेसे मिले हुए और अभिन्नरूप हैं, वैसे ही चित्त और संकल्प एक दूसरेसे मिले हुए और अभिन्नरूप हैं। उनके मेदकी केवल मिथ्या कल्पना की गयी है। चित्तके विनाशके लिये दो उपाय शास्त्रोंमें दिखलाये गये हैं--एक योग और दूसरा ज्ञान। चित्तवृत्तिका निरोध योग है और परमात्माका यथार्थ अपरोक्ष साक्षात्कार ही ज्ञान है।

श्रीरामजीने पृद्धा--- ब्रह्मन् ! प्राण और अपानके निरोधरूप योग नामकी किस युक्तिसे और कव मन अनन्त सुखको देनेवाली परम शान्तिको प्राप्त करता है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! जैसै जल पृथ्वीमें चारों ओरसे प्रवेश करके व्याप्त होता है, वैसे ही इस देहमें विद्यमान असंख्य नाडियोंमें चारों ओरसे जो वाय प्रवेश करके व्याप्त होता है, वह प्राणवाय है। स्पन्दनके कारण भीतर कियाके वैचित्र्यको प्राप्त हुए उसी प्राणवायके

अपान आदि नामोंकी योगी-त्रिवेकी पुरुषोंने कल्पना की है। जैसे सुगन्धका पुप्प तथा जैसे शुक्रताका हिम आधार है, वैसे ही चित्तका यह प्राण आधार है। प्राणके स्पन्दनसे चित्तका स्पन्दन होता है और चित्तके स्पन्दनसे ही पदार्थोंकी अनुभूतियाँ होती हैं, जिस प्रकार जलके स्पन्दनसे चक्रकी तरह गोल आकारकी रचना करनेवाली लहरें उत्पन्न होती हैं। चित्तका स्पन्दन प्राण-स्पन्दनके अधीन है । अतः प्राणका निरोध करनेपर मन अवस्य उपशान्त ( निरुद्ध ) हो जाता है-यह बात वेद-शास्त्रोंको जानने-वाले विद्वान् कहते हैं । मनके संकल्पका अभाव हो जानेपर यह संसार विलीन हो जाता है।

श्रीरामजीने पृछा-महाराज ! देहरूपी घरमें स्थित हृदयादि स्थानोंमें विद्यमान नाड़ीरूपी छिदोंमें निरन्तर संचरण करनेवाले तथा मुख, नासिका आदि छिद्रोंमें निरन्तर गमनागमनशील प्राण आदि वायुओंका स्पन्दन कैसे रोका जा सकता है ह

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! शास्त्रोंके अध्ययन. सत्प्रकोंके सङ्ग, वैराग्य और अभ्याससे सांसारिक दश्य पदार्थिमें सत्ताका अभाव समझ लेनेपर चिरकालपर्यन्त एकतानतापूर्वक अपने इष्टदेवके ध्यानसे और एक सिद्धा-नन्दघन परमात्माके खरूपमें स्थितिके लिये तीव्र अभ्याससे प्राणोंका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है । मुखपूर्वक रेचक, पूरक और कुम्भक आदि प्राणायामोंके दृढ़ अभ्याससे तथा एकान्त ध्यानयोगसे प्राणवायु निरुद्ध हो जाता है । ॐकारका उच्चारण और ॐकारके अर्थका चिन्तन करनेसे बाह्य विषयोंके ज्ञानका अभाव हो जानेपर प्राण

वायुका स्पन्दन रक जाता है । रेचक प्राणायामका छढ़ अभ्यास करनेसे विशाल प्राणवायुके बाह्य आकाशमें स्थित हो जानेपर नासिकाके छिद्रोंको जब प्राणवायु स्पर्श नहीं करता, तब प्राणवायुका स्पन्दन रुक जाता है । इसीका नाम बाह्यकुम्भक प्राणायाम है । प्रश्कका छढ़ अभ्यास करते-करते पर्वतपर मेबोंकी तरह हृदयमें प्राणोंके स्थित हो जानेपर जब प्राणोंका संचार शान्त हो जाता है, तब प्राण-स्पन्दन रुक जाता है। इसीका नाम आभ्यन्तर-कुम्भक प्राणायाम है । कुम्भकी तरह कुम्भक प्राणायाम के अनन्तकाल्यक स्थिर होनेपर और अभ्याससे प्राणका निश्चल स्तम्भन हो जानेपर प्राणवायुके स्पन्दनका निरोध हो जाता है । इसीका नाम स्तम्भवृत्ति प्राणायाम है । कुम्भक निश्चल स्तम्भन हो जानेपर प्राणवायुके स्पन्दनका निरोध हो जाता है । इसीका नाम स्तम्भवृत्ति प्राणायाम है । कुम्भकी नाम स्तम्भवृत्ति प्राणायाम है ।

\* रेचक, पूरक और कुम्मक—इन तीनों प्राणायामोंका योगदर्शनमें महर्षि पतञ्जलिने इस प्रकार वर्णन किया है— तस्मिन् सित श्वासप्रश्वासयोगीतिविच्छेदः प्राणायामः । ( योग० साधन० ४९ )

'आसन सिद्ध होनेके बाद श्वास और प्रश्वासकी गतिका इक जाना 'प्राणायाम' है। तात्मर्य यह कि प्राणवायुका इरित्सें प्रचिष्ठ होना श्वास है और बाहर निकल्मा प्रश्वास है। इन दोनोंकी गतिका रुक जाना—प्राणवायुकी गमनागमनरूप क्रियाका बंद हो जाना ही प्राणायामका सामान्य लक्षण है। इस प्राणायामके तीन भेद हैं—

बाह्याभ्यन्तरस्तम्भवृत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिद्वश्चे दीर्घसूक्ष्मः। ( योग० साध० ५० )

'उक्त प्राणायाम बाह्यवृत्ति, आस्यन्तरवृत्ति और स्तम्भ-वृत्ति—ऐसे तीन प्रकारका होता है तथा वह देश, काल और संख्याद्वारा देखा जाता हुआ लंबा और हल्का होता जाता है।'

प्राणवायुको शरीरसे बाहर निकाळकर बाहर ही जितने काळतक सुख्यूर्वक रक सके, रोके रखना और साथ-ही-साथ इस बातकी भी परीक्षा करते रहना कि वह बाहर आकर कहाँ ठहरा है, कितने समयतक ठहरा है और उतने समयमें स्वाभाविक प्राणकी गतिकी कितनी संख्या होती है—यह 'बाह्यहृत्ति प्राणायाम' है। इसे रेचक भी कहते हैं; क्योंकि इसमें रेचनपूर्वक प्राणको रोका जाता है। अभ्यास करते-करते यह दीधें (लंबा)—बहुत काळतक एके रहनेवाळा और सूक्ष्म (हल्का)—अनायाससाध्य हो जाता है।

जिह्नाले द्वारा तालुके मध्यभागमें रहनेवाली घण्टिकाको प्रयत्नपूर्वक स्पर्श करनेसे जब प्राण ऊर्ध्वरन्ध्रमें ( ब्रह्मरन्ध्र अर्थात् कपाल-कुहरमें, जो सुपुम्णाके ऊपरी भागका द्वार कहा जाता है ) प्रविष्ट हो जाता है, तब प्राणवायुका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है । समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रहित होनेपर कोई भी नाम-रूप नहीं रहता, तब अत्यन्त सृक्ष्म चिन्मय आकाशरूप परमात्माके ध्यानसे बाह्याम्यन्तर सारे विषयों- के विद्यीन हो जानेपर प्राणवायुका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है । न नासिकाके अध्यमागसे केकर बारह अंगुल-

प्राणवायुको भीतर छे जाकर भीतर ही जितने कालतक मुख्यपूर्वक कक सके, रोके रखना और साथ-साथ यह देखते रहना कि आम्यन्तर देशमें कहाँतक जाकर प्राण रकता है, वहाँ कितने कालतक मुख्यपूर्वक ठहरता है और उतने समयमें प्राणकी स्वाभाविक गतिकी कितनी संख्या होती है—यह स्आम्यन्तरहित प्राणायाम है। इसे 'पूरक' प्राणायाम भी कहते हैं; क्योंकि इसमें शरीरके अंदर छे जाकर प्राणको रोका जाता है। अभ्यासवलसे यह भी दीर्च और सुक्ष्म होता जाता है।

द्यरिरके भीतर जाने और वाहर निकलनेवाली जो प्राणोंकी स्वाभाविक गति है, उसे प्रयत्वपूर्वक वाहर या भीतर लाने अथवा ले जानेका अभ्यास न करके प्राणवायु स्वभावसे बाहर निकल हो या भीतर गया हो—जहाँ हो वहीं उसकी गतिको स्वभ्भित कर देना (रोक देना) और यह देखते रहना कि प्राण किस देशमें इके हैं, कितने समयतक मुखपूर्वक इके रहते हैं, इस समयमें स्वाभाविक गतिकी कितनी संख्या होती है—यह 'स्तम्भवृत्ति प्राणायाम भी कहते हैं। अभ्यासवलले यह भी दीर्घ और स्क्ष्म होता है।

† इस प्राणायामका वर्णन योगदर्शनमें यों किया गया है— बाह्यान्यन्तरविषयाक्षेपी चतुर्थः । ( योग० साधन० ५१ ) 'बाहर और भीतरके विषयोंका त्याग कर देनेसे अपने-आप होनेवाला चौथा प्राणायाम है ।

भाव यह है कि बाहर और भीतरके विषयों के चिन्तानका त्याग कर देनेसे — इस समय प्राण बाहर निकळ रहे हैं या भीतर जा रहे हैं अथवा चळ रहे हैं कि ठहरे हुए हैं, इस जानकारीका त्याग करके मनको परमात्मामें लगा देनेसे देश, काळ और संख्याके ज्ञानके बिना ही अपने-आप जो प्राणींकी गति जिस किसी देशमें रुक जाती है, वह चौथा प्राणायाम है। यह अनायास होनेवाला राजयोगका प्राणायाम है।

पर्यन्त निर्मेल आका्शभागमें नेत्रोंकी व्यस्यभूत संवित्दृहिष्टि ( बृत्तिज्ञान )-के शान्त हो जानेपर अर्थात् नेत्र और मनकी बृत्तिको रोकनेसे प्राणका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है।

अभ्याससे यानी योगशाओं में प्रदर्शित पवन-निरोधके अभ्याससे ऊर्ध्वरन्त्रके द्वारा ( सुषुरणामार्गसे ) तालुके ऊपर जो ब्रह्मरन्त्र है, उसमें स्थित प्राणवायु जब विलोन हो जाता है, तब प्राणवायुका स्पन्दन रुक जाता है । भृजुटीके मध्यमें चक्षु-इन्द्रियकी वृत्तिके शान्त होनेसे आज्ञाचक्रमें प्राणोंके विलीन हो जानेपर जव चिन्मय परमात्माका अनुभव हो जाता है, तब प्राणोंका स्पन्दन रुक जाता है । ईश्वरके अनुप्रहसे तुरंत उत्पन्न हुए दृद्धीमृत तथा समस्त विकल्पाशोंसे रहित परमात्मज्ञानके हो जानेपर प्राणोंका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है । मननशील श्रीरामजी ! हृद्यमें स्थित एकमात्र चिन्मय आकाशस्त्ररूप परमात्माके ज्ञानसे, विषय-वासनाके अभावसे और मनके द्वारा परमात्माका निरन्तर ध्यान करनेसे प्राणोंका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है ।

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्ठा—म्रह्मन् ! इस जगत्में प्राणियोंके उस हृदयका खरूप क्या है, जिसमें यह सब दर्पणमें प्रतिविम्बकी तरह स्फुरित होता है ?

श्रीवासिष्ठजीने कहा—श्रीराम! इस जगत्में प्राणियोंके दो प्रकारके हृदय हैं—एक उपादेय और दूसरा
हेय । अब तुम इनका विभाग सुनो । इयत्तारूपसे
परिच्छित्र इस देहमें वक्षः ख्यळके भीतर शारीरके एक
देशमें स्थित जो हृदय है, उसे तुम हेय हृदय जानो ।
चेतनमात्रखरूपसे स्थित हृदय (परमात्मा ) को उपादेय
कहा गया है । वह परमात्मा सबके भीतर और बाहर है
और भीतर एवं बाहर नहीं भी है । अर्थात् संसारके
प्रतीतिकाळमें तो परमात्मा उसके भीतर और बाहर—
सब जगह परिपूर्ण है और वास्तवमें वह संसारके भीतरबाहर नहीं है; क्योंकि संसारका अत्यन्त अभाव है ।

अतः परमात्मा ही अपने आपमें नित्य स्थित है। वह उपादेय परमात्मा ही प्रधान हृदय है । उसीमें यह समस्त जगत् विद्यमान है, वही समस्त पदार्थींका दर्पण है अर्थात उसीमें यह संसार दर्पणमें प्रतिबिम्बकी ज्यों संकल्परूपसे स्थित है और वही सम्प्रण सम्पत्तियोंका कोष है । श्रीराम ! चेतन परमात्मा ही सभी प्राणियोंका हृदय कहा जाता है । जब और जीर्ण पत्थरके सदश देहके अवयवका मांस-खण्डरूप एक अंश वास्तविक हृदय नहीं है। इसलिये चेतनखरूप विशुद्ध हृदय---प्रमात्मामें वासनाओंसे रहित होकर बलपूर्वक चित्तको ळगानेसे प्राणका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है। इन पूर्वोक्त उपायोंसे तथा अन्यान्य अनेक तत्त्वज्ञ आचार्योंके मुखसे उपदिष्ट नाना संकल्पोंसे कल्पित उपायोंसे प्राण-स्पन्द निरुद्ध हो जाता है। ये पूर्वोक्त योगविषयक यक्तियाँ अभ्यासके द्वारा ही श्रेष्ठ साधकके लिये संसारका उच्छेदन करनेमें बाधारहित उपाय हैं। भ्रु, नासिका, तालुसंस्थान तथा कण्ठाग्र-प्रदेशसे लेकर बारेह अङ्गल-परिमित प्रदेशमें अभ्याससे प्राण लीन हो जाता है अर्थात् प्राणोंका निरोध हो जाता है। अभ्याससे ही पुरुष आत्माराम, वीतशोक तथा पुरमात्माकी प्राप्तिरूप भीतरी सुखसे पूर्ण होता है । उस परमपदरूप परमात्मामें यह समस्त जगत विद्यमान है; उससे यह सब उत्पन्न हुआ है, वह समस्त जगत्का खरूपभूत है और वह इस जगत्के चारों ओर विद्यमान है। किंतु वास्तवमें उसमें न तो यह दश्यमान समस्त जगत् विद्यमान है, न यह उससे उत्पन्न हुआ है और न जगत् उसका खरूप ही है । वास्तवमें इस प्रकारका जगत् है ही नहीं, प्रत्यत वह परमात्मा खयं ही अपने आपमें स्थित है । श्रीराम ! जो महाबुद्धिमान् ज्ञानी महात्मा पुरुष सारी सीमाओंके अन्तरूप उस परमपदका अवलम्बन करके स्थित रहता है, वह स्थितप्रज्ञ, तत्त्ववेत्ता, जीवनमुक्त कहळाता है। जिस महात्माकी समस्त कामोपभोगकी इच्छाएँ निष्टृत्त हो गयी हैं, जिसका सम्पूर्ण पदार्थीमें और विधादसे रहित तथा सम हो गया है एवं जिसका अनुकूळता और प्रतिकूळतारूप संकल्प निष्टृत्त हो गया मन शान्त हो चुका है, वह महात्मा सब पुरुषोंमें है तथा जिसका अन्तःकरण समस्त व्यवहारोंमें हर्ष श्रेष्ठ है। (सर्ग ७८)

## चित्तके उपशमके लिये ज्ञानयोगरूप उपाय एवं विवेक-विचारके द्वारा चित्तका विनाश होने-पर ब्रह्मविचारसे परमात्माकी प्राप्ति

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—सगवन् ! उपर्युक्त दो उपायोंनिसे आपने योगयुक्त पुरुषके चित्त-विभाशका ही निरूपण किया है। अब आप अनुग्रह करके मुझसे यथार्थ ज्ञानका सम्यक् प्रकारसे निरूपण कीजिये।

श्रीवसिष्ठजी बोले-शीराम! इस जगत्में आदि और अन्तसे रहित प्रकाशस्त्ररूप परमारमा ही है-इस प्रकार-का जो दढ़ निश्चय है, उसी निश्चयको ज्ञानी महात्मागण सम्यक ज्ञान यानी परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान कहते हैं। ये जो घट-पट आदि आकारोंसे युक्त पदार्थोंके सैकडों समह हैं, वे सब परमात्मखरूप ही हैं; उससे भिन्न अन्य कुछ नहीं है-इस प्रकारका 'दढ़ निश्चय ही परमात्माके स्वरूपका यथार्थ ज्ञान है । परमात्माका यथार्थ ज्ञान न होनेसे जन्म होता है और परमात्माके यथार्थ ज्ञान-से मोक्ष होता है। रञ्जुका यथार्थ ज्ञान न होनेसे रञ्जु सर्परूप प्रतीत होती है और उसका यथार्थ ज्ञान होनेसे रज्ज सर्परूप नहीं प्रतीत होती यानी रज्ज़ रज्ज़रूप ही दिखायी पड़ती है । इस मुक्तिमें संकल्पसे सर्वथा रहित, समस्त विपयोंसे रहित केवल चिन्मय परमात्मा ही सचिदानन्दरूपसे विराजमान रहता है; उससे अन्य कुछ भी नहीं रहता। इन तीनों छोकोंमें यथार्थ आत्मदर्शन इतना ही है कि यह सब जगत् परमात्मा ही है, ऐसा निश्चय करके पुरुष पूर्णताको प्राप्त हो जाय । उस परमात्मासे भिन्न न तो दृश्य जड जगत् है और न मन है। ब्रह्म ही यह दश्य रूप बनकर चेष्टा कर रहा है। समस्त ब्रह्माण्ड एक चिन्मय आकाशरूप विज्ञानानन्दघन ब्रह्म ही है; अत: क्या मोक्ष है और क्या बन्धन है ? जितने बड़े-से-बड़े पदार्थ हैं, उन सबसे भी ब्रह्म महान् है । जैसे काछ, पाषाण और वस्त्र आदि सब कुछ प्रथ्वी ही है-इस प्रकारका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर उनमें तनिक भी भेद नहीं रह जाता, वैसे ही परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर परमात्मासे भिन्न कोई वस्त नहीं रहती । रघुनन्दन ! आदि और अन्तमें जो अविनाशी, पूर्ण, शान्त-खरूप है. वास्तवमें वही सचिदानन्दघन परमात्मा है। जो महात्मा उस विशुद्ध परमात्माका अनुभव करके अन्तःस्थ बुद्धिसे सदा-सर्वदा स्थित रहता है, वह तत्त्वज्ञानी आत्माराम पुरुष भोगोंके द्वारा वन्धनमें नहीं पड़ता। जैसे मन्द पवन पर्वतका भेदन नहीं कर सकते, वैसे ही जिस ज्ञानीने प्रकाशमान परमात्माका पूर्णरूपसे अनुभव कर लिया है, उस तत्त्रज्ञके अन्तः करणको काम आदि शत्रु तनिक भी भेदन ( विचित्रित ) नहीं कर सकते। जैसे जलसे बाहर निकली हुई मछलीको बगले निगल जाते हैं. वैसे ही इस संसारमें आशाओंमें निरत, मढ़, अज्ञानी और अविचारी पुरुषको दु:ख निगळ जाते हैं। श्रीराम ! जैसे अनेक प्रकारके सरोवरोंमें जल, फेन आहि जलसे पृथक् नहीं हैं, वैसे ही दृश्य जगत् ब्रह्मसे पृथक नहीं है । केवल कल्पनाओंमें ही नानात्व है, वास्तवमें नानात्व नहीं है-इस प्रकार विवेकपूर्वक भळीभाँति अर्थको जान लेनेवाल। एक निश्चययुक्त ज्ञानी पुरुष त्रिमुक्त कहा जाता है ।

श्रीराम! अपने इदयमें ब्रह्मविषयक विचार करनेवाले विवेकी वीतराग पुरुषकी सर्वदा सम्मुखस्थित सांसारिक भोगोंमें भी रुचि उत्पन्न ही नहीं होती। अधम नेत्र! स्त्री, पत्र आदिके सौन्दर्यखरूप रूपात्मक कीचड़का तुम आखादन मत करो । यह रूप क्षणमें ही विनष्ट हो जानेवाला है और तम्हें भी विनष्ट कर देनेवाला है। नेत्र ! जो उत्पत्ति-विनाशशील है और जो केवल देखने-मात्रमें ही रमणीय प्रतीत होता है, एंसे मिथ्या रूप-सौन्दर्यका तुम उस अवश्यम्भावी मृत्युके मुखमें प्रवेश करनेके लिये आश्रय मत लो । जैसे वास्तवमें असम्बद्ध मुख, दर्पण और एक दूसरेसे सम्बद्ध प्रतीत होते हैं, वैसे ही वास्तवगें परस्पर एक दूसरेसे असम्बद्ध रूप, प्रकाश और मन एक दूसरेसे सम्बद्ध प्रतीत होते हैं । जैसे दो काठ छाहके द्वारा एक दूसरेसे संक्लिप्ट हो जाते हैं, बैसे ही ये रूप, आलोक और संकल्प आदि मनन चित्तकी कल्पनासे एक दूसरेसे संक्लिष्ट हो जाते हैं। अपने चित्तका संकल्प-विकल्पात्मक तन्तु वियेकशीछ बुद्धिके द्वारा यत्नवर्वक किये गये निवेक-निचाररूप अभ्याससे विनष्ट हो जाता है । फिर उस तन्तुके नष्ट हो जानेपर खभावतः ही अज्ञान-भावना प्रयूत्त नहीं होती । अज्ञान-के विनाशसे क्षीण हुए मनमें फिर ये रूप, आलोक और मनन--कोई भी एक दूसरेसे संघटित नहीं होते। चित्त ! तुम मिथ्या ही उछल-कृद मचाते हो । मैंने तुम्हारे उच्छेदके लिये उपाय बूँद निकाला है। तुम आदि और अन्त दोनोंमं नितान्त तुच्छ ( क्षणमङ्गर ) हो, इसलिये वर्तमान कालमें भी विनष्ट ही हो । तुम इन्द्रियोंसे सम्बद्ध शब्द आदि पाँच विषयोंके द्वारा अपने भीतर क्यों वृथा उद्यल रहे हो ? जो मनुष्य तुम्हें अपना मानता है, उसीके सामने तुम उछल-कूद कर सकते हो । किंतु दुष्ट चित्त ! तुम्हारी उछळ-कूदसे मुझे तनिक भी प्रसन्नता नहीं होती। तम रहो चाहे जाओ, तम न तो मेरे हो और न तम जीते हो । विचार करनेपर अपने भिथ्या खमावसे तुम सदा मृतक ही हो । तुम साररहित जड, भ्रान्त और

शठ हो । तुम्हारा आकार अत्यन्त विनाशशील है । अज्ञानसन्त्रप तुम्हारे द्वारा अज्ञानी पुरुपको ही बाधा पहुँच सकती है, त्रिचारमान् विनेकी पुरुपको नहीं ।

जगत्रस्पी चित्त-नेताल ! शटहरप तुम पहले ही नहीं थे, वर्तमान कालमें भी नहीं हो और आगे भी नहीं रहोगे । इस प्रकार तुम्हारी तीनों कालोंमें सत्ता नहीं है । बिना हुए ही तुम कायम हो । तुम्हें क्या लजा नहीं आती ? चित्तरूपी वेताल ! तच्यारूपी पिशाचिनियों तथा क्रोव आदि गुलकोंके साथ तुम भेरे राग्रररूपी वर-से बाहर निकल जाओ। वड़े आश्चर्यकी बात है कि महान् जड एवं क्षणभङ्गर शठ मनने इस समस्त जन-समूहको विवश कर रहणा है । अज्ञानी दीन चित्त ! मैं आज तुमको मारता नहीं हूँ; क्योंकि तुम पहलेसे ही मर चुके हो, यह मैंने जान छिया है । चित्त मरा हुआ है: अत: उसका अस्तित्व ही नहीं है--यह मैंने आज जान लिया । इसलिये में चिक्ति आश्रयका परित्याग करके केवल अपने आत्मांमं ही स्थित हूँ। मनको देहरूपी घरसे क्षणभरमें निकालकर मैं इस वेतालहूप मनसे रहित हो भीतरसे खस्य हुआ स्थित हूँ । भाग्यवश बहुत कालके अनन्तर अब मैंने विचारकपी तळवारसे पीडितकर चित्तरूपी वेतालको, जो ताल वृक्षके ऊँचाईसे युक्त है, हृदय-मन्दिरसे हृटा दिया है । चित्तरूपी वेताळके शान्त हो जाने और पवित्र पदवीको प्राप्त कर लेनेपर अब उत्तम भाग्यसे शरीररूपी नगरमें केवल मैं सुखपूर्वक स्थित हूँ । विवेक-विचारकर्पा मन्त्रसे जन, चिन्ता और अहंकाररूपी राक्षसका विनाश हो गया । अब समस्त विषमताओंसे रहित मैं केवल अपने खरूप-में ही स्थित हूँ । एक, इतकृत्य, नित्य, विशुद्ध खरूप तथा निर्विकल्प सिखदानन्दघन परमात्मद्भप मझको बार-बार नगस्कार है। विकारशून्य, नित्य, अंशरहित, सर्वखरूप तथा सर्वकाळात्मक परमात्मखरूप मझको बार-बार नमस्कार है । नाम और रूपसे रहित, प्रकाश

रूप, खयं अपने आपमें ही स्थित अद्वितीय सिंबदानन्द-घन परमारमखरूप मुझको ही बार-बार नमस्कार है । मननरिहत, सम, अत्यन्त सुन्दर, समस्त विश्वका आविर्माव करनेवाले, वास्तवमें विश्वरिहत, अनन्त, स्रस्वरूप, अजन्मा, जरारिहत, समस्त गुणोंसे अतीत तथा अविनाशी विज्ञानानन्दघन परमेश्वरके खरूपको में प्रणाम करता हूँ ।

रघुनन्दन ! जैसे आकारामें दृष्टिदोषसे प्रतीत होनेवाळा वृक्ष अमवश वृक्षरूपमें प्रतीत होता है, वास्तवमें वह विग्रुद्ध आकाशस्वरूप ही है, उससे पृथक् आकाश-वृक्ष नहीं है, वैसे ही चित्त अविवामान, जड और मायाका कार्य होनेसे निश्चयरूपसे असत् ही है, वह परमारमासे भिन्न कोई पदार्थ नहीं है । जैसे नौकामें स्थित अज्ञानी बाळकको तटवती वृक्ष और पहाड़-में प्रतीत होनेवाळी गति केवळ भ्रात्तिसे ही दिखायी पड़ती है, वैसे ही अज्ञानी मनुष्यको यह चित्त दिखायी पड़ती है, वैसे ही अज्ञानी नत्त्वक्षी दृष्टिमें वह असन्मय

ही है-है ही नहीं। मेरे समस्त संदेह शान्त हो चुके हैं, समस्त चिन्ताञ्जरोंसे रहित होकर में खानुभाव-से ही इच्छाओंसे रहित हुआ स्थित हूँ । मेरा चित्त मर गया, तृष्णाएँ हट गयीं और मैं मोह तथा अहंकारसे रहित हो गया। इससे मैंने अपने खामाविक--वास्तविक खरूपको जान छिया। जगत शान्त होकर अद्वितीय परब्रह्मखरूप ही हो गया और नानात्व वास्तवमें है ही नहीं । जीवत्वसे तथा आदि और अन्तसे रहित पवित्र परमपदको मैं प्राप्त हो गया हूँ । अतः मैं सौम्य, सर्वत्र व्यापका, अतिसदम, सनातन परमात्मखरूपसे स्थित हूँ । श्रीराम ! इस प्रकारकी बुद्धिसे तत्त्वज्ञानी पुरुपको खाते, चळते, सोते और स्थित रहते सदा-सर्वदा सर्वत्र प्रतिदिन भळीभाँति विचार करना चाहिये । जिनका अन्तःकरण प्रमुदित है, जिनकी शरद्ऋतुके चन्द्रमाकी तरह चमकीली मुखकान्ति है और जो प्राप्त हुए शास्त्रानुमोदित व्यवहारोंमें विहार करते हैं, वे असीम बुद्धिवाले महापुरुष इस संसारमें मान और मदसे रहित हुए सुख-पूर्वक विचरण करते हैं। ( सर्ग ७९—८१ )

# वीतहच्य मुनिका एकाग्रताकी सिद्धिके लिये इन्द्रिय और मनको बोधित करना

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! मैंने तुम्हें जिस विचारका दिग्दर्शन कराया है, उस विचारको पहले विद्वान् संवर्त (बृहस्पतिके छोटे भाई) ने किया था । विन्ध्याचल पर्वतके ऊपर उसी आत्मतत्त्वज्ञ संवर्तने उक्त विचारको मुझसे कहा था । अव तुम इस दूसरी दृष्टिका, जो परमपदको प्रदान करनेवाली है, श्रवण करो । इसी दृष्टिसे महामुनि वीतह्वयने निक्शङ्क परमपदको प्राप्त किया था । एक समयकी बात है, महामुनि वीतह्वय संसार-रूपी भ्रम प्रदान करनेवाले घोर आधि-व्याधिमय आकार-

युक्त सांसारिक कियाकलापोंसे वैराग्ययुक्त होकर विरक्त अवस्थाको प्राप्त हो गये और केवल निर्विकल्प समाधिसे प्राप्त होनेवाले परम उदार परमहा परमालगको जाननेकी इच्छासे ही उक्त महामुनिने अपने सांसारिक व्यवहारोंका त्याग कर दिया। तदनन्तर महामुनि वीतहव्यने खरचित पर्णकुटीमें प्रवेश किया। उस पर्णकुटीमें अपने द्वारा विद्याये गये सम और शुद्ध आसनपर वे बैठ गये। फिर वाह्य और आभ्यन्तर विषयोंका परित्याग करते हुए उन महामुनिने विशुद्ध मनसे क्रमशः इस प्रकार विचार



आश्चर्यकी बात है कि यह अत्यन्त किया--- 'कितने चञ्चल मन किसी एक निश्चित विषयमें लगाया जानेपर भी क्षणभर भी उसी प्रकार स्थिर नहीं होता, जैसे तरङ्गेंके द्वारा बहाया गया पत्ता स्थिर नहीं होता । मन घटसे पटके कपर और पटसे उत्कट शकटके कपर कृद जाता है। यों यह चित्त विषयोंपर उसी प्रकार दौड़ता है, जिस प्रकार वृक्षोंके ऊपर बंदर दौड़ता है । इन्द्रियगण ! तुम-लोग मनके ही अलग-अलग द्वार हो, अतएव निश्चित ही अधम और जड हो । मैं तो सच्चिदानन्दधन परमाता-खरूपमें स्थित हुआ साक्षीरूपसे सब कुछ कर रहा हूँ। चक्षरादि इन्द्रियगण ! आकारसे रहित तुमछोग मेरे सामने मिथ्या ही उछल-कूद कर रहे हो । तुमलोग अलातचक्रके सदश और रज्जुमें सर्पभ्रमके सदश मिथ्यारूप ही हो। जैसे सर्पासे डरा हुआ पथिक उनसे दूर रहता है, वैसे ही दोषरहित चेतन आत्मा इन्द्रियोंसे सर्वथा दूर रहता है। इन्द्रियगण ! केवळ चेतन सत्ताकी संनिधिसे ही तुम लोमोंकी परस्पर चेष्टा होती रहती है।

'मूर्ख मन! 'मैं चेतन हूँ' इस प्रकारकी तुम्हारी वासना मिथ्या और निरर्थक है; क्योंकि एक दूसरेसे अत्यन्त भिन्न धर्मवाले चेतन और जड मनकी एकता नहीं हो सकती। चित्त ! अहंकारके उत्पन्न होनेपर **'यह शरीर मैं ही हूँ' इस प्रकारका जो तुम मि**थ्या अभिमान करते हो, उसे छोड़ दो । मूर्ख ! तुम कुछ भी नहीं हो; इसलिये क्यों व्यर्थ चञ्चल हो उठते हो ? ज्ञान-स्वरूप चेतन आत्मा अनादि और अनन्त है। उससे भिन्न कळ भी नहीं है । इसलिये महामुर्ख ! इस शरीरमें चित्त नामवाले तम कहाँसे आये १ मुर्ख चित्त ! चक्ष आदि इन्द्रियगणोंका आश्रय करके तम उपहासके पात्र मत बनो । तम न तो कर्ता हो और न भोक्ता हो, किंत जड हो । तम अन्यके द्वारा---इष्टा-साक्षी आत्माके द्वारा जाने जाते हो । जो जडखरूप है, उसका अस्तित्व है ही नहीं । अतः उस जडमें ज्ञातापन, कर्तापन, भोक्तापन नहीं हो सकते। चित्त ! तम खयं ही जडरूप हो, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। भला, बतलाओ तो सही, जडमें कैसे कर्तापन रह सकता है। क्या यहाँ पत्थरकी मुर्तियाँ भी किसी प्रकार नाच सकती हैं ? जिसकी शक्तिसे जो किया जाता है, वह उसीके द्वारा किया हुआ होगा । पुरुषकी शक्तिसे दराँती ( हुँसुआ ) काटती है, पर काटनेवाला पुरुष कहलाता है। जिसकी शक्तिसे जिसका वध किया जाता है, वह उसीके द्वारा हत कहा जायगा । प्रस्वकी शक्तिसे तळवार हनन करती है, पर हनन करनेवाला पुरुष ही कहा जाता है । जिसकी शक्तिसे जो पिया जाता है, वह उसीके द्वारा पिया गया कहा जायगा । पात्रके द्वारा जल आदि पिये जाते हैं: पर जो मनुष्य है, वही पीनेवाला कहा जाता है, पात्र नहीं। मेरे प्यारे चित्त ! तम खभावसे ही जड हो, पर उसी सर्वज्ञ साक्षीके द्वारा बोधित होते हो: क्योंकि जीवात्मा ही अपनेको अपनेसे भोक्ता, भोग्य, करण, उपकरण आदि जगत्को रूपमें खप्तकी तरह रचता है। इससे तुम

तत्त्वरहित हो, तुम मूढ़ हो और वास्तवमें तुम्हारा कोई अस्तित्व ही नहीं है। इसिलिये तुम्हें भी तरखरूप ही हूँ ऐसा दु:खदायी मिथ्याभाव नहीं करना चाहिये। बास्तवमें बाजीगरकी रची हुई ऐन्द्रजालिक ळताके समान चित्तकी कल्पना मिथ्या है तथा इस ब्रह्माण्डमें एक विज्ञानानन्द्रभन ब्रह्मका खरूप ही सर्वत्र विराजमान है।

'अज्ञानी चित्त ! वह परमपद सर्वत्र व्यापक, सारे पदार्थोमें स्थित और सबका स्वरूप है । उसकी प्राप्ति हो जानेपर मतुष्यको सदा-सर्वदा समी कुछ प्राप्त हो जाता है। चित्त ! उस समय न तो तुम रहते हो और न वेह ही पृथक् रहता है; किंतु एक महान् प्रकाशास्त्ररूप, सिच्दानन्द- वन ब्रह्म ही अपने आपमें स्थित रहता है । स्वभावसे ही प्रकाशास्त्ररूप, सर्वत्र व्यापक, अद्वितीय चेतन परमात्माने ही इस समस्त ब्रह्माण्डको परिपूर्ण कर रसखा है । इसिल्ये उसके सिवा दूसरी कोई कल्पना ही नहीं हो सकती। वही एक और अनेक—सबका प्रकाशक है, समस्तरूप है । उसी परमात्माने अपने आपमें संकल्पसे इस जगत्की रचना की है । ऐसी स्थितिमें कौन किसकी कंसे इच्छा करेगा ! किंतु चित्त ! तुम्हारे-जैसे मुर्लोको दिश्से ही इस जगत्में व्यर्थ चक्षव्रता उसक होती है, जिस प्रकार राजाकी खी-

को देखकर मूर्ख युवा पुरुषको मदमयी चञ्चळता उत्पन्न होती है। परंत्र कल्पना और मननसे रहित आत्मामें कर्तत्व कैसा । क्या कहीं आकाशमें पुष्प किसी तरह उत्पन्न हो सकता है ? जैसे आकाशमें हाथ, पैर आदि अझ हो ही नहीं सकते, वैसे ही आत्मामें कर्तत्व हो ही नहीं सकता; जैसे समद्रमें तह अङ्गार नहीं रह सकता, वैसे ही परमात्मामें दूसरी कोई कल्पना रह ही नहीं सकती । इस प्रकार जब परमात्मदेवमें कल्पनाका अभाव है तथा मन एवं देह जड हैं, तब विवेकदृष्टिसे 'यह अन्य है, यह अन्य नहीं है; यह ग्रुम है, यह अग्रुम है' इत्यादि असत् कल्पनाएँ नहीं रह सकतीं। ऐसी स्थितिमं सुन्दर चित्त ! विषयसे रहित चेतन परमात्मा ही सारभूत वस्तु है, दूसरी नहीं । चित्त ! जैसे आकाशमें वन नहीं है, वैसे ही पूर्वोक्त असत् कल्पनाएँ आत्मामें हैं ही नहीं । दश्यसे रहित केवल चेतन ही इस जगतके रूपमें विस्तृत हुआ है । इसिछिये उसमें 'यह में हूँ, यह अन्य है' इस प्रकारकी असत कल्पनाएँ हो ही कैसे सकती हैं । अनादि, रूपरहित, सर्वगामी और व्यापक परमात्मामें कल्पनाओंका कौन कैसे आरोप कर सकता है। क्या कोई आकारामें ऋग्वेद आदिको लिख सकता है ? (सर्ग ८२)

# इन्द्रियों और मनके रहते समस्त दोषोंकी प्राप्ति तथा उनके शमनसे समस्त गुणोंकी और परमात्माकी प्राप्तिका वर्णन

श्रीचिसिष्ठजी कहते हैं — श्रीराम ! मुनियों श्रेष्ठ धीर वीतहब्य मुनिने विद्युद्ध धारणासे युक्त बुद्धिसे एकान्तमें स्थित होकर पुन: अपनी इन्द्रियोंको मलीमाँति इस प्रकार समझाया— 'इन्द्रियगण ! मेरे पूर्वमें किये गये आत्मतत्त्वके उपदेशसे तुमलोगोंकी यह मिथ्यामूत सत्ता नष्ट ही हो गयी, ऐसा मैं मानता हूँ; क्योंकि तुम अज्ञानसे उराज हुए हो । चित्त ! तुम देखों कि तुम्हारे कायम रहनेसे अज्ञानी मुखोंके राग-

द्वेष आदि तरङ्गोंसे युक्त संसाररूपी नदियोंका समृह् काळरूपी विशाल समृद्रमें प्रविष्ट हो रहा है। देखो ! एक दूसरोंके अहंकारसे होनेवाले एक दूसरोंके वथ, पराजय, उत्पीड़न आदिकी चिन्ताओंसे युक्त दुःखकी पंक्तियाँ कहींसे उसी प्रकार गिर रही हैं, जिस प्रकार दृष्टिकी धाराएँ गिर रही हों । अपने विलासोंसे शब्द करता हुआ लोमरूपी पक्षी राग-द्वेषरूप अपने तीव्ण ठोर-द्वारा इस जीर्ण शरीररूपी वृक्षके शम, दम आदि गुण- समूहरूपी फल-पुष्पोंको कतर रहा है । अपवित्र, दुष्ट आचरण करनेवाला कामरूपी कर्कश मुर्गा हृदयके राग-द्वेष आदि दोषरूप कूड़ेके ढेरको इधर-उधर विखेर देता है । मोहरूपी महारात्रिमें भयावह अज्ञानरूपी उद्धक हृदयरूपी वृक्षके ऊपर भशानमें वेतालकी भाँति चारों ओरसे प्रलाप कर रहा है। इन्द्रियगण ! आप-छोगोंके विद्यमान रहनेपर ये और इनसे दूसरी भी बहुत-सी इच्छा, कामना, वासना, स्पृहा आदि अग्रुभ श्रियाँ रात्रिमें पिशाचिनियोंकी तरह उछल-कूद मचाती रहती हैं। चित्त! तुम्हारे विनाश होनेपर समता, शान्ति, सरळता, क्षमा, दया आदि सम्प्रणे श्रम श्रियाँ ज्ञानरूपी प्रकाशसे यक्त हो उसी प्रकार पूर्गरूपसे प्रफुछित हो उठती हैं, जिस प्रकार प्रातःकालमें कमलिनियाँ। अब मोहरूपी तुषारसे रहित, रजोगुणरूप रेणुसे शून्य, निर्मल ज्ञानके प्रकाशसे युक्त हृदयाकाशरूप सिचदानन्दघन ब्रह्म जोभित हो रहा है। आकाशमण्डलसे गिरनेवाली और वायु आदिसे आकुलित वृष्टिधाराओंकी तरह दु:खदायी विकल्प-समृह अब नहीं गिरते । सबको आह्वादित करनेवाली, शान्त, परम पवित्र मित्रता हृदयमें उत्पन्न हो रही है।

'अज्ञानका विनाश होनेपर हृदयमें ज्ञानका प्रकाश उसी प्रकार प्रकट हो रहा है, जिस प्रकार शरकालमें मेग्नोंके शान्त हो जानेपर निर्मल आकाशमें सूर्यमण्डल प्रकट होता है। वायुके शान्त होनेपर समुद्र जैसे सम हो जाता है, वैसे ही प्रसन्न, विशाल, गम्भीरतासे युक्त, क्षोभशून्य तथा राग-द्रेष आदि दोषोंसे रहित वशमें किया हुआ मन सम हो जाता है। परमात्माकी प्राप्तिक्तप अमृत-प्रवाहसे पूर्ण तथा अविनाशी आनन्दसे सम्पन्न पुरुष शान्तिसे युक्त रहता है। केवल सिन्नदानन्द परमात्मामें विश्राम हो जाता है। चित्त ! उम्हार खरूप अविचारके कारण ही कायम है। विवेकपूर्वक विचार करनेपर तुम कायम नहीं रहते।

किंतु केवल एक समखरूप परमात्मा ही भलीभाँति समभावसे स्थित रह जाता है। विचार न करनेपर तुम उसी प्रकार उत्पन्न होते हो, जिस प्रकार प्रकाशके न रहनेपर अन्धकार । चित्त ! विचारसे तुम्हारा खरूप उसी प्रकार विनष्ट हो जाता है, जिस प्रकार प्रकारासे अन्यकार । क्योंकि जिसकी अविवेकसे उत्पत्ति होती है. उसका विवेकसे विनाश हो जाता है--जैसे प्रकाशसे अन्यकारका विनाश होता है और प्रकाशका अभाव होनेपर अन्यकार हो जाता है । तुम्हारी इच्छा न रहने-पर भी विचारके दृढ़ होनेपर सुखकी सिद्धिके लिये तम्हारा चारों ओरसे यह विनाश प्राप्त हुआ है। ( अब वीतहब्य मुनि अपनी स्थितिका वर्णन करते हैं--- ) सौभाग्यवश मैं समस्त चिन्ता-ज्वरोंसे मुक्त हो गया हूँ, शान्त हो गया हूँ और चारों ओरसे तृप्त हो गया हूँ । मैं तुरीयपदरूप परमात्मखरूप अपनी आत्मा-में स्थित हो गया हूँ। इसलिये यह निश्चय हुआ कि इस संसारमें जिसकी स्थिति विवेकप्रवंक विचार करनेपर कायम हो ही नहीं सकती, वह चित्त है ही नहीं, है ही नहीं। किंतु परमात्मा तो अवश्य ही है, अवश्य ही है। परमात्माको छोड़कर और कुछ भी उससे भिन्न है ही नहीं । सत्र प्रकारके मलोंसे रहित आत्माके अंदर 'यह आत्मा है' इस प्रकारकी कल्पना ही नहीं हो सकती, यह मैं मानता हूँ; क्योंकि एक अद्वितीय आत्मामें इदं-रूपसे अन्य वस्तकी सत्तासे होनेत्राळी कल्पना हो सकती है। इसी कारण 'मैं यह आत्मा हूँ' इस प्रकार कल्पना न करता हुआ मैं मौनी होकर उसी प्रकार अपने विज्ञानानन्द्रघन परमात्मखरूपमें स्थित हैं. जिस प्रकार जलमें तरङ्ग । अतः उस वासनाश्रन्यः जीवके आश्रयसे रहित, प्राण-संचारसे रहित, भेदभावसे शून्य, दश्यसे रहित, ज्ञानखरूप, मन और वाणीकी चेष्टासे शून्य विज्ञानानन्दघन परमात्माको प्राप्त करके मैं परम शान्त हूँ।' ( सर्ग ८३ )

#### वीतहच्य महाम्रुनिकी समाधि और उससे जागना, छः रात्रितक पुनः समाधि, चिरकालतक जीवन्मुक्त स्थिति, उनके द्वारा दुःख-सुकृत आदिको नमस्कार और उनका परमात्मामें विलीन हो जाना

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन! इस प्रकार निर्णय करके वे मुनिवर वीतहब्य समस्त वासनाओंको छोड़कर विन्ध्य पर्वतकी गुफामें समाधि लगाकर उसमें अचल स्थित हो गये। उस समय महामुनि वीतहब्य



सब प्रकारके क्षोभसे राून्य परिपूर्ण चेतन विज्ञान आनन्दसे युक्त होनेके कारण अत्यन्त धुरोभित हुए । उनका मन अत्यन्त विज्ञान हो गया था; अतएव वे ऐसे भले लगते थे, जैसे प्रशान्त समुद्र भला लगता है । जिस प्रकार ईंधनके जल जानेपर अग्निमें ज्वालाओंका संचरण शान्त हो जाता है, वैसे ही उन महामुनिका प्राणसंचार कमशः भीतर हृदयमें ही शान्त हो गया । समाधिमें स्थित महामुनि वीतहत्यके दोनों नेत्र ऐसे दिखायी पड़ते थे, जैसे उनकी वृत्ति नासिकाके अप्रभागमें दोनों ओर बराबर फैली हुई हो । महाबुद्धि वीतहत्यने अपने आसन-बन्धमें शरीर,

सिर और ग्रीवाको समानरूपसे रक्खा था; इसलिये वे ऐसे जान पड़ते थे, जैसे पत्थरपर खोदी गयी या चित्रमें ळिखी गयी मूर्ति हो । श्रीराम ! विन्ध्यादिके किसी झरनेके निकट गुफामें इस प्रकारकी समाधिमें स्थित महामुनि वीतहब्यके तीन सौ वर्ष आधे महर्तकी तरह व्यतीत हो गये । परमात्मामें स्थित च्यान-निमग्न उन मुनिने जीवन्मक्तताके कारण इतने कालको कुछ भी नहीं समझा और अपने उस शरीरका त्याग भी नहीं किया । योगके रहस्यको जाननेवाले परम भाग्यशाली वे मुनि महान् मेघोंके चारों ओर फीलनेवाले शब्दोंसे, बरसती हुई वृष्टिकी धाराओंके गिरनेसे उत्पन्न घर-घर शब्दोंसे, सिंहोंके कोधपूर्वक गर्जनोंसे, झरनोंकी घर्घराहटसे, मनुष्योंके भयंकर वज्रपातोंसे. घने कोलाहलोंसे, भूकम्पके द्वारा छिन्न-भिन्न हुए पर्वत-तटोंकी हळचळोंसे तथा अग्निकी तरह कर्करा ग्रीष्म आदिके तापोंसे भी उतने समयतक समाधिसे जागे नहीं । थोड़े ही समयमें उस पर्वतकी गुफामें वर्षाके कीचड़से ढके हुए महामुनि वीतहव्य पृथ्वीमें निमग्न-से प्रतीत होते थे। उस गुफाकी भूमिमें ये मुनि कीचड्से लथपथ होकर उसी प्रकार रहते थे, जिस प्रकार पर्वतके अंदर शिला । तदनन्तर तीन सौ वर्ष बीत जानेपर पृथ्वीकी गुफामें दबे हुए वे निग्रहानुग्रह-समर्थ तथा परमात्माको प्राप्त महामुनि खयं ही समाधिसे जाग गये । राघव ! तत्पश्चात् महामुनि वीतहव्यने सम्पूर्ण भूतोंमें आत्मभाव होनेके कारण अनेक लोकोंका ब्रह्मरूपसे अनुभव किया और वर्तमान समयमें कर भी रहे हैं। श्रीराम ! आपका भी यह जगत् मनोमय, भ्रमतुल्य एवं परमार्थ-दशामें जिस प्रकार सचिदानन्दखरूप है, उसी प्रकार महामुनि वीतहब्यका भी वह जगत मनोमय.

રૂઝৎ

श्रमतुल्य एवं परमार्थ-दशामें सिच्चदानन्दखरूप है। जबतक इस प्रकार जगत्को तत्त्वज्ञानद्वारा सिच्चदानन्द-रूप नहीं जाना जाता, तबतक वह हृदयमें वब्रसारकी तरह अत्यन्त दढ़ रहता है। किंतु यथार्थरूपसे जान छिये जानेपर वह सिच्चदानन्दखरूप हो जाता है।

श्रीराम ! दिनकी समाप्तिके बाद मुनिने फिर भी मनकी एकाग्रतारूप समाधिके लिये उसी पूर्व-परिचित विन्ध्याद्रिकी गुफामें प्रवेश करके विचार किया-'शरीर, सिर और ग्रीवाको समानरूपसे रखकर दढासन होकर मैं पर्वतके शिखरकी तरह अचल बैठता हूँ। मनसे परे, चारों ओर स्थित, परिपूर्ण समान सत्ता और परम समतारूप सिचदानन्दघन परमात्मामें विकाररहित हुआ स्थाणुकी तरह मैं नित्य स्थित हूँ ।' इस प्रकार चिन्तन करते हुए वे परमात्माके ध्यानमें छः दिनतक फिर स्थित रहे । तदनन्तर उसी प्रकार समाधिसे जाग गये, जिस प्रकार सोया हुआ पथिक जग जाता है। इसके बाद उन सिद्ध, महान् तपस्त्री महात्मा वीतहव्यने जीवनमुक्त अवस्थामें स्थित हुए ही चिरकालतक यत्र-तत्र विचरण किया । ये महामुनि वीतहून्य न तो किसी वस्तुकी स्तुति करते थे और न कमी किसीकी निन्दा ही करते थे। वे प्रतिकृष्टकी प्राप्तिमें कभी उद्विप्न नहीं होते थे तथा अनुकूलकी प्राप्तिमें हर्षित नहीं होते थे।

( अब वीतहरूय मुनि अपनी इन्द्रियोंने प्रति कहते हैं—) 'इन्द्रियगण ! अब तुमलोग विनाशको ही प्राप्त हो जाओ । तुम्हारी सारी अभिलाषाएँ निष्फल हो गयी हैं । अब आश्रयरहित तुमलोग मुझपर आक्रमण करनेमें समर्थ नहीं हो । अब विस्मरण करनेयोग्य इस जड दृश्य संसारकी विस्मृति हो गयी है और स्मरण करनेयोग्य परमात्माकी स्पष्टरूपसे स्मृति हो गयी है । जो सत्रू परमात्मा था, वह सत् ही रहा तथा जो जड दृश्यर्या असत् था, वह असत् ही रहा तथा जो जड दृश्यर्या असत् था, वह असत् ही रहा ।

श्रीराम ! इस प्रकारके विचारसे युक्त हो वे महान्

तपस्ती मुनिश्रेष्ठ महात्मा बीतहृष्य अनेक वर्षोतक इस छोकमें स्थित रहे । जिसके प्राप्त होनेपर पुनर्जन्मके छिये चिन्ता विनष्ट हो जाती है और मृढ़ता दूर माग जाती है, उस विज्ञानानन्दघन परमात्मामें मुनि निरन्तर स्थित थे । त्यागने योग्य और प्रहण करने योग्य पदार्थोकी प्राप्ति हो जानेपर भी त्याग और प्रहणकी बुद्धिका विनाश हो जानेके कारण महामुनि वीतहृज्यका अन्तःकरण इच्छा और अनिच्छासे रहित हो गया था ।

( तत्पश्चात् वे फिर अपने मन-ही-मन विचार करने लगे-) 'दःख! तुम्हारेद्वारा संतप्त हुए मैंने अत्यन्त आदरसे आत्माका अनुमव किया है; मुझको तमने ही सचेत कराकर इस मोक्षमार्गका उपदेश दिया है। अतः तुम्हें मेरा प्रणाम है। आश्चर्य है कि प्राणियोंके खार्थोंकी अत्यन्त विलक्षण गति है, जो आज मैं भी सैकड़ों जन्मतक साथी रहकर अपने प्यारे भित्र इस शरीरसे अलग हो रहा हूँ । मातरूप तृष्णे ! अब हम दोनोंका संयोगके कारण ही सदाके लिये वियोग हो रहा है। इसिछिये तुम्हें प्रणाम है। सुकृत ( पुण्य )-देव ! आपको में प्रणाम करता हूँ । आपने ही पहले मेरा नरकोंसे उद्धार करके मझे खर्गमें भेजा था। जिसके सम्बन्धसे मैंने दीर्घकालतक नाना योनियोंका उपभोग किया, उस अज्ञानको में प्रणाम करता हूँ। सखी गुहातपखिनि ! संसाररूपी महामार्गमें खिन्न हुए मेरे लिये तम ही अकेली आश्वासन देनेमें समर्थ, अत्यन्त स्नेहसे यक्त और समस्त छोकोंका नाश करनेवाली सखी हुई । इसलिये समाधिमें स्त्रीके सदश व्यवहार करनेवाली उस ग्रहारूपी तपखिनीको भी मैं प्रणाम करता हूँ । संकट, गड्ढे और कुञ्जोंमें हाथको अवलम्बन देनेवाले, बृद्धावस्थाके एकमात्र मित्र दण्ड ! तुम्हें मैं प्रणाम करता हूँ । प्रिय प्राणसमुदाय ! तुम सब प्रकृतिमें विठीन हो जाओ और मैं सचिदानन्द ब्रह्ममें निलीन होता हूँ; क्योंकि जितने भी भोगसमूह हैं, वे अन्तमें नाशवान हैं। जो आज उन्नत हैं, उनका अन्तमें पतन निश्चित है एवं संसारमें जितने संयोग हैं, उनका भी अन्तमें वियोग निश्चित है। १%

( अब प्रत्येक इन्द्रिय आदिके द्वारा प्राप्त करनेयोग्य प्रकृतिका विभागपूर्वक वर्णन करते हैं—) 'चक्षु-इन्द्रिय आदित्य-मण्डलमें प्रवेश करे, व्राणेन्द्रिय पृथ्वीमें प्रविष्ट हो जाय, प्राणवायु वायुनत्त्वमें प्रविष्ट हो जाय, श्रोत्रेन्द्रिय आकाशमें प्रविष्ट हो जाय और रसनेन्द्रिय जलमें प्रविष्ट हो जाय । मैं ओंकारकी अन्तिम अर्थमात्रासे लिख्ति परम्रहाखरूप परमारमामें अपने-आप ही अन्त:क्ररणसे रहित हो शान्त हो रहा हूँ । अतः मैं सम्पूर्ण कार्योक्षी परम्परासे रहित, समस्त दृश्योंकी अवस्थाओंसे अतीत, उच्चारण किये हुए प्रणवकी ब्रह्मरन्ध्रमें विधान्तिका अनुसरण करके ब्रह्माकारताकी प्राप्तिसे उपरत-बुद्धि तथा अविवास्त्पी मळसे रहित हुआ स्थित हूँ।

( सर्ग ८४-८६ )

# महामुनि वीतह्व्यकी ॐकारकी अन्तिग मात्राका अवलम्बन करके परमात्म-प्राप्तिरूप मुक्तावस्थाका तथा मुक्त होनेपर उनके शरीर, प्राणों और सब धातुओंका अपने-अपने उपादान-कारणमें विलीन होकर मृल-प्रकृतिमें लीन होनेका वर्णन

श्रीवितिध्वी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार धीरे-धीरे प्रणवका उच्चारण करते हुए महामुनि वीतहत्य संकल्प और इच्छाओंसे रहित होकर अन्तिम भूमिकाको प्राप्तकर अकार, उकार, मकार और अर्धमात्रासे युक्त पादोंके भेदसे ॐकारका स्मरण करते हुए ब्रह्मके खरूपमें संसारका जो अध्यारोप है, उसका बाध करके अर्थात् केवळ ब्रह्मके सिवा अन्य कुळ नहीं है—इस प्रकार निश्चय करके अविनाशी विशुद्ध परमारमाके खरूपका चिन्तन करते थे। किल्पत बाह्य और आस्यन्तर स्थूळ, स्क्ष्म और स्क्ष्मतर सम्यूर्ण त्रिळोक्तीके पदार्थोका भी परित्याग करके वे क्षोमश्रूर्य आकारवाळे महामुनि वीतहच्य नित्य आस्मखरूपमें ही स्थित थे। वे पूर्णचन्द्रकी तरह परिपूर्ण थे तथा मन्दराचळकी तरह स्थिर थे। तदनन्तर 'नेति नेति' इत्यादि श्रुतियोंसे बोधित जो अद्देत तस्व है और जो वाणीका भी अगोचर है, उस

तत्त्रको ये मुनि प्राप्त हो गये । इसके अनन्तर ये मुनि
समस्त पदार्थोमं व्यापक, समस्त पदार्थोसे रहित,
निरित्तराय समतासे पूर्ण, चिन्मय, अतिशय पित्रत्र परमपदस्वरूप हो गये । जो ब्रह्मज्ञानियोंका ब्रह्मरूप, विज्ञानबादियोंका विज्ञानरूप एवं कपिळमुनि-निर्मित सांख्यशाखमें प्रतिपादित पुरुषरूप, पतञ्जळि-निर्मित योगशाखमें
प्रतिपादित करेश आदिसे रहित पुरुषविशेषात्मक ईश्वररूप,
आत्माके खरूपको भळी प्रकार जाननेवाळे आत्मवादियोंके मतमें आत्मतत्त्वरूप, समस्त शाखका सिद्धान्तभूत,
सबके हृदयमें अगुगत, सर्वात्मक, सर्वखरूप जो निर्मळ
श्रेष्ठ पद है, तत्खरूप होकर ये मुनि अवस्थित थे।
जो तत्त्र वास्तवमें अदितीय होनेके कारण एक और
मायाके सम्बन्धसे अनेक भी है, जो मायासे युक्त होनेके
कारण सगुण और वास्तवमें मायासे अतीत——निर्गुण है,
तत्खरूप होकर ये मुनि स्थित थे।

<sup>\*</sup> सर्वे क्षयान्ता निचयाः पतनान्ताः समुच्छूयाः ॥ संयोगा विप्रयोगान्ताः सर्वे संसारवर्त्वानि । ( ८६। ५४-५५ )



श्रीराम ! इस प्रकार महामुनि वीतह्व्यके परम शान्त हो परम निर्वाणपदको प्राप्त हो जानेपर उनका कियाशून्य वह देह उसी प्रकार कुम्हला गया, जिस प्रकार हेमन्त ऋतमें कमळ रस-रहित हो कुम्हळा जाता है । उस देहके सम्पूर्ण स्थूळ भूत तन्मात्राखन्दप सुक्म महाभूतोंमें ही ठीन हो गये तथा गांस, अस्थि और ऑतरूपी देह वनकी भूमिमें मिल गया । जैसे घडेके फूटनेपर घटाकारा महाकाशमें मिल जाता है,

वैसे ही व्यष्टि-चेतन समष्टि-चेतनमें जा मिला। उस शरीरके तन्मात्रारूप सूक्ष्म भूत अपने उपादान-कारण मूळ-प्रकृतिमें छीन हो गये। इस प्रकार उन महामनिके शान्त हो जानेपर सभी पदार्थ अपने-अपने उपादान-कारणमें ही छीन हो गये । श्रीराम ! महामनि वीतहब्यकी यह सैकड़ों विचारोंसे यक्त मोक्ष-कथा तमसे मेंने कही है। अब तुम अपनी प्रज्ञासे इसका विवेचन करो। जिस तत्त्वका मैंने तुमसे वर्णन किया है, जिसका वर्णन कर रहा हूँ और जिसका वर्णन करहेँगा, त्रिकाल-को प्रत्यक्षरूपसे देखनेवाले तथा चिरकालतक जीनेवाले मैंने उसके विषयमें विचार किया है और पूर्णरूपसे उसको खयं देखा भी है। ज्ञानसे ही गनुष्य दुःखके अभावको प्राप्त होता है, ज्ञानसे अज्ञानका विनाश हो जाता है, ज्ञानसे ही परमात्माकी प्राप्तिकृप परम सिद्धि मिळती है, ज्ञानके बिना नहीं भिळती । इस्रक्षिये मनुष्य-को ज्ञानकी प्राप्तिके लिये प्रयत करना चाहिये । जिन्होंने परम प्रयोजनरूप परमात्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर लिया था. जिनके राग आदि दोष विनष्ट हो चुके थे, जो समस्त पापोंसे, अहंता-ममता आदि विकारोंसे, अविद्यासे तथा आसक्ति एवं शोकसे रहित थे, वे ज्ञानी वीतहृज्य मुनि, जिसका बहुत कालतक अभ्यास किया गया था, उस अपने निर्मल असीम सच्चिदानन्दघनखरूप परम पदको ( सर्ग ८७-८८ ) प्राप्त हुए ।

#### ज्ञानी महात्माओंके लिये आकाश-गमन आदि सिद्धियोंकी अनावश्यकताका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम! जैसे सिंह मयूरों-के वरामें नहीं होते, वैसे ही तुम्हारे-जैसे कोई भी महापुरुष हर्ष, अमर्ष आदि विकारोंके वशमें नहीं होते। श्रीरामचन्द्रजीने पृछा--आत्मज्ञानियोंमें श्रेष्ठ ! जीवनमुक्त शरीरवाले महात्माओंकी आकाश-गमन आदि शक्तियाँ यहाँ क्यों नहीं दिखलायी पड़तीं ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! जो चित्र-विचित्र

आकाश-गमन आदि क्रिया-कलाप दिखायी पड़ता है, वह प्राणियों और पदार्थीका खभाव है। इसलिये वह आत्मतत्त्वज्ञोंके लिये वाञ्छनीय नहीं है । आत्मज्ञानसे शून्य अमुक्त जीव मणि, औषध आदि द्रव्योंकी शक्तिसे, पूर्वकृत कर्मकी जन्मजात शक्तिसे, योगाभ्यास आदि कियाओंकी शक्तिसे और कालकी शक्तिसे आकाश-गमन आदि सिद्धियोंको प्राप्त कर सकता है। इन

आकाश-गमन आदि सिद्धियोंका होना आत्मज परुषके **छिये गौरवका विषय नहीं है: क्योंकि आत्मज्ञानी खयं** आत्माको प्राप्त कर चका होता है, इसलिये वह अपने आत्मामें ही तम रहता है. अविद्याके कार्यकी ओर नहीं दौडता । संसारमें जो कोई भी पदार्थ हैं, उन सबको आत्मज्ञ अविद्यामय ही मानते हैं। इसलिये अविद्या-से रहित तत्त्वज्ञ उनमें कैसे फँस सकता है ! जो योगाभ्यास आदि साधनोंसे अविद्यारूप आकाश-गमन आदि सिद्धियोंको भी स्रखका साधन बना लेते हैं, वे आत्मतत्त्वज्ञ हैं ही नहीं: क्योंकि आकाश-गमन आदि सिद्धियाँ अविद्यामय ही हैं । तत्त्वज्ञ हो चाहे अतत्त्वज्ञ हो. जो कोई भी दीर्घकालतक प्रयत्नप्रवेक द्रव्य-कर्मीसे शास्त्रोक्त उपायका अनुष्ठान करता है, वह आकाश-गमन आदि सिद्धियाँ प्राप्त कर सकता है । यहाँ धन आदिकी अभिलावाओंसे रहित और परमात्माको यथार्थरूपसे जाननेवाला तथा प्रकृतिसे ऊपर उठा हुआ पुरुष अपने परमात्मखरूपमें ही नित्य संतृष्ट रहता है । इसीलिये वह न कुछ चाहता है और न कुछ करता है। आत्मज्ञ आकाश-गमनसे, न अणिमादि परुषको न तो सिद्धियोंसे, न तुच्छ भोगोंसे न निग्रहानुग्रह-सामर्थ्यसे, न मान-बडाई-प्रतिष्ठासे और न आशा. मरण तथा जीवनसे ही कोई प्रयोजन है ।

परमात्माके खरूपमें ही सदा संतुष्ट, परम शान्ति-खरूप, राग और वासनासे रहित तथा आकाशके सदृश निर्मेळ आकारवाळा तत्त्वज्ञानी महापुरुष अपने परमात्म-खरूपमें ही स्थित रहृता है । अपने जीवन और मरणकी आसक्तिसे रहित तत्त्वज्ञानी पुरुष अकस्मात् प्राप्त हुए सुख और दु:खसे विचल्दित नहीं होता । उस महापुरुषका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहृता है और न क्सोंकि न करनेसे ही; तथा सम्पूर्ण प्राणियोंमें भी इसका किंचिन्मात्र भी खार्थका सम्बन्ध नहीं रहृता । जो आत्म-ज्ञानसे शून्य है, वह भी आकाश-गमन आदि सिद्ध-

समुहको चाहता है और वह सिद्धियोंके साधक द्रव्योंसे क्रमशः उन्हें प्राप्त भी करता है । श्रीराम ! मणि, औषध आदि द्रव्य, काल, योगाभ्यास आदि क्रिया और मन्त्र-प्रयोगोंमें उक्त प्रकारकी शक्तियाँ, जो आकाश-गमन आदि शब्दोंसे कही जाती हैं, खमावत: सिद्ध हैं। जैसे विषव्न मणि, मन्त्र, द्रव्य आदिकी शक्तियाँ विषका विनाश कर देती हैं. जैसे मदिरा उन्मत्त कर देती है. जैसे मध आदि वस्तुएँ वमन करा देती हैं, वैसे ही युक्ति-द्वारा प्रयुक्त मणि, औषध आदि द्रव्य, काल, योगकी किया आदि उपाय स्वभावसे ही सिद्धियोंको अवस्य उत्पन्न करते हैं। परंत द्रव्य-काल-क्रिया-क्रमखरूप मायिक पदार्थोंसे अतीत तथा अज्ञानरहित आत्मज्ञानमें आकाश-गमन आदि सिद्धियाँ हेत अथवा विरोधी नहीं हैं: क्योंकि परमात्माके पदकी प्राप्तिमें कोई भी द्रव्य, देश, क्रिया, काल आदि यक्तियाँ उपकारक नहीं हैं। किसी पुरुषको आकाशगमन आदिकी इच्छा होती है तो वह उसकी सिद्धिका साधन पूर्णरूपसे करता है। किंत आत्मज्ञानी पूर्ण है। अतः उसमें कहीं इच्छाकी सम्भावना नहीं है। निष्पाप श्रीराम ! परमात्माकी प्राप्ति सारी इच्छाओंकी शान्ति होनेपर ही होती है; अत: आत्मज्ञानी-को आत्मलाभकी विरोधिनी इच्छा कैसे और किससे हो सकती है। किंत चाहे विवेकी हो चाहे अविवेकी. जिसकी जिस प्रकार इच्छा उत्पन्न होती है. वह उस प्रकारसे उसी इच्छासे यत करता है और समय आनेपर वह उस सिद्धिको प्राप्त कर लेता है । परमात्मज्ञानकी इच्छावाले वीतह्व्यने सिद्धियोंकी इच्छासे किसी प्रकारका यह नहीं किया था: बल्कि परमार्थ-ज्ञानकी इच्छासे ही उसने तेजीके साथ यत्न किया था। जिस प्रकार इसने वनमें यथार्थ ज्ञानकी प्राप्तिके लिये उद्योग किया था, यह मैं तुमसे पहले कह चुका हूँ। इस प्रकार काल, क्रिया, कर्म, द्रव्य, युक्ति और खभावसे उत्पन्न होनेवाली क्रमप्राप्त सिद्धियाँ अपनी इच्छाके ही अनुसार सिद्ध हो जाती हैं । श्रीराम ! जो-जो आकाश-

गमन आदि सिद्धि-नामक फलोंके समृह जिस पुरुषके हैं, जो परमात्माके खरूपमें नित्य तृप्त हैं तथा जो अपने द्वारा प्राप्त किये गये देखे जाते हैं, वे उस पुरुषके अपने प्रयत्नरूपी वृक्षके ही फल हैं। किंतु जिनका अन्तःकरण पवित्र है, जो परमात्माको यथार्थरूपसे जानते

अभिलिषित परमात्माको प्राप्त कर चुके हैं, उन महात्माओंका सिद्धियाँ कुछ भी उपकार नहीं करतीं। (सर्ग ८९)

# जीवन्युक्त और विदेह-युक्त पुरुषोंके चित्तनाशका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! जब जीवनमुक्त वीतह्व्यका चित्त विवेकपूर्वक विचारके द्वारा अस्तप्राय हो गया यानी भूने हुए बीजकी तरह अङ्करशक्तिसे रहित हो गया, तब उसमें मैत्री, करुणा, मुदिता, उपेक्षा आदि गुणोंका आविर्माव हो गया ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा---प्रभो ! आत्मा और अनात्मा-के विचारके अभ्यदयसे अदश्य हुए महामुनि वीतहव्यके अन्त:करणमें मैत्री आदि गुण उत्पन्न हुए, आपके इस कथनका क्या अभिप्राय है ? वक्ताओं में श्रेष्ठ महामने ! जब चित्त ब्रह्ममें छीन हो गया, तब मैत्री आदि गुण किसके और किसमें उत्पन्न होंगे-यह आप मझसे कहिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--श्रीराम ! चित्तका विनाश दो प्रकारका होता है--एक सरूप विनाश और दूसरा अरूप विनाश । पहला सरूप विनाश तो जीवनमुक्त होनेसे हो जाता है और दूसरा अरूप विनाश विदेह-मुक्त होनेपर होता है। इस संसारमें चित्तका अस्तित्व दु:खका कारण है और चित्तका विनाश सुखका कारण है। अतः पहले चित्तके अस्तित्वका भूने हुए बीजके समान विनाश करके तदनन्तर चित्तके खरूपका भी विनाश कर देना चाहिये । अज्ञानसे उत्पन्न हुई वासनाओंसे व्याप्त जो जन्मका कारण मन है, उसीको अज्ञानियोंका विद्यमान मन समझौ । वह विद्यमान मन केवल दुःखका ही कारण होता है। इसलिये जबतक मनका अस्तित्व है, तबतक दुःखका विनाश कैसे हो सकता है। मन जब अस्त हो जाता है, तब प्राणीका यह संकल्पमय संसार भी अस्त हो जाता है । इस अज्ञानी जीवमें ही वासनारूपी अङ्करोंसे दढ़तापूर्वक प्रतिष्ठित हुए इस विद्यमान ही दु:खरूपी बृक्षका मूळ जानो । ये दु:खरूपी बृक्ष-समूहके अङ्कर उन्हीं अज्ञानियोंके मनमें उत्पन्न होते हैं।

श्रीरामचन्द्रजीनं पूछा—ब्रह्मन् ! किस महात्माका मन विनष्ट हो गया ? विनाशको प्राप्त हुए मनका खरूप किस प्रकारका होता है ? चित्तका नाश किस प्रकार होता है और नाशका खरूप कैसा है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-प्रश्नवेत्ताओंमें श्रेष्ठ रघुकुल-नायक श्रीराम ! मैंने पहले चित्तकी सत्ताका खरूप तो बता दिया है । अब तुम इसके विनाशका खरूप सुनो । जैसे नि:श्वासवाय पर्वतराजको अपने खरूपसे विचलित नहीं करते, वैसे ही सुख-दु:खरूप दशाएँ जिस धीर पुरुपको सम-खभाव तथा पूर्णानन्दैकरस परमात्मनिष्ठासे विचलित नहीं करतीं, श्रेष्ठ पुरुप उस महात्माके चित्तको भूने हुए बीजके समान नष्ट हुआ चित्त कहते हैं। 'यह जड देह ही मैं हूँ", 'ये घट आदि सारे पदार्थ मैं नहीं हूँ", इस प्रकारकी तुच्छ भावना जिस श्रेष्ठ पुरुपको भीतरसे विकारयुक्त नहीं करती, विद्वानुलोग उस प्रस्वके चित्तको नष्ट कहते हैं। जिस नररतके अंदर विपत्ति, कायरता, उत्साह ( हर्ष ), मद, बुद्धिकी मन्दता और विवाहादि छौकिक महोत्सव विकार पेदा नहीं करते, विद्वान्लोग उसके चित्तको नष्टचित्त कहते हैं। इस लोकमें यही चित्तका विनाश है और इसीको भूने हुए वीजके समान विनष्ट चित्त भी कहते हैं । यही जीवन्मुक्त महापुरुषकी चित्तनाश-दशा है। निष्पाप श्रीराम! जीवन्मुक्त पुरुषका मन मैत्री आदि शुम गुणोंसे सम्पन्न, उत्तम वासनाओंसे युक्त तथा पुनर्जन्मसे शून्य होता है। ब्रह्मकी वासनासे ओतप्रोत, पुनर्जन्मसे रहित जो जीवन्मुक्त पुरुषके मनकी सत्ता है, वह सत्त्व नामसे कही जाती है। जिस प्रकार चन्द्रमामें प्रसन्न किरणें रहती हैं, वैसे ही जीवन्मुक्त पुरुषके मनके विनाशमें विशुद्ध मैत्री आदि गुण सदा सव तरहसे रहते हैं। शान्तिरूप शीतळताके आश्रय जीवन्मुक्त पुरुषके सत्त्वनामक मनके नाशकी अवस्थामें अनेक गुण-सम्पत्तियाँ प्रकट होती हैं।

रघुकुलतिल्क ! जो मैंने पहले अरूप-मनोनाश कहा था, वह विदेहमुक्तका ही होता हैं तथा जो अवयवादि विकारोंसे रहित है, उस परम पित्र विदेहमुक्ति-रूपी निर्मल परमपदमें समस्त श्रेष्ठ गुणोंका आश्रयरूप मन भी विलीन हो जाता है । विदेहमुक्त महारमाओंकी उस सस्व-विनाशरूप अरूपचित्तनाश-दशामें किसी भी दश्य-पदार्थका अस्तित्व नहीं रहता

#### शरीरका कारण मन है तथा भनके कारण प्राण-स्पन्द और वासना इनका कारण विषय, विषयका कारण जीवात्मा और जीवात्माका कारण परमात्मा है---इस तत्त्वका प्रतिपादन

श्रीविसिण्टची कहते हैं—खुनन्दन ! भाव और अभावका तथा दु:खरूपी रह्नोंका खजाना चित्त ही, जो वासनाओंके वशमें रहनेवाला एक तरहसे अनुचर है, शरीरका कारण है। प्रतीत होनेके कारण सद् और विनाशशील होनेके कारण असत्रूप ये शरीरसमूह एकमात्र चित्तसे ही उत्पन्न हुए हैं, जैसे खप्तमें भ्रमसे संसारकी प्रतीति सबको खयं होती है। जो यह मिथ्या जगत्का खरूप रश्यताको प्राप्त है, वह चित्तसे उसी प्रकार उत्पन्न होता है, जिस प्रकार मिटीसे घड़े आदि उत्पन्न होते हैं। अनेक तरहकी वृत्तियाँ धारण करनेवाले

अर्थात् संकल्पसहित सम्पूर्ण संसारकां अत्यन्त अभाव हो जाता है। उस अरूपचित्तविनाश-दशामें न गुण है न अवगुण हैं, न शोभा है न अशोभा है, न चञ्चलता है न अचञ्चलता है, न उदय है न अस्त है, न हर्ष है न अमर्ष है और न ज्ञान है, न प्रकाश है न अन्धकार है, न संध्या है न दिन या रात है, न दिशाएँ हैं न आकाश है, न अधः है और न अनर्थरूपता है, न कोई वासना है न किसी प्रकारकी रचना है. न इच्छा है न अनिच्छा है, न राग है न भात्र है और न अभाव है और न वह पदसाध्य ही है। वह परमपद तम और तेजसे शून्य, तारे, चन्द्र, सूर्य और वायुसे तथा संय्या, रज:कण और सूर्य-कान्तिसे रहित शरकालीन खच्छ आकाशके समान अत्यन्त निर्मल है। वह विशाल पद उन लोगोंका आश्रय-स्थान है, जो बुद्धि और संसार-भ्रमणसे पार हो गये हैं। सम्पूर्ण दु:खोंसे रहित, चिन्मय, निष्क्रिय ब्रह्मानन्दसे परिपूर्ण तथा रज और तमसे रहित जो परमपद है, उस परम-पदमें वे चित्तसे रहित और आकाशके सदश सूक्ष्म विदेहमुक्त महात्मा तद्र्प हुए स्थित रहते हैं, वे अपुनरा-वृत्तिरूप परमगतिको प्राप्त हो जाते हैं। (सर्ग ९०)

इस चित्तरूपी बृक्षके दो बीज हैं—एक प्राण-संचरण और दूसरा दृइमावना । जब शरीरकी नाड़ियोंमें प्राण-वायु संचरण करने व्याता है, तब बृत्तिमय चित्त तत्काल ही उत्यन्न होता है । किंतु जब शरीरकी नाड़ियोंमें प्राण संचरण नहीं करता, तब बृत्तिझान न होनेके कारण उसमें चित्त उत्पन्न नहीं होता । यह प्राण-संचरणरूप जगत् ही चित्तके द्वारा दिखायी पड़ता है, जिस प्रकार आकाशमें नीव्यता आदि दिखायी पड़त हैं । रावव ! जीवात्माके विषयोंके सम्पर्कसे रहित होनेपर ही उसका परम कस्याण होता है, ऐसा जानो । किंतु प्रकट हुआ जीव ही

तक्ताळ बाह्य विषयोंकी ओर रागवरा चळा जाता है और उन विषयोंके भोगके अनुभवसे चित्तमें अनन्त दुःख उत्पन्न होते हैं। जव जीवात्मा बाह्य विषयोंसे उदासीन होकर परमात्माके ज्ञानके ळिये प्रयक्षशीळ होता है, तव बह प्राप्त करने योग्य निर्मळ परमपदरूप परमात्माको प्राप्त हो जाता है। श्रीराम! जीवात्माके संकल्पको ही तुम चित्त जानो। उसी चित्तने इस अनर्थ-जाळका विस्तार किया है।

योगीलोग चित्तकी शान्तिके लिये योगशास्त्रमें बतलाये गये प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा एवं ध्यानरूप योगकी यक्तियोंके द्वारा प्राणका निरोध करते हैं। विद्वान्-लोग प्राण-निरोधको ही चित्तशान्तिरूप फलका दाता. उत्तम समताका हेत और जीवात्माकी अपने वास्तविक खरूप सचिदानन्दघन परमात्मामें सुन्दर स्थिति कहते हैं। महाबाह श्रीराम ! तीव्र संवेगसे आत्माके द्वारा जिस पदार्थकी भावना की जाती है, तत्काल ही वह जीवारमा अन्य स्पृतियोंको छोड़कर तद्रुप ही हो जाता है। वासनाके अत्यन्त वशीभूत और तद्रुप हुआ वह जीवात्मा जिस किसीको देख लेता है, उस सबको अज्ञानसे सत्-वस्त मान लेता है और वासनाके वेगवश अपने खरूपको भल जाता है । फिर वह वास्तविक आत्मज्ञानसे रहित जीवात्मा भीतरी वासनाओंके अभिभूत होकर, विषसे अभिभूत पुरुषकी तरह अनेक मानसिक आपत्तियोंसे व्याकुल रहता है। श्रीराम! जिससे देहादि अनात्मामें आत्मभावनारूप और अवस्त् संसारमें वस्तुभावनारूप अयथार्थ ज्ञान होता है, उसको तम चित्त जानो । दढ़ अभ्यासके कारण देह आदि पदार्थीमें 'अहम्' 'मम' आदि वासनासे ही जन्म, जरा और मरणका कारण अति चन्नळ चित्त उत्पन्न होता है । जब निरन्तर वासनाका अभाव होनेसे मन मननसे रहित हो जाता है, तब मनका अभाव हो जाता है, जो परम उपरितखरूप है। जब जगद्रप वस्तमें किसी पदार्थकी मावना नहीं होती, तब शून्य

हृदयाकाशमें चित्त कैसे उत्पन्न हो सकता है । श्रीराम ! मैं तो यही मानता हूँ कि आसक्तिसे विनाशशील जगत-रूपी वस्तुमें वस्तुत्वकी भावना करनामात्र ही चित्तका खरूप है । बाह्य वस्तुओंके अस्मरणरूप साधनका अवलम्बन करनेसे जो समस्त दृश्य-जगतुके अभावकी भावना और परमार्थ वस्तु परमात्माका अनुभव होता है. वह अचित्त कहा जाता है। अतः जिस महामति पुरुषको संस्कारसे उत्पन्न विषय-रसाखादके स्मरणसे विषयोंमें आसक्ति उत्पन्न नहीं होती, उस पुरुषका चित्त अचित्त-रूपताको तथा विशुद्ध सत्त्वको प्राप्त कहा जाता है। जिस महापुरुषमें पुनर्जनमकी कारणभूता अहंता-ममतारूप वासनाका अभाव हो गया है, वह चक्रके भ्रमण-सदश जगत्के व्यवहारमें लगा हुआ भी जीवनमुक्त और परमात्मा-में स्थित है । तात्पर्य यह कि जिस प्रकार कुम्म-कारके व्यापारके अभावमें भी चक्रका भ्रमण तबतक होता रहता है, जबतक उसमें वेग रहता है, उसी प्रकार अविद्यांके नाश होनेपर भी प्रारब्ध संस्कारके अवशिष्ट रहनेसे अहंकारके बिना ही जीवनमुक्तका शरीर और उसका व्यवहार—दोनों प्रारच्य-भोगपर्यन्त विद्यमान रहते हैं। जिनका चित्त भूने हुए बीजके सदश पुनर्जन्म-से शून्य और विषयानुरक्तिसे रहित है, वे महानुभाव जीवनमुक्ता हुए स्थित रहते हैं । जिनका चित्त विद्याद सत्वरूपता प्राप्त कर चुका है, ऐसे ज्ञानके पारंगत महात्मा चित्तसे रहित कहे जाते हैं। प्रारब्धका क्षय हो जानेपर वे सिचदानन्दघन परमात्मामें विलीन हो जाते हैं।

वासनाका ऊर्ध्वगति खभाव होनेसे वह जीवात्माके क्षोभकारक कर्मसे प्राण-स्पन्दनका उद्घोधन करती है और उससे चित्त उत्पन्न होता है। एवं स्पन्दन-धर्मवाळा होनेसे हृदयगत राग आदि गुणोंका स्पर्श करके प्राण जीवात्माका उद्घोधन करता है और क्रमसे चित्तरूपी बाळक उत्पन्न होता है। श्रीराम! वासना और प्राणस्पन्द—दोनों चित्तके कारण हैं। उनमेंसे किसी एकका ळय

हो जानेपर दोनोंका और उनके कार्य चित्तका विनाश हो जाता है, जैसे विदेहमुक्त ज्ञानीका वासनासहित चित्त और प्राण ब्रह्ममें विलीन हो जाता है । वासना और प्राणस्पन्दन-इन दोनोंका कारण विषय है: क्योंकि उसीके सम्बन्धसे वे दोनों प्रस्करित होते हैं। हृदयमें प्रिय और अप्रिय शब्द आदि विषयोंका चिन्तन करके ही प्राणस्पन्दन और वासना दोनों आविर्भत होते हैं: इसलिये विषय ही उन दोनोंका बीज (कारण ) है । जिस प्रकार मलके उच्छेटसे बक्ष तत्काल नष्ट हो जाता है. उसी प्रकार विषयचिन्तनका परित्याग करनेसे प्राणस्पन्दन और वासना--दोनों ही तत्काल समूल नष्ट हो जाते हैं । रघनन्दन ! जीवात्मा ही अपनी धीरताका परित्याग करके अपने संकल्पसे विषयरूप-सा बनकर चित्तका बीजरूप हो जाता है, ऐसा जानो । जिस प्रकार तिल तेलसे रहित नहीं है, उसी प्रकार जीवात्मासे रहित कोई भी विषय नहीं है; क्योंकि जीवात्मा सब विषयोंमें व्यापक है। इसलिये बाहर और भीतर कोई भी पदार्थ जीवात्मासे अलग नहीं है । अपने संकल्पसे चेतन जीवातमा ही प्रस्करित होता हुआ खुयं पदार्थको देखता है । जिस तरह स्वप्नमें अपना मरण और भिन्न देशमें स्थिति-दोनों अपने संकल्पसे ही होते हैं, उसी तरह जाग्रत्कालीन पदार्थ भी जीवात्माके संकल्पसे ही होते हैं । रघनन्दन ! जिस विवेक-अवस्थामें अपने पारमार्थिक खरूपका अनुभव होता है, वह अपने संकल्पसे हुआ ख़ख़रूपानुमन भी जगजाल (ख़प्तके सहरा ) ही है: क्योंकि सम्बदानन्द ब्रह्म अनुभव करनेवाला, अनुभव करने योग्य और अनुभव-इन तीनोंसे ही रहित है; अतः उस अनुभवको जगजाल कहना उचित ही है। जैसे बालकको अपने संकल्पसे ही प्रेतका और मनुष्योंको स्थाणुमें पुरुषका भ्रम होता है, वैसे ही संकल्पसे उत्पन्न भ्रमसे ही चेतन जीवात्माकी पदार्थरूपता होती है: वास्तवमें नहीं । यह भ्रान्तिज्ञान मिथ्या है । वह यथार्थ परमात्मज्ञानसे उसी प्रकार विळीन हो जाता है.

जिस प्रकार रज्जु और चन्द्रके निर्दोष दर्शनसे रज्जुमें सर्प-घान्ति और एक चन्द्रमें दो चन्द्ररूपोंकी भ्रान्ति विक्रीन हो जाती है । पहले देखा हुआ या न देखा हुआ जो पदार्थ इस जीवात्माको भासता है, विद्वान्को उसे विवेक-वैराग्यरूप प्रयत्नद्वारा मिथ्या समझकर उसका बाध कर देना चाहिये । इस जङ जगत्रू ए दश्यका बाध न करना ही इस बड़े भारी संसारके साथ सम्बन्ध जोड़ना है । यही बन्धन है तथा इस संसारके सम्बन्धसे रहित होना ही भोक्ष है—यह महात्माओंका अनुभव किया हुआ निश्चय है; क्योंकि इस जङ दृश्य जगत्का चिन्तन ही जन्मक्रप अनन्त दु:खका हेतु है और उस दृश्य-चिन्तनसे रहित होकर सिच्चदानन्द परमात्मामें स्थित रहना ही पुनर्जन्मरहित अक्षय सुखका हेतु है ।

वासनारहित होनेके कारण अपनी आत्मामें जब किसी पदार्थकी भावना नहीं रहती और वह परमात्माके खरूपमें अचल स्थित रहता है, तब जडतासे रहित, विशाल एवं विश्वत यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है। इसिंठिये ज्ञानवान् फिर कभी संसारमें छिप्त नहीं होता । समस्त वासनाओंका अत्यन्त अभाव होनेपर निर्विकल्प समाधिसे परम आनन्दरूप परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है। संसारके चिन्तनसे रहित योगीलोग उसी असीम आनन्दमें नित्य स्थित रहते हैं । इसलिये संसार-चिन्तनसे रहित योगी चलते, बैटते, स्पर्श करते और सँघते हुए भी चिन्मय अक्षय आनन्दसे पूर्ण और सुखी कहा जाता है । श्रीराम ! यह जीवात्मा जिसकी भावना करता है, उसी रूपमें तत्काल परिणत हो जाता है। अज्ञानकी भूमिकाओंसे मुक्त न होनेके कारण जीवात्मा दीर्घकाल बीत जानेपर भी अपना वास्तविक खरूप नहीं प्राप्त कर पाता । जीवात्मा ब्रह्मका अंश है, अतः एकमात्र सचिदानन्द ब्रह्म ही इस जीवात्माका कारण कहा जाता है। श्रीराम! सत्ताके दो रूप हैं---एक तो अनेक

आकारवाळी व्यावहारिक सत्ता और दूसरी एक रूप-वाळी वास्तविक सत्ता । अब उनका विभाग सनो । घटादि रूपोंके विभागसे जो घटत्व, पटत्व, त्वत्व, मत्त्व आदि उपाधिभृत सत्ता कही जाती है, वह नानाकृति व्यावहारिक सत्ता है। जो विभागसे रहित, सत्तारूपसे व्याप्त समानभावसे स्थित वास्तविक सत्ता है, वह एक-रूपा वास्तविक सत्ता है। जो दश्यरूप विशेषतासे रहित, निर्लेप और केवल सत्-खरूप अद्वितीय महान् वास्तविक सत्ता है, उसीको विद्वान परमपद कहते हैं। वास्तवमें सत्ताका रूप नाना आकारके रूपमें कभी नहीं है: क्योंकि वह कायम नहीं रहता; अतः वह सत्यरूप नहीं हो सकता । सत्ताका जो विश्वद्ध एकरूप वास्तविक खरूप है, वह कभी नष्ट नहीं होता और न कभी छप्त ही होता है। वह नित्य विज्ञानानन्दखरूप होनेसे सदा कायम रहता है। उसका अभाव कभी नहीं होता। किंत जो विभिन्न पदार्थोंको उत्पन्न करनेवाळी विभाग-कल्पना नानारूपताका कारण देखी जाती है, वह विशुद्ध पदरूपा कैसे हो सकती है।

श्रीराम! सत्ता-सामान्यकी चरम अवधिरूप जो करूपनाओंसे और आदि-अन्तसे रहित परमपद है, उसका और कोई कारण नहीं है; क्योंकि वही सकका परम कारण है। जिस परमपदमें सम्पूर्ण सत्ताएँ विठीन हो

जाती हैं, उस निर्विकार परमपदमें स्थित पुरुष इस द:खमय संसारमें कभी नहीं आता । और वहीं वास्तवमें परम पुरुषार्थी है । वह परमात्मा ही समस्त कारणोंका कारण है, उसका कोई दूसरा कारण नहीं है । वही सम्पूर्ण सारोंका सार है, उससे बढ़कर दूसरी सारभूत वस्तु नहीं है। जैसे तालावमें तटस्थ वृक्ष प्रतिबिम्बित होते हैं, वैसे ही उस असीम चिन्मय परमात्मारूप दर्पणमें ये सब पदार्थ प्रतिबिम्बित होते हैं। उसी आनन्द-समुद्र परब्रक्षसे सभी प्रकारके सुख प्रतिविभिन्नत होते हैं। उस आनन्दमय परमात्मामें ही सम्पूर्ण संसार उत्पन्न होता है, स्थित रहता है, बढ़ता है और विळीन हो जाता है। वह परब्रह्म भारीसे भी भारी, हलकेसे भी हलका, स्थूलसे भी स्थूल और सुक्ष्मसे भी सुक्ष्मतम है । वह दूरसे भी दूर, निकटसे भी निकट, छोटेसे भी छोटा और बडेसे भी अत्यन्त बडा है तथा सबका प्रकाशक होनेसे ज्योतियोंका ज्योति है । वह सम्पूर्ण वस्तुओंसे रहित और सर्ववस्तु-रूप है, वहीं सत् और असत् है, वहीं दश्य और अदस्य है, वह अहंतासे रहित और अहंखरूप है। श्रीराम ! वास्तवमें वही विश्वाद जरारहित परमात्मतत्त्व है । उसकी प्राप्ति होनेपर चित्त परम शान्त हो जाता है । (सर्ग ९१)

#### 

#### तत्त्वज्ञान, वासनाक्षय और मनोनाघसे परमपदकी प्राप्ति तथा मनको वद्यमें करनेके उपायोंका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रधुनन्दन ! जवतक मन विकीन नहीं होता, तवतक वासनाका सर्वथा विनाश नहीं होता और जवतक वासना विनष्ट नहीं होती, तवतक चित्त शान्त नहीं होता । जवतक परमात्माके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान नहीं होता, तवतक चित्तकी शान्ति कहाँ और जवतक चित्तकी शान्ति नहीं होती, तव-तक परमात्माके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान नहीं होता । जब-

तक वासनाका सर्वथा नाश नहीं होता, तवतक तस्व ज्ञान कहाँसे होगा और जवतक तस्वज्ञान नहीं होता, तवतक वासनाका सर्वथा विनाश नहीं होगा । इसिल्ये परमात्माका यथार्थ ज्ञान, मनोनाश और वासनाक्षय— ये तीनों ही एक दूसरेके कारण हैं । अतः ये दुस्साध्य हैं, किंतु असाध्य नहीं । विशेष प्रयस्न करनेसे ये तीनों कार्य सिद्ध हो सकते हैं । श्रीराम ! विवेकसे युक्त पौरुष प्रयत्नसे मोगेच्छाका दूरसे ही पिरियाग करके इन तीनों साधनोंका अवलम्बन करना चाहिये । यदि इन तीनों उपायोंका एक साथ प्रयत्नपूर्वक भली प्रकार बार-बार अभ्यास न किया जाय तो सैकड़ों वर्षोंतक भी परमपदकी प्राप्ति सम्भव नहीं । किंतु महाबुद्धिमान् श्रीराम ! वासनाक्षय, परमात्माका यथार्ष ज्ञान और मनोनाश—इन तीनोंका एक साथ दीर्घकालक प्रयत्नपूर्वक अभ्यास किया जाय तो ये परमपदरूप फल देते हैं । \* इन तीनोंका चिरकालक प्रयत्नपूर्वक अभ्यास करनेसे अस्यन्त दढ़ हृदयप्रन्थियाँ नि:शेष-रूपसे ट्रन्ट जाती हैं ।

श्रीराम ! यह संसारकी दृढ़ स्थिति सैकडों जन्म-जन्मान्तरोंसे मनुष्योंके द्वारा अभ्यस्त है; अत: चिरकाल-तक अभ्यास किये बिना वह किसी तरह भी नष्ट नहीं हो सकती। इसलिये चलते-फिरते, श्रवण करते, स्पर्श करते, सूँघते, खड़े रहते, जागते, सोते—सभी अवस्थाओंमें परम कल्याणके लिये इन तीनों उपायोंके अभ्यासमें लग जाना चाहिये । तत्त्वज्ञोंका मत है कि वासनाओंके परित्यागके समान ही प्राणायाम भी एक उपाय है। इसलिये वासना-परित्यागके साथ-साथ प्राण-निरोधका भी अभ्यास करना आवश्यक है। वासनाओंका भली-भाँति परित्याग करनेसे चित्त भूने हुए बीजके समान अचित्तरूप हो जाता है और प्राणस्पन्दके निरोधसे भी चित्त अचित्तरूप हो जाता है; इसलियें तुम जैसा उचित समझो, वैसा करो । चिरकाळतक प्राणायामके अभ्याससे, योगाभ्यासमें कुशल गुरुद्वारा बतायी हुई युक्तिसे, खस्तिक आदि आसनोंकी सिद्धिसे और उचित भोजनसे प्राण-स्पन्दनका निरोध हो जाता है। परमात्मा-

के खरूपका साक्षात अनुभव होनेपर वासना उत्पन्न नहीं होती। आदि, मध्य और अन्तमें कभी पृथक न होनेवाले एकमात्र सत्यखरूप परमात्माको भलीभाँति यथार्थरूपसे जान लेना ही ज्ञान है । यह ज्ञान वासनाका सर्वथा विनाश कर देता है तथा अनासक्त होकर व्यवहार करनेसे. संसारका चिन्तन छोडनेसे और शरीरको विनाशशील समञ्जनेसे वासना उत्पन्न नहीं होती । जिस प्रकार पवन-स्पन्दके शान्त हो जानेपर आकाशमें धूळि नहीं उठती, वैसे ही वासनाका विनाश हो जानेपर चित्त विषयोंमें नहीं भटकता । बुद्धिमान् पुरुषको एकामचित्तसे बारंबार एकान्तमें बैठकर प्राण-स्पन्दके निरोधके लिये विशेष यत्न करना चाहिये । जिस प्रकार मदमत्त दुष्ट हाथी अङ्कराके बिना दूसरे उपायसे वशमें नहीं होता, उसी प्रकार पवित्र युक्तिके बिना मन वशमें नहीं होता । अध्यात्मविद्याकी प्राप्ति, साध-संगति, वासनाका सर्वथा परित्याग और प्राणस्पन्दनका निरोध-ये ही युक्तियाँ चित्तपर विजय पानेके लिये निश्चितरूपसे दढ़ उपाय हैं । 🕇 इनसे तत्काल ही चित्तपर विजय प्राप्त हो जाती है । उपर्यक्त इन चार यक्तियोंके रहते जो पुरुष हठसे चित्तको वशीभूत करना चाहते हैं, उनके सम्बन्धमें मेरा यही मत है कि वे दीपक-का परित्याग करके अञ्चनींसे अन्धकारका निवारण करना चाहते हैं । उपर्युक्त इन चार युक्तियोंको त्यागकर जो परुष चित्त या चित्तके निकटवर्ती अपने शरीरको स्थिर करनेके लिये यल करते हैं, उन हठ करनेवाले पुरुषोंको विनेकी लोग हठी समझते हैं।

(सर्ग ९२)

वासनाक्ष्यविज्ञानमनोताद्या महामते । समकालं चिराम्यस्ता भवन्ति फलदा सुने ॥
 (योगवा॰ उप० ९२ । १७)

<sup>†</sup> अव्यात्मविद्याधिगमः साधुसंगम एव च । वासनासम्परित्यागः प्राणस्पन्दिनरोधनम् ॥ एतास्ता युक्तयः पुष्टाः सन्ति चित्तजये किल । (योगवा॰ उप० ९२ । ३५-३६)

### विचारकी प्रौढ़ता, वैराग्य एवं सद्गुणोंसे तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति और जीवनमुक्त महात्माओंकी स्थितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---श्रीराम ! किंचिन्मात्र विवेक-प्रवेक विचारसे जिसने अपने चित्तका निग्रह कर लिया, उसने जन्मका फल पा लिया। यदि हृदयमें इस विचाररूपी कल्पवृक्षका कोमल अङ्कर भी प्रकट हो जाय तो वही अङ्कर अभ्यासयोगके द्वारा सैकड़ों शाखाओंमें फैल सकता है। विवेक-वैराग्यसे जिसका विचार कुछ दृढ़ हो गया है, उस पुरुषका शान्ति, समता, क्षमा, दया आदि पवित्र गुण उसी प्रकार आश्रय लेते हैं, जिस प्रकार जलसे परिपूर्ण सरोवरका पक्षी और मत्स्य, कच्छप आदि आश्रय लेते हैं । भलीभाँति परमात्मविपयक विचार करनेसे जिसे परमात्माके खरूपका साक्षात्कार हो गया है ऐसे ज्ञानी महापरुषको अविद्यासे उत्पन्न अत्यन्त रमणीय और विशाल वैभव भी आकृष्ट नहीं कर पाते । परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे जिसकी बुद्धि विशुद्ध हो गयी है, उस महात्माका यहाँके विषय, मानसिक वृत्तियाँ, आधि और व्याधि-ये सब क्या कर सकते हैं अर्थात वे उसे तनिक भी विचलित नहीं कर सकते । जिसने ज्ञानकी चतुर्थ भूमिका प्राप्त कर छी है और जिसने जाननेयोग्य परमात्माके खरूपका अनुभव कर लिया है, उस धीर-बीर ज्ञानी महात्मा पुरुषपुर विषय तथा इन्द्रियरूपी डाक् क्या कभी आक्रमण कर सकते हैं ? जिस परुषका अन्त:करण चलते-फिरते या बैठते, जागते या सोते---इन सभी अवस्थाओंमें विवेकपूर्ण ब्रह्मविचारसे युक्त नहीं रहता, वह मृतकके समान है। अज्ञानरूपी अन्धकारका हरण करनेवाले परमात्मविषयक विचारसे तत्काल ही विश्रद्ध परमपदरूप परमात्माका प्रत्यक्ष अनुभव हो जाता है-ठीक उसी प्रकार जैसे प्रकाशमान दीपकसे वस्त प्रत्यक्ष दिखायी पड़ती है तथा परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे सम्पूर्ण द:खोंका उसी प्रकार अत्यन्त अभाव हो जाता है, जिस प्रकार सूर्यके उदयसे अन्धकारका अत्यन्त अभाव हो जाता है । क्योंकि जब परमात्मविषयक यथार्थ ज्ञान पूर्णतया प्राप्त हो जाता है, तब जानने योग्य ब्रह्मके स्वरूपकी प्राप्ति अपने-आप ही

उसी प्रकार हो जाती है, जिस प्रकार सूर्यका उदय हो जानेपर भूमण्डल्पर विशुद्ध प्रकाश उसी क्षण अपने-आप अनायास ही हो जाता है। जिस सत्-शास्त्रक विवेक-पूर्वक विचारसे सचिदानन्द परमात्माके खरूपका यथार्ष अनुभव हो जाता है, वही ज्ञान कहा जाता है और वह ज्ञान ज्ञेयखरूप परमात्मासे भिन्न नहीं है—परमात्माका स्वरूप ही है।

श्रीराम ! पण्डितलोग विवेकपूर्वक परमात्मविषयक विचारसे उत्पन्न परमात्मखरूपके अनुभवको ही ज्ञान कहते हैं । उसी ज्ञानके अंदर ज्ञेय उसी प्रकार छिपा रहता है, जिस प्रकार दूधके अंदर माधुर्य छिपा रहता है । सम्यग्-ज्ञानके प्रकाशसे आलोकित पुरुष खयं ज्ञेयखरूप हो जाता है। सम और विश्वद्धखरूप विज्ञाना-नन्दघन परमात्मा ही ज्ञेय कहा जाता है। जिसके अन्तःकरणमें आनन्दका प्राकट्य हो गया है, वह ज्ञानवान् पुरुष किसी भी सांसारिक फँसता । समस्त सङ्गोसे रहित पूर्णकाम जीवनमुक्त ज्ञानी सम्राटकी तरह सदा मस्त रहता है। श्रीराम! ज्ञानी महात्मा पुरुष वीणा-वंशीकी मधुरष्यनि आदि मनोहर शब्दोंमें, कामिनियोंके शृङ्गार-रस-मिश्रित कमनीय गीतोंमें, करताल, गम्भीर मृदङ्ग तथा चित्र-विचित्र कांस्यताल आदि वाद्योंकी ध्वनियोंमें--चाहे ध्वनि रूक्ष हो या मध्र कहीं भी प्रेम नहीं करता । आसक्ति-रहित ज्ञानी पुरुष कोमल कदलीके स्तम्भोंकी प्रक्रव-पश्चियोंसे यक्त तथा देवता एवं गन्धवींकी कन्याओंके अङ्गोंके समान अतिकोमल अवयववाली लताओंसे यक्त नन्दनवनकी क्रीडाओंमें कहीं कभी रमण नहीं करता । जिस प्रकार हंस मरुभूमिमें रमण नहीं करता, उसी प्रकार खाधीन विषयभोगोंमें भी आसक्ति न रखनेवाळा धीर तत्त्वज्ञ किसी भी विषयमें रमण नहीं करता। कदम्ब, कटहल, अंगूर, खखूजा, अखरोट तथा नारंगी आदि फलोंमें; दही, दूध, घी, मक्खन, चावळ आदि भोज्य पदार्थीमें; लेहा (चटनी), पेय (शर्वत) आदि विलास-पूर्ण चित्र-विचित्र छः प्रकारकेरसयुक्त पदार्थोमें, इनके सिवा अन्यान्य फल, कन्द-मूल, शाक आदि भोज्य पदार्थोमें—कहींपर भी वह परमात्माके आनन्दमें तृप्त, आसक्तिरहित ज्ञानी महात्मा पुरुष नहीं फँसता।

धर्मराज, चन्द्र, इन्द्र, रुद्र, सूर्य और वायुके लोकोंको; मेरु, मन्दराचल, कैलास, सह्याद्रि तथा दर्दुर पर्वतोंके शिखरोंको; चन्द्रमाकी चाँदनीको; मणिमुक्तामय रत और स्रवर्ण-निर्मित महलोंको; तिलोत्तमा, उर्वशी, रम्भा, मेनका आदिकी अङ्गळताओंको--किसीको भी वह आसक्ति-रहित ज्ञानी महात्मा देखना भी नहीं चाहता और वह विज्ञानानन्दघन परमात्मामें परिपूर्ण, मान न चाहनेवाला, मौनी महात्मा शत्रुओंके प्रतिकृष्ट व्यवहारको देखकर भी विचलित नहीं होता। जो एक ब्रह्मदृष्टि रखनेवाला तथा विकाररहित समबुद्धि ज्ञानवान् पुरुष है, वह कनेर, मन्दार, कल्हार, कमल आदिमें; कुई, नीलकमल, चम्पा, केतकी, अगर, जाति (मालती) आदि पुष्पोंमें; चन्दन, अगुरु, कपूर एवं कस्तूरी आदिमें; केसर, लौंग-इलायची, कङ्कोल ( शीतलचीनीके वृक्षका भेद ), तगर आदि अङ्गरागोंमेंसे किसीकी भी सुगन्धसे प्रेम नहीं करता। जो सचिद्रानन्द्रघन ब्रह्मके ध्यानमें मग्न है. वह वज्रके भयावह शब्दसे, पर्वतके विस्फोटसे एवं ऐरावत आदि हाथियोंके चिग्घाड़नेसे कम्पित नहीं होता। तीक्ष्ण छरेकी धारोंमें या नवीन कमलोंसे निर्मित राज्याओंमें, सर्य-किरणोंसे प्रतप्त शिलाओंमें या कोमल ललनाओंमें. सम्पत्तियोंमें या उम्र विपत्तियोंमें एवं क्रीड़ाओं तथा उत्सवोंमें विहार करते हुए भी ज्ञानी महात्माको प्रतिकृठ पदार्थींसे तो उद्देग नहीं होता और अनुकुलकी प्राप्तिमं हर्ष नहीं होता । वह भीतरसे सदा अहंता-ममता एवं आसक्तिसे रहित होता है और बाहरसे नि:खार्थमावसे कर्म करता रहता है । जीवनका विनाश करनेवाला तथा जीवनका दान देनेवाला-इन दोनों पुरुषोंको ज्ञानी पुरुष प्रसन्तता एवं मधुरतासे शोभित समदृष्टिसे देखता है । ज्ञानवान् पुरुष देवता और मनुष्य आदि शरीरोंसे

तथा प्रिय और अप्रिय पदार्थोंसे न हार्षित होता है और न ग्लानिका अनुभन करता है अर्थात् अनुकूलमें हार्षित नहीं होता और प्रतिकूलमें ग्लानि और हार्षित नहीं होता और प्रतिकूलमें ग्लानि और विवादके वशीभृत नहीं होता । श्रीराम ! अपने चित्तमें आसक्तिका अभाव और परमात्माके स्वरूपका यथार्थ ज्ञान हो जानेसे तत्त्वज्ञानी पुरुष जगतको मिथ्या समझता है । इसलिये वह किसी भी समय इन्द्रियोंके हारा विषयोंमें रमण नहीं करता; क्योंकि उसकी बुद्धि समस्त मानस पीडाओंसे मुक्त हो चुकी रहती है। किंतु जो तत्त्वज्ञानसे शून्य और शान्तिरहित है एवं परमात्माको प्राप्त नहीं हुआ है, उस वास्तविक स्थितिसे विश्वत मनुष्यको इन्द्रियों तत्काल उसी प्रकार निगल जाती हैं, जिस प्रकार हिंत हरे कोमल पत्तोंको निगल जाती हैं।

रघुनन्दन ! जो विवेकपूर्वक विचारशील है एवं जिसकी एकमात्र सिचदानन्द ब्रह्मके खरूपमें ही स्थिति है और परमात्माके खरूपमें ही जिसको विश्राम प्राप्त हो गया है. उस ज्ञानी महात्माको संसारके संकल्प-विकल्प विचलित नहीं कर सकते—ठीक उसी प्रकार जैसे जलका प्रवाह अचल पहाडको विचलित नहीं कर सकता । समस्त संकल्पोंकी सीमाके अन्तखरूप पदमें जो महानुभाव विश्रामको प्राप्त हो गये हैं, उन परमात्माको प्राप्त हुए महात्माओंकी दृष्टिमें सुवर्णमय सुमेरु पर्वत भी तृणके सदश है अर्थात् कुछ भी नहीं है । उन विशालहृदय महात्माओंकी दृष्टिमें सारा संसार और एक छोटा-सा तृण, अमृत और विष, कल्प और क्षण समान हैं। जिस जड दृश्य संसारका आदि और अन्तमें अस्तित्व नहीं है, उसकी यदि वर्तमान कालमें कुछ कालतक सत्ता प्रतीत हो रही है तो वह जीवात्माका भ्रम ही है। ज्ञानी शरीर, मन, बुद्धि तथा आसक्तिसे रहित इन्द्रियोंसे चाहे कर्म करे या न करे, असङ्ग होनेके कारण कर्मसे लित नहीं होता। महाबाह श्रीराम ! जिस प्रकार कोई भी मनोराज्यकी सम्पत्तियोंके नष्ट होने या न होनेपर, उससे उत्पन्न सुख-दु:खोंसे लिप्त नहीं होता, उसी प्रकार ज्ञानी

महात्मा पुरुष आसक्तिरहित मनसे कर्म करता हुआ भी उससे उत्पन्न सुख-दु:खरूप फलसे लिप्त नहीं होता तथा आसक्तिरहित मनवाला महात्मा पुरुष चक्षुसे विषयोंको देखता हुआ भी, उसका चित्त अन्यत्र— परमात्मामें स्थित होनेके कारण, कुछ नहीं देखता। जिसका चित्त दूसरी जगह तत्परतासे लगा रहता है, वह विषयको नहीं देखता—यह बात बालक भी जानता है । इसलिये आसक्तिरहित मनवाला ज्ञानी महात्मा पुरुष सुनता हुआ भी नहीं सुनता, स्पर्श करता हुआ भी स्पर्श नहीं करता, सूँघता हुआ भी नहीं सूँघता, नेत्रोंको खोळता और बंद करता हुआ भी न उन्हें खोळता और न बंद ही करता है । श्रीराम! आसक्ति ही संसारका कारण है, आसक्ति ही समस्त पदार्थींका हेत् है, आसक्ति ही वासनाओंकी जड है और आसक्ति ही विपत्तियोंका मूल है। अतः आसक्तिके त्यागको ही मोक्ष समझा गया है और आसक्तिके त्यागसे ही मनुष्य जन्म-मरणसे छूट जाता है।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—अखिल संशयरूपी कुहरेका नाश करनेवाले शरकालके वायुरूप महामुने ! सङ्ग (आसक्ति) किसे कहते हैं—प्रभी!यह मुझसे कहिये।

श्रीवासिष्टजीने कहा —श्रीराम ! अनुकूळ और प्रतिकूळ पदार्थोंकी उत्पत्ति और विनाशमें जो हुं। और विवाद रूप विकार उत्पन्न करनेवाळी मिळन वासना है, वही सङ्ग ( आसक्ति ) है —ऐसा ज्ञानीजन कहते हैं। जीवन्युक्त खरूपवाळे तत्त्ववेत्ताओंके पुनर्जन्मना नाश करनेवाळी, हुर्प एवं विवाद दोनोंसे रहित, गुद्ध वासना —आसक्तिरहित चित्तवृत्ति होती है। वह भूने हुए वीजके समान आकृतिमात्र है। उस गुद्ध वासनाका दूसरा नाम असङ्ग ( आसक्तिका अभाव ) जानो। वह तबतंक रहती है, जबतंक प्रारच्य भोगोंका संस्कारस्य देह रहता है। उस गुद्ध वासनासे जो कुळ किया जाता है, वह पुनः संसारमं जन्म-मरणरूप वन्त्रनका कारण

नहीं होता । जो जीवनमुक्त नहीं हैं, जो दीन एवं मृद्धचित्त हैं, उनकी वासना हुई तथा विपादसे यक्त रहती है । वह वासना जन्म-मरणरूप बन्धन देनेवाली होती है । इसी बन्धनकारक वासनाका दूसरा नाम सङ्ग है । यह पुनर्जन्मका कारण है । इस वासनासे जो कुछ किया जाता है, वह केवल बन्धनका ही हेत् होता है। रघुनन्दन! यदि तुम दुःखोंसे घवराते नहीं, सुखोंसे हर्षित नहीं होते और सम्पूर्ण आशाओंसे रहित हो तो तुम असङ्ग ही हो । समस्त व्यवहारोंमें एवं सुख-दु:खकी अवस्थाओंमें समचित्त रहते हुए ही यदि त्रिचरण करते हो तो तुम असङ्ग ही हो । सांसारिक पदार्थोंको तम अपनी आत्मा ही समझते हो और जिस समय न्याययक्त जैसा व्यवहार प्राप्त होता है, उसीके अनुसार शास्त्रानुकूल आचरण करते हो तो तम असङ्ग ही हो । जीवन्मुक्तोंके ज्ञानसे सम्पन्न, इन्द्रियोंको वशमें रखनेवाळा, परमात्माके खरूपका मनन करनेवाळा श्रेष्ट मुनि मान, मद, मारसर्य और चिन्ताज्वरसे रहित होकर स्थित रहता है । श्रीराम ! प्रचुरतर पदार्थोंके सदा रहते हुए भी सबमें समानभाव रखनेवाला तथा बाहर एवं भीतर इन्छा एवं याचना आदि रूप दीनतासे श्रन्य अन्त:करणवाला यह महात्मा एकमात्र अपने वर्णाश्रमोचित खाभाविक क्रम-प्राप्त न्याययुक्त व्यापारसे पृथक दूसरा क्छ भी व्यापार नहीं करता । वर्णाश्रमानुसार परस्परा-प्राप्त अपना जो कुछ भी कर्तव्य है, उसका वह ज्ञानी संसर्ग-सम्बन्ध अर्थात् आसक्ति, अहंता-ममतासे रहित बुद्धिसे खेदशून्य हो अनुष्ठान करता हुआ परमात्मखरूप अपने आत्मामें रमण करता है। जिस प्रकार मन्दराचळ पर्वतसे मथे जानेपर भी क्षीरसमुद्र अपना स्वामाविक श्क्रपन नहीं छोड़ता, उसी प्रकार आपत्ति अथवा उत्तम सम्पत्तिके प्राप्त होनेपर वह महामति तत्त्वज्ञ अपना सहज स्वभाव नहीं छोड़ता । (सर्ग ९३)

उपशाम-प्रकरण सम्पूर्ण

# निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्ध

#### श्रीवासिष्टजीके कहनेपर श्रोताओंका सभासे उठकर दैनिक क्रिया करना तथा सुने गये विषयोंका चिन्तन करना

प्रकरणके अनन्तर अव इस निर्वाण-प्रकरणका श्रवण करो। उसका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर यह मोक्षरूप फल देता है। जिस समय महाराज वसिष्ठजी उस प्रकारके गम्भीर अर्थके प्रतिपादक वचन कह रहे थे, उनके श्रवणके ही आनन्दमें निमग्न श्रीराम मौन होकर स्थित थे; महामुनि वसिष्ठजीकी वाणी और उसके द्वारा प्रतिपादित अर्थीको मनमें धारणकर राजालोग, जो बाह्य विषयोंके विज्ञान एवं शारीरिक चेष्रासे रहित थे. निश्चेष्ट होकर चित्रलिखित मर्तिकी तरह अचल स्थित थे । एवं महामुनि वसिष्ठजी-द्वारा उपदिष्ट वाक्योंका बड़े आदरके साथ श्रोता मुनिगण विचार कर रहे थे, उस समय दिनके चतुर्थ भागमें भेरी और राष्ट्रकी घ्वनि हुई। उक्त घ्वनिसे मुनि भी खर उसी वसिष्ठजीका उन्नत

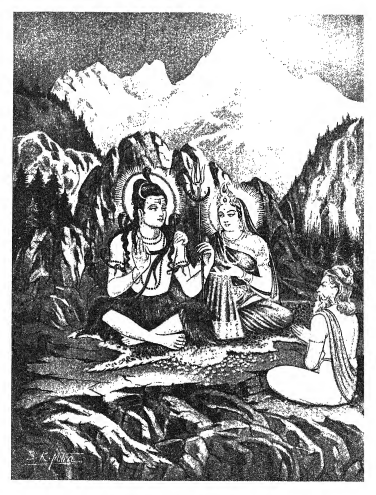
 वैराग्य और मुमुक्षु-व्यवहार नामक प्रकरणोंके बाद जो उत्पत्ति, स्थिति और उपराम नामक तीन प्रकरण कहे गये हैं, उनमें यह बताया गया कि उत्पत्ति खिति और लयके वोधक तथा 'नेति-नेति' इत्यादि स्पसे प्रपञ्चके निषेधक जो वेदान्त-वाक्य हैं, वे अव्यारोपापवाद-न्यायसे परमात्मतत्त्वका ही प्रतिपादन करनेवाले हैं। अतः वासनाक्षय और मनोनाशपूर्वक परमात्म-ज्ञानके द्वारा परमपुरुषार्थकी प्राप्ति करानेमें ही उनका तालर्य है। अब भ्यत्र नान्यत् पश्यति' ( छान्दोग्य० ७।२४।१ )— 'जहाँ परमात्माके सिवा दूसरी किसी वस्तुको नहीं देखता's ·यतो वाचो निवर्तन्ते<sup>१</sup> ( तैत्तिरीय० २।४।१ )—'जहाँसे वाणी उसे न पाकर लौट आती हैं , 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान न बिमेति कदाचन' ( तैत्तिरीय० २।४।१ )—'ब्रह्मके आनन्दको जाननेवाला कमी भयभीत नहीं होता ।' 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वम्' (बृहदा० २।५।१९)—'वह यह ब्रह्म अपूर्व है' इत्यादि श्रतियोंसे सिद्ध तथा पहले बताये गये समस्त साधनोंसे प्राप्त होनेवाले आत्मशानके फलमूत मोक्षके खरूपका बोध करानेके स्त्रिये महर्षि वाल्मीकि निर्वाण-नामक प्रकरणका आरम्भ करते हैं।

गया, जिस प्रकार मेघोंके नादसे मयूरोंका शब्द । धीरेशीरे उस शङ्क ध्वनिके शान्त होनेपर मुनिश्रेष्ठ महाराज
श्रीविसष्ठजी सभामें श्रीरामचन्द्रजीसे यों मधुर बचन कहने
लगे— 'श्रीराम ! गेरी इस वाणीके अर्थको तुमने क्या
उसी तरह श्रहण किया, जिस तरह हंस जलका त्यागकर
दूशको ग्रहण करता है ! तुमको इसे अपनी बुद्धिसे अच्छी
तरह बार-बार विचारकर उसीके अनुसार चलना चाहिये।
समस्त शास्त्रोंके सिद्धान्तको समझकर तुम उदार चित्तसे मेरे द्वारा कथित प्रयोजनकी सिद्धिके लिये असङ्ग होकर
समयानुसार प्राप्त ध्यवहारका परिपालन करो। ।'

स्मासद्गण ! महाराज दशरथ ! श्रीराम ! लक्ष्मण ! तथा अन्यान्य चृपक्षी ! आप सभी आज अपने-अपने नित्यक्रमींका अनुष्ठान करें; क्योंकि आजका दिन प्राय: समाप्त होने जा रहा है । अन्न जो विचार करना शेष है, उसका जन आपलोग प्रात:काल सभामें आर्येगे, तन हमलोग विचार करेंगे ।'

श्रीवास्मीिकजी कहते हैं—भरहाज ! मुनिवर विसिष्ठजीके इस प्रकार कहनेपर वह समा उठ खड़ी हुई । समस्त समाका वदन कमल्की तरह था, अतएव वह विकासयुक्त कमिलिकों सहरा यही था। उस समय अन्यान्य राजाओंने महाराज दशरयकी स्तुति की, श्रीरामचन्द्रजीको नमस्कार किया तथा महर्षि विसिष्ठजीकी विशेषकृपसे स्तुति की । तदनन्तर वे अपने-अपने आश्रममें चले गये । आकाशचारी देवताओंकी वन्द्रना करके महाराज वसिष्ठजी महर्षि विश्वामित्रके साथ आश्रममें जानेके लिये कासकों उठे । दशरण आदि राजा तथा मुक्तियो पानं अनुस्त सम्त्रेण सुनिवर विस्थिती विश्वामित्रके आहा लेकर

## कल्याण



भगवान् गौरीशंकरकी सेवामें विशिष्ठजी ( निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्ध सर्ग २९ )



कोई आकाशकी ओर, फोई असम्पर्का और, कोई राजमन्दिरकी ओर कमण्यसे उत्थित ध्रागेंकी तरह चले गये।
श्रीराम, लक्ष्मण तथा शतुन्नने गुरुवर वसिष्ठजीके आश्रममें
उनके साथ जाकर उनके चरणोंकी मिक्स्प्रेंक पूजा की
और फिर दशरधजीके भवनकी ओर चले गये। अपनेअपने स्थानमें आकर उन सब श्रोताओंने स्नान किया,
देवता और पितरोंकी पूजा की तथा ब्राह्मणों और
अतिथियोंका खागत-सत्कार किया। इन कियाओंसे
निवृत्त होकर उन श्रोताओंने ब्राह्मण आदिसे लेकर नौकरपर्यन्त अपने-अपने परिवारोंके साथ वर्ण-धर्मके कमानुसार
भोज्यपदार्थोंका मोजन किया। दैनिक कियाओंके साथ
सूर्यमगवान्के अस्ताचलकी ओर प्रस्थान करनेपर तथा

रात्रि-कृत्योंके माथ निशाकरके उदित होनेगर कौशेय आसतरणोंसे युक्त शस्याओंपर तथा आसनोंपर बैठकर भूमिपर विहार करनेवाले मुनि, राजा, राजपुत्र तथा महर्षिलोग अल्यन्त आदरपूर्वक गहर्पि वसिष्ठके वदनकमलसे निर्गत संसार-तरणके उपायका एकाग्र चित्तसे यथावत् विचार करने लगे। तदनन्तर प्रहरमात्रमें वे श्रोतागण सुन्दर खप्तसे युक्त निद्राको प्राप्त हुए। श्रीराम, लक्ष्मण एवं शत्रुष्ठ—-इन तीनों भ्राताओंने तीन प्रहरतक महर्षिके उपदेशका निरन्तर विचार किया। उन्होंने केवल आचे प्रहर (दो घड़ी) तक ही नयनोंको सूँदकर उत्तम खप्तसे युक्त तथा क्षणभरमें श्रमका निवारण कर देनेवाली निद्रा प्राप्त की। (सर्ग १)

#### श्रीरामचन्द्र आदिका महाराज वसिष्टजीको सभामें लाना तथा महर्षि वसिष्टजीके द्वारा उपदेशका आरम्भः चित्तके विनाशका और श्रीरामचन्द्रजीकी ब्रह्मस्वताका निरूपण

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं-गात्रिके क्षीण होनेपर श्रीराम, लक्ष्मण तथा शत्रुष्ठ अपने-अपने अनुचरोंके साथ उटकर स्तान, संध्या आदि कमीका अनुष्ठान करके महामृनि श्रीवसिष्टजीके आश्रमपर चले गये । वहाँ उन्होंने संघ्या करके आश्रमसे वाहर निकलते हुए महर्षि वसिष्ठजीके चरणोंमें अर्च्य प्रदानकर प्रणाम किया । क्षणभरमें महर्षि वसिष्ठजीका आश्रम सुनियों, ब्राह्मणों और राजाओंसे तथा हाथी, घोडे, रथ आदि अन्यान्य वाहनोंसे इतना भर गया कि वहाँ तनिक भी अवकाश नहीं रहा । तदनन्तर मुनिश्रेष्ठ महाराज वसिष्टजी उस सेनाके साथ ही श्रीराम आदिसे अनुगत होकर यथासमय दशरथजीके घरपर जा पहुँचे । वहाँपर शीव्रतापूर्वक मिलनेके उत्साहसे संध्या-वन्दनसे निवृत्त हुए महाराज दशरथने आदरपूर्वक दूर मार्गमें ही जाकर महर्षिका प्रजन किया । वे सब श्रोतागण पृथ्पे. मोतियों तथा मणियोंके समहोंसे पहलेकी अपेक्षा पनः अधिक सजायी गयी सभामें प्रविष्ट होकर अपने-अपने

आसर्नोपर बैठ गये । इसके अनन्तर उसी समय पहले दिनके जो आकाशचर, भूचर आदि श्रोता थे, वे सब-के-सव आ गये । एक दूसरेका अभिवादन करके सभा बैठ गयी । तदनन्तर वाक्यरचनामें पटु महामुनि वसिष्ठजी पूर्व प्रकरणके अनुसार ही वाक्यार्थके विज्ञाता श्रीरश्चनन्दनको कहने लगे ।

महाराज विसष्टजीने कहा—श्रीराम ! मैंने कल सुन्दर पद्धितसे जो अत्यन्त गहन अर्थवाला तथा परमार्थ-का बोधक वाक्य कहा था, उसका क्या तुमको स्मरण है ! अब मैं तुम्हारे समझनेके लिये यह और भी शाखत सिद्धिदायक उपदेश करता हूँ, इसे सुनो । श्रीराम ! परमास्मतत्त्रके यथार्थ ज्ञानसे अज्ञानका क्षय तथा वासनाका विनाश हो जानेपर शोकसून्य परमपद प्राप्त हो जाता है । देश, काल और वस्तुसे रहित एक अद्वितीय परम्रद्ध परमारमा ही है । उसके सिवा द्वित्वरूप जगत् तो अज्ञानसे प्रतीत होता है । वास्त्रवर्मे

NOT THE BOTT I AND I HAVE A HAVE A LOCAL PROPERTY OF THE SECOND STATE OF THE SECOND ST

प्रीराम ! जिराका त्रिकाल्यं अस्तित्व नहीं है, उसकी यावहारिक सताका ज्ञान करानेके लिये माया शब्दका प्रयोग किया गया है। वह माया उसका यशार्थ ज्ञान हो जानेसे निस्संदेह विनष्ट हो जाती है।

निष्पाप श्रीराम ! मन, बद्धि, अहंकार तथा इन्द्रिय आदि सब वुळ जडत।रहित एकमात्र चिन्मय परमात्मा ही है। फिर जीवात्मा उस परमात्मासे अलग कैसे रह सकता है, अर्थात वह भी परमात्माका खरूप ही है। जब भोग-तष्णारूपी विषका आवेश जाता है--संसारके विषयभोगोंसे तीव वैराग्य हो जाता है, तब अज्ञान उसी प्रकार नष्ट हो जाता है, जैसे गत रात्रिके अन्धकारके नष्ट हो जानेपर रतींधी भाग जाती है, भली प्रकारसे आलोचित अव्यात्मशास्त्रकपी विचारसे तृष्णाविषरूपी महामारी श्वीण हो जाती है। जैसे विस्तृत आकाशमें अन्यक्त वायु स्थिर है, वैसे ही भावाभावसे रहित हुए तुम उस अत्यन्त विस्तृत परम पदरूप अपने ब्रह्मखरूपमें स्थिर हो। श्रीराम! जब साधारण मनुष्योंको भी अपने कुळगुरुके वचन लग जाते हैं, तच फिर तुम उदार ( विशाल )-तुद्धिको मेरा उपदेश क्यों नहीं लगेगा ! क्योंकि तमने अपनी बद्धिसे मेरे बचनोंको ग्रहण करने योग्य समझ लिया है. अतएव मरे वचन तुम्हारे हृदयको अंदर प्रविध हो जाते हैं। श्रेष्ठ महानुभाव श्रीलम ! में रश्कुल्यको उन्नत करनेवाले तुमलोगोंका सदासे कुल्युक हुँ, इसस्यि तुम गरे द्वारा कहे गये शुभ वचनोंको हृदयमें हास्की तस्ह धारण करों।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा-भगवन् । मैं केवल परम शान्तिका अनुमव कर रहा हूँ और परमानन्द्रभय खरूपमें सुखपूर्वक स्थित हूँ । मुने ! मुझे युह्ररेसे शून्य दिङ्गण्डलकी भाँति भली प्रकार प्रसन्न यह समस्त जगत् वास्तविक सचिदानन्दखरूप दीख रहा है । भगवन् ! मैं संदेहसे, आशारूप नगत्रणासे, राग और वैराग्यसे रहित हैं। नाथ ! मैं अपने आपसे ही अपने उस अविनाशी विज्ञानानन्द्धन खरूपमें स्थित हूँ, जहाँपर अमृतका रसा-खाद भी तणके सदश नीरस होकर उपेक्षणीय हो जाता है। मैं अपने प्राकृत खरूपमें खित हूँ,—खस्य हूँ, प्रसन हूँ । लोक जहाँ विश्राम करते हैं, उस सुखका केन्द्रखरूप मैं हूँ । अतएव में वास्तविक राम हूँ, मैं अपने परमार्थ खरूपको तथा आपको प्रणाम करता हूँ । शुद्ध आत्मामें अज्ञान आदि विकार कैसे आ सकते हैं। सदा ग्रद आत्मा ही सर्वत्र विद्यमान है । सब कुछ आत्मा ही है । यह दूसरा है, यह दूसरा है —अत्यादि असत् कल्पनाएँ कैसे आ सकती हैं। ( 단계 3-15 )

#### देह और आत्माके विवेकका एवं अज्ञानीको देहमें आत्मशुद्धि और विषयोंमें सुख-बुद्धि करनेसे दुःखकी शाप्तिका प्रतिपादन

श्रीयसिष्टजी कहते हैं— महात्राहु श्रीराम ! तुम फिर भी मेरे परम रहस्याय और प्रभावयुक्त वचन सुनो, जिन्हें मैं अतिशय प्रम रखनेवाले तुम्हारे लिये हितकी इच्छासे कहता हूँ । श्रीराम ! जिस अज्ञानी पुरुषकी अज्ञानवश देहमें ही आन्मभावना उत्पन्न हो जाती है, उस पुरुषको इन्द्रियाँ रोषधूर्वक शत्रु बनकर पराजित कर देती हैं । किंतु जिस विवेकी पुरुषकी ज्ञानधूर्वक एकमात्र नित्य परमास्माके खन्दपमं ही स्थिति रहती है, उस निर्दोंप पुरुपकी इन्दियाँ संतोपपूर्वक मित्र बनकर रहती हैं, उसका पतन नहीं कर सकतीं ।\* व्यवहार करते हुए जिस झानी पुरुपको

कठोपनिपद्में भी वताया गया है-- यस्त्विज्ञानवान् भवल्ययुक्तेन मनसा सदा ।
 तस्येन्द्रियाण्यवस्यानि दुधाश्वा इव सार्यः ॥

निन्दनीय भोग्य पढार्थीमें ढोष-दर्शनके कारण निन्दाके सिवा स्ततिवृद्धि उत्पन्न होती ही नहीं, वह पुरुष दृ:खदायी देहमें किसलिये आत्मबुद्धि करेगा ! कभी नहीं करेगा। जैसे प्रकाश और अन्धकार एक दूसरेसे अत्यन्त भिन्न हैं, वैसे ही शरीर और आत्मा एक दूसरेसे अत्यन्त विळक्षण हैं: क्योंकि शरीर जड और मिथ्या है तथा आत्मा चेतन और सत्य है। इसीसे न आत्मा शरीरका सम्बन्धी है और न शरीर ही आत्माका सम्बन्धी, अर्थात परस्पर-विरुद्ध होनेके कारण उनका सम्बन्ध सम्भव नहीं है। भगवन् ! समस्त भावविद्यारोंसे नित्यमक्त एवं निर्छिप्त आत्मा न कभी उत्पन्न होता है और न कभी वित्रष्ट ही होता है. वरं वह सहा-सर्वदा एकरूपसे रहता है। परवरके समान जड, ज्ञानरहित, तुन्छ, कृतन्न तथा विनाशशील इस शरीरका जो कुछ भी होनेवाला हो वह भले ही हो. इससे आत्माकी न तो हानि है और न इससे उसका कोई सम्बन्ध ही है।

विभिन्न दृष्टियेंसे देखनेपर भी सदूप ब्रह्म कभी असदूप नहीं हो सकता, इसी प्रकार सर्वय्यापक जीवारमाका रारीरके साथ तिनक भी सम्बन्ध सम्भव नहीं । जैसे जलमें स्थित कमलपत्रका जलसे किंचिन्मात्र सम्बन्ध नहीं होता, वैसे ही देहमें स्थित जीवारमाका भी दंहसत्ताका साथ किंचिन्मात्र भी सम्बन्ध नहीं है । परमात्माका अच्छी प्रकार साक्षात्कार हो जानेपर परमार्थ सत्यरूप परमालामें ही स्थिति हो जाती है और देहात्मबुद्धिरूप अज्ञान-प्रयुक्त अम नष्ट हो जाता है । देह और आसाके यथार्थ ज्ञानसे देहकी अस्तरा। और आत्माकी सत्ता सिद्ध हो जाती है । सर्भा प्राणियोंचे अविनाशी चेतन रहता ही है, परंतु जीवात्माको इसका मळी प्रकार ज्ञान न होनेके

कारण उसमें कायरता आ गयी है। ऐसे अज्ञानी जीवोंके शरीरसे श्वास उसी प्रकार निकलने रहते हैं, जैसे लोहारकी धौंकनीसे हवा निकलती हैं; अत: उनका जीवन व्यर्थ है । अज्ञान ही आपत्तियोंका स्थान है। मला, बतलाइये तो सही कि चौन-सी आपत्तियाँ अज्ञानीको नहीं प्राप्त होतीं ! अज्ञानीको उप दु:ख और सांसारिक क्षणिक सख भी वार-वार आते और जाते रहते हैं। देह, धन, स्त्री आदिमें आमक्ति रखनेवाले अज्ञानीका यह दष्ट द:ख वामी भी शान्त नहीं होता। इस अनात्ममृत जह देहमें आत्मभात्र कारनेवाले अज्ञानी परुषकी असत्य बोधमयी माया क्या ितनी प्रकार भी नष्ट हो सकती है ! अर्थात् विना ज्ञानके किसी प्रकार नष्ट नहीं हो सकती । उस अज्ञानी प्रस्पका ही जन्म पुन:-पुन: बाल्पन प्राप्त करता रहता है, त्राल्पन दार-बार यीवन प्राप्त करता रहता है, यीवन वार-वार वार्धक्य प्राप्त करता रहता है और वार्धवय बार बार मरण प्राप्त करता रहता है । अज्ञानी पुरुष ही इस जगत्वापी जीर्ण घटीयन्त्र ( रहँट ) में संसारकपी रज्जसे बँधा हुआ कलश-रूप होकर जलमें डुबता और निफलता रहता है। अर्थात् यह अज्ञानी जीव संसारमें वार-वार जन्मता-मरता रहता है । जिस प्रकार पक्षिणियाँ पिंजरसे बाहर निवाल नहीं पातीं. वैसे ही उदरभरणमें अति आसक्तिरूपी बन्धनसे बँघे ज्ञानदृष्टिसे हीन अज्ञानी पुरुषकी बुद्धियाँ अपार संसार-समद्रके पार नहीं जा सकतीं । श्रीराम ! विषयोंकी जो केवल ऊपर-ऊपरसे दिखायी पडनेवाली मधरता. परिणाममें अनर्थरूपता, आधन्तवत्ता, देशतः परिच्छिनता और समस्त अवस्थाओंमें गखरता प्रसिद्ध है, वे सब अज्ञानरूपी बृक्षके ही फल हैं। (सर्ग ६)

यस्तु विज्ञानबान् भवति युक्तेन मनसा सदा।तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सदशा इव सारयेः॥ (कठ०४।३।५,६)

को महा विवेकतीव वृद्धिवाज और अवशीयत - वद्यार माने सक रहता है। उनकी इन्द्रियाँ अकाव**धान सार्यके दुष्ट** घोड़ोंकी सीन बनमें वाल रहती। परंतु को सदा विवेकपुक्त झुड़ियाल और वशर्म किसे हुए मनसे सम्पन्न **रहता है। उसकी** इन्द्रियाँ सावधान सार्यके अच्छे थोड़ोंकी माँति वशर्म रहती हैं।

### अज्ञानकी महिमा और विभृतियोंका सविस्तर वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! मदरूपी चन्द्रके उदित होनेपर मोतियोंसे वेष्टित तथा रत्नोंसे सुशोभित स्त्रियाँ क्षुच्य काम-क्षीरसागरकी तरङ्गके समान जो दिखायी पड़ती हैं, वह केवल अज्ञानकी ही विभूति है। वसन्तऋतुमें भूमिपर वनखण्डोंमें पुष्प कामके दास कामियोंको जो रमणीय दिखायी पड़ते हैं, उसमें भी अज्ञान ही कारण है। गीध, गीदड़, कत्ते आदिके खाने योग्य मांस-पिण्डरूप स्त्रियोंके शरीरोंकी जो चन्द्रमा, चन्दन और कमल्रसे उपमा दी जाती है, वह भी अज्ञानकी ही महिमा है। लारसे आई ओष्टनामक मांसके टुकड़ेकी जो रसायन, अमृत, मधु आदिके साथ उपमा दी जाती है, वह भी अज्ञान ही है। आरम्भमें अज्ञानी छोगोंको अत्यन्त मधुर लगनेवाली, मध्यमें राग-द्वेष आदि द्व-द्वोंसे बाँधनेवाळी एवं अन्तमें शीघ्र नष्ट हो जानेवाळी धनराशिकी जो अभिळाषा की जाती है, वह भी अज्ञान ही है। जिसने अनन्त ब्रह्माण्डरूपी पके हुए फलोंको ग्रास बना लिया है और जो सदा खानेकी चेष्टा करनेवाली जठराग्निसे युक्त है, वह काल कल्पोंतक जो तृप्त नहीं होता, उसमें भी अज्ञानकी ही महिमा है। जीवोंकी जो यौवन-रात्रि चिन्तारूपी पिशाचौंसे उपहत तथा विवेकरूपी चन्द्रमाके उदयसे शून्य, अतएव अन्धकारकी तरह प्रकाशरहित बीत जाती है, वह अज्ञानका ही विलास है। आरम्भकालमें कानोंके संनिद्धित कपोल-प्रदेशको आक्रान्त कर चारों ओरसे निश्चयपूर्वक स्फरणशील जरारूपी बढ़ी विल्ली, जो यौवनरूपी चूहोंका मक्षण करती रहती है, वह भी अज्ञानकी ही महिमा है। प्रतीतिरूपी पृष्पोंसे उज्ज्वल व्यावहारिक सत्तारूपी लता, जिसमें जगतरूपी पछत्र हैं और जो धर्म-अर्थरूपी फल धारण करती है एवं विकसित होती है, इसका कारण भी माया ही है। जिसमें बड़े-बड़े पर्वत ही खंभे हैं, सर्य-चन्द्र ही खिड़िकयाँ हैं, आकाश ही आच्छादन ( छत ) है.

ऐसा जगत्-त्रयरूपी महल जो खड़ा हो जाता है, वह भी मायाकी ही महिमा है। अपनी वासनारूपिणी शलाकाओंसे निर्मित शरीरके भीतर स्थित इन्द्रिय-समृहरूप पिंजरेमें जो जगत्के अन्तर्गत जीवरूपी पक्षी आशारूपी सृतसे बंधा हुआ है, उसमें भी उसका अज्ञान ही कारण है।

संसारद्धपी खल्प जलाशयमें स्फरित होनेवाली सृष्टि-रूपी क्षद्र मछलीको राठ कृतान्तरूपी वृद्ध गीध जो पकड़ लेता है, उसमें भी मायाकी ही महिमा है। परमपदरूप अचल ब्रह्ममें संकल्पसे उत्पन्न असंख्य जगत्रूप जंगलोंके जाल युगान्तरूपी अग्निसे जो दग्ध हो जाते हैं, उसमें भी अविद्या ही कारण है। निरन्तर उत्पत्ति और विनाशसे तथा दुःख और सुखकी सैकड़ों दशाओंसे, इस प्रकार जगस्थिति जो पुन:-पुन: बद्दळती रहती है, उसमें भी अविद्या ही कारण है। वासनारूपी जंजीरोंसे वँधी हुई अज्ञानियोंकी दृढ़ धारणा क्षुमित युगोंके आवागमन तथा कठोर वज्रोंके आवातोंसे भी जो विदीर्ण नहीं होती, इसमें उनकी अविद्या ही कारण है। राग-द्वेषसे होनेवाले उत्पत्ति-विनाशसे तथा जरा-मरणरूपी रोगसे समस्त जंगम जाति जीर्ण-शीर्ण हो गयी है, इसमें उनका अज्ञान ही कारण है । कभी लक्ष्यमें न आनेवाले विलमें रहनेके कारण अदस्य और अपरिमित भोजन करनेवाला काल्रुबपी सर्प निर्मय होकर इस समस्त जगतको जो क्षणभरमें ही निगल जाता है, यह सब मायाकी ही महिमा है । प्रत्येक कल्पकप क्षणमें क्षीण हो जाने-वाले ब्रह्माण्डम्हप प्रस्तुट बुदुबुद, जो भयंकर कालरहपी महासमुद्रमें उत्पन्न और विनष्ट हो जाते हैं, यह भी मायाकी महिमा है । उत्पन्न हो-होकर नष्ट हो जानेवाली प्रतप्त सृष्टिरूपी ये विजिष्टियाँ, जिन्हें चिन्मय प्रमात्माके सकाशसे प्रकाश-शक्ति प्राप्त हुई है, जो प्रकट होती हैं, वह भी मायाकी महिमा है। अनन्त संकल्पोंवाळी समस्त विकागोंसे शून्य विज्ञानानन्द्धन ब्रह्मरूप पदमें आश्वयोंकी पूर्ति करनेवाली ऐसी कौन-सी शक्तियाँ होनेवाली सम्पत्तियाँ या आपत्तियाँ हैं, जो वाल्य-नहीं हैं ! अर्थात् सभी शक्तियों उसमें विद्यमान हैं ! यौवन-जरा-मरणरूपी महान् संताप हैं, जो सुख-द:खकी उस प्रकार सदृह संकल्पोंसे प्राप्त अर्थसमृहसे देदीप्यमान जगत्की ब्रह्ममें जो यह कल्पना है, उसमें भी अज्ञान अज्ञानरूपी गाढ़ अन्वकारकी विभ्तियाँ हैं। ही हेत है । इसलिये श्रीराम ! जो कुछ वार्वार प्राप्त

परम्परारूप संसार-शागरमें गोता लगाना है, वह सब

(सर्ग ७)

#### अविद्याके कार्य मंसारहरूप विष-लता, विद्या एवं अविद्याके खहूप तथा उन दांनोंसे रहित परमार्थ-वस्तुका वर्णन

श्रीनसिष्टजी कहते हैं-श्रीराम ! यह अविधाका कार्य संसार-छता कव और किस प्रकार विकसित हुई, इसका में वर्णन करता हूँ, सुनो ! यह अत्रिधाका कार्य संसार-लता बड़े-बड़े मेर आदि पर्वतम्हप पर्वीसे युक्त, ब्रह्माण्ड-रूपी वचासे आवृत और जनरूपी पत्र, अङ्कर आदि विकासोंसे यक्त है। ये तीनों छोक इसकी देह हैं। इस अविद्यारूपी लतामें प्रतिदिन वृद्धि प्राप्त करनेवाले सुख, द्र:ख, जन्म, मृत्य और ज्ञान तो पाछ हैं और अज्ञान इसका मूळ है। जन्मसे ही अविद्या उत्पन्न होती है और वह बादमें जन्मान्तररूप फल प्रदान करती है। जन्मसे ही वह संसारके रूपमें अपना अस्तित्व ग्राप्त करती है और बादमें स्थितिरूप फल प्रदान करती है। वह अविद्या अज्ञानसे वृद्धि प्राप्त करती है और बादमें अज्ञान-रूप फळ देती है। ज्ञानसे आत्माका अनुभव प्राप्त करती और अन्तमें आत्माका अनुभवरूप फल देती है। प्रतिदिन आकाशमें चारों ओरसे विकसित होनेवाळी चन्द्र, सुर्य आदिके सहित प्रहरूप ज्योतियोंकी जो पंक्तियाँ हैं, वे ही इस सृष्टिरूपा व्याके पुष्प हैं। रघुनन्दन! आकाश-मण्डलको व्याप्तकार स्थित इस लताके ऊपर प्रस्करित नक्षत्र और तारे ही पुष्पोंकी कलियाँ हैं। चन्द्र, सूर्य तथा अग्निके प्रकाश इस लताके पराग हैं। इसी परागसे यह शुभाङ्गी खीके समान छोगोंके मनका आकर्षण करती है। यह छता चित्तरूप हाथीद्वारा प्रकम्पित, संकल्परूप मधर कलनाद करनेवाली कोकिलसे यक्त,

इन्द्रियरूपी साँपोंसे वेष्टित और तृष्णारूपी विश्वासे आच्छादित, चतुर्दश गुवनरूपी वनोंसे शोभित, सात समद्राहरी सन्दर खाइयोंसे आइत एवं श्रीकृप प्रणसमहोंसे शोभित, मनके स्पन्दरूप वायसे कभित, शास्त्रनिषिद्ध कर्मरूपी अजगरसे व्याप्त, खर्गकी शोभारूपी पुष्पमण्डलसे शोभित तथा जीवोंकी जीविकासे पूर्ण एवं अनेक प्रकारके विषयभोगोंकी वासनारूप गन्धोंसे अज्ञोंको उन्मत्त करने-वाळी है। वह अविद्याख्या लता अनेक बार उत्पन्न हो चुकी है और उत्पन्न हो रही है, अनेक बार मर चुकी है और मर भी रही है। वह अतीत कालमें थी और वर्तमान कालमें भी है। वह सर्वदा असत्पदार्थके सहश होती हुई भी सत्य पदार्थके सददा बार-बार प्रतीत होती है तथा नित्य विनष्ट भी होती है । यह अविद्याका कार्य संसार निश्चय ही महती विषमयी छता है: क्योंकि अविचारसे इसका सम्बन्ध होनेपर यह तत्क्षण संसाररूपी विषसे उत्पन्न होनेवाली मुन्छी लाती है और विवेदापूर्वक सत्-अरात्के विचारसे तत्क्षण नष्ट हो जाती है। इसलिये यह विवेकीके लिये तो नए हो जाती है और अविवेकीके लिये स्थित रहती है। यह सृष्टिरूपा छता जलके रूपमें, पर्वतोंके रूपमें नागोंके रूपमें, देवताओंके रूपमें, प्रथिवीके क्यमें,युळोकके रूपमें, चन्द्र, सूर्य और तारोंके रूपमें विस्तृत हो रही है । श्रीराम ! इन समस्त भवनोंमें उत्कृष्ट प्रभाव-से चारों ओर व्याप्त अथवा जीर्णताको प्राप्त हुए क्षद्र तिनकेके रूपमें जो कुछ यह दश्य प्रतीत हो रहा है, उस सबको

~~

अविद्याका कार्य होनेसे विनाहाशील अविद्या ही समझना चाहिये । उसका विनेक-वेराग्यपूर्वक यथार्थ ज्ञानद्वारा विनाश हो जानेपर सिबदानन्यवन परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है ।

श्रीराम ! यहाँ दृश्यरूप जगतुके सम्बन्धसे और कल्पनाओंसे रहित, परम शान्त, सबका आत्मखरूप नेबल एक सचिदानन्दघन परमात्मा ही है। जिस प्रकार जलसे तरहें प्रकट होती हैं, वैसे ही उस परमात्माके संकल्पसे कलारूप प्रकृति प्रकट होती है। यह प्रकृति सत्त्व, रज, तम---त्रिगणमयी है । सत्त्व आदि तीन गुणखरूप धर्मोंसे युक्त प्रकृति ही अविद्या ( माया ) है। यही प्राणियोंका संसार है। इस प्रकृतिसे पार हो जाना ही परमपदकी प्राप्ति है । जो कुछ भी यह दश्य-प्रपञ्च दिखायी पड़ता है, वह सब इसी अविद्याका कार्य होनेसे उसीके आश्रित है। श्रीराम! ऋषि, मुनि, सिद्ध, दिव्य नाग, विद्याधर, देवता-इनको प्रकृतिके सास्त्रिक, अंशखरूप जानो । प्रकृतिका जो शुद्ध सत्त्व-अंश है,वह विद्या है; उस विद्यासे अविद्या उसी प्रकार उत्पन्न होती है, जिस प्रकार जलसे बुद्बुद उत्पन्न होते हैं । और जिस प्रकार बुदुबुद जलमें लीन हो जाते हैं. उसी प्रकार उस विद्यामें ही यह अविद्या विळीन भी हो जाती है । जैसे जल और तरङ्गकी द्वित्वभावनासे ही भिन्नता है, वैसे ही विद्या और अविद्या-दृष्टियोंकी मेदभावनासे ही मिन्नता है, वस्तुतः नहीं । जिस प्रकार परमार्थत: जल और तरङ्की एक-रूपता ही है, उसी प्रकार विद्या और अविद्या भी एक-रूप ही हैं, पृथक नहीं । वास्तवमें तो एक परमात्मासे भिन्न विद्या और अविद्या नामकी कोई नहीं है; अतः विद्या और अविद्या-दृष्टिका परित्याग करनेपर यहाँ जो कुछ अवशिष्ट रहता है, वह परव्रक्ष

परमात्मा ही बास्तवमें विद्यमान है, दूसरा नहीं; क्योंकि न अविद्या नामका परार्थ है और न विद्या नामका ही पदार्थ है इसिलिये यह कल्पना व्यर्थ है । यान्तवमं प्रमारमाको छोड़कर वच रहनेवाला कुछ भी नहीं है; यदि कुछ हे तो वह एकमात्र चिन्मय परमात्मा ही है । जब परमात्मा-के खरूपका यथार्थ ज्ञान नहीं रहता, तब वह अज्ञान ·ही अविद्या कहरनता है और जब यथार्थ ज्ञान हो जाता है, तब बह ज्ञान ही अविद्याक्षय—इस नामसे कहा जाता है । आतप और छायाजी तरह परस्पर-विरुद्ध विद्या और अविद्या दोनोंमेंसे विद्याका अभाव होनेपर अविद्या नामक मिथ्या कल्पना प्रकट होती है, जैसे मूर्यके अस्त हो जानेपर छाया-ही-छाया रह जाती है। श्रीराम ! अविद्याका विनाश हो जानेपर विद्या और अविद्या दोनों ही कल्पनाओंका विनाश हो जाता है। इन दोनोंका अभाव हो जानेपर एक प्राप्तव्य मुखिदानन्द परवद्म ही बच रहता है। जैसे समद्र तरङ्गोंका और निर्मल मणि रश्मियोंका खजाना है, वैसे ही सचिदानन्दवन ब्रह्म ही अनन्त चराचर प्राणियोंका खजाना है । जैसे अनन्त घड़ोंमें एक ही आकाश बाहर-भीतर परिपूर्ण है, उसी प्रकार समस्त जड-चेतन वस्तुओंमें वाहर और भीतर भी एक अविनाशी सत्त वस्तुरूप विज्ञानानन्द्वन परमात्मा ही सदा-सर्वदा परिपूर्ण है। जिस प्रकार अयस्कान्तमणि (चुम्बक) के सकाशमात्रसे जड लोह कियाशील हो जाता है, वैसे ही एकमात्र चिन्सय प्रमात्माक सकाशसे जड देहादि पदार्थ क्रियाशील होते हैं। जगत्के एकमात्र कारण उस चिन्मय परमात्मामें उसकी कल्पनासे ही यह कल्पित दृश्य जगत स्थित है-ठीक उसी प्रकार, जैसे चित्र-विचित्र चञ्चल तरङ-समृह जलमें स्थित है। वास्तवमें अनन्त आकाशकी तरह निराकार चिन्मय परमात्मामें यह (सर्ग ८-९) कळ भी नहीं है।

#### अविद्याम् लक स्थावरयोनिके जीवोंके स्वरूपका तथा विवेकपूर्वक विचारसे अविद्याके नाशका अतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---श्रीराम ! परमात्माके सिवा जो यह स्थावर-जङ्गमदूप जगत् प्रतीत होता है, यथार्थमं वह कुछ भी नहीं है; क्योंकि विवेकपूर्वक विचार करने-पर जैसे रज्जुमें होनेवाले सर्पश्रमसे किमी भी सर्पकी उपलब्धि नहीं होती, उसी प्रकार हृदयके भीतर जो यह देहमें अहंता और बाह्य विषयोंमें ममतान्हपी सम्बन्ध भी होता है, विवेकपूर्वक विचार करनेपर उसकी किसी तरह भी उपलब्धि नहीं होती । जाने विना ही भ्रमसे ब्रह्म ही जगत्के रूपमें प्रतीत होता है, ब्रह्मका अन्छी प्रकार ज्ञान हो जानेपर सम्पूर्ण जड-वेतनकी अन्तिम सीमारूप ब्रह्मकी पाप्ति हो जाती है। अज्ञानी बालककी तरह यह जीवात्मा अज्ञानके कारण चित्तखरूपको प्राप्त हुआ है, इसलिये चित्तके चलनेपर अपने आपको चलता हुआ देखता है, चित्तके स्थिर होनेपर अपनेको भी स्थिर देखता है। यह आत्मा इस तरह अज्ञानसे इस उपद्रवयुक्त चित्तको ही अपना स्वत्रप समझता है। यह चित्त बालक यानी विवेकशून्य है, इसलिये वह चित्तप्राय मनुष्य रेशनके कीड़ेकी तरह अपनेको चित्तगत वासनारूप दीर्घतन्तुओं-से भीतर बाँचता हुआ भी नहीं जानता ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—प्रमो ! अत्यन्त धनीमावकी प्राप्त हुआ अविवेक (अज्ञान) दृक्ष-पहाड़ आदि स्थावर योनियोंको प्राप्त होता हुआ किस प्रकार स्थित रहता है ? यह कृपा करके कहिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन! अमनस्त्र अर्थात् सुपुितको भाँति मनके लयको प्राप्त न हुआ और मनस्त्र अर्थात् मनस्त्र अर्थात् मनस्त्र अर्थात् मनस्त्र अर्थात् मननशीलतासे स्युत हुआ जीवास्मा स्थावर योनिमें साक्षी ( उदासीन )-की भाँति स्थित रहता है। ताल्पर्य यह कि स्थावर योनियों जीवास्माका चित्त न तो सुपुितकी तरह विश्वीन ही होता है और न जंगम प्राणियोंकी तरह विश्वीन ही रहता है; बल्कि मुद्

मनुष्यकी तरह वह वीचकी-सी स्थितिमं रहता है । ज्ञातव्य ब्रह्मको जाननेवाले पुरुषोंमं श्रेष्ट श्रीराम ! उन स्थावर योनियोंमं जीवात्मा विवेकतर् य और दुःखका प्रतीकार करनेमं असमर्थ रहता है; अतः उन स्थावर रारीरोंमं मोश्र अस्यत्व दुर्लभ है, ऐसा मैं मानता हूँ; क्योंकि वहाँ जीवात्मा कर्मेन्द्रियोंसे, ज्ञानेन्द्रियोंके व्यापारोंसे तथा मानस व्यापारोंसे रात्य हुआ केवल सत्तामात्रसे स्थित रहता है । श्रीरामचन्द्रजीनं कहा—ब्रह्मवेत्ताओंमं श्रेष्ठ महर्षे ! जिन स्थावर रारीरोंमं जीवात्मा एकमात्र सत्तास्ट्यसे ही

श्रीरामचन्द्रजान कहा — ब्रह्मवत्ताआम श्रष्ठ महत्व ! जिन स्थावर शरीरोंमें जीवात्मा एकमात्र सत्तारूपसे ही स्थित रहता है, वहाँ मुक्ति दुर्लम हं — ऐसा ही में भी मानता हूँ ।

श्रीवसिष्ठजी बांले -श्रीराम ! बुद्धिपूर्वक विचारने-पर यथार्थ वस्तरूप परमात्माके साक्षात्कारसे चिन्भय सत्ताका जो सबमें समान भावसे अनुभव होता है, वही अविनाज्ञी मोक्षपद है। परमात्मतत्त्वको यथार्थत: जान लेने-पर वासनाओंका जो उत्तम यानी अशेषरूपसे अभाव है, उसे ही सबमें समभावसे सत्तारूप मोक्षपद कहा गया है । ज्ञानी महात्मा पुरुषोंके साथ विचार करके और अध्यात्मयावनासे शाङ्गोंको समज्ञकर सत्ता-सामान्यमें जो निष्ठा होती है, उसी निष्ठाको मुनिलोग परब्रह्म कहते हैं। यही परव्रसकी प्राप्ति है। जिसके भीतर मानस व्यागररूप मनन भलीभाँति लीन हो गया है तथा चारों ओरसे जिसमें वासनाएँ तिरोहित हो गयी हैं. वह जड धर्मवाली स्थावर जीवोंकी सुप्रति सैकडों, जन्म-रूपी द:खोंको देती है। जड खभाववाले ये सभी वृक्ष-पहाड़ आदि स्थावर योनिके जीव सुवृति अवस्थाको प्राप्त हुए-से पुन:-पुन: जन्मके भागी होते हैं । श्रेष्ठ श्रीराम ! जिस तरह बीजोंमें अङ्करसे लेकर पुष्पतक पदार्थ स्थित हैं एवं जिस तरह मिट्टीमें घट स्थित है, उसी तरह स्थावरोंके भीतर भी अपनी वासना स्थित है। वासना, अप्रि, ऋण, त्याधि, राष्ट्र, स्तेह, विरोध एवं विष—ये थोड़-से भी शेप रहनेपर हानि पहुँचाते हैं । जिसका पासना-बीज झानाप्तिसे दग्ध हो गया है और जिसने सबमें समान सत्तारूप परमात्माको प्राप्त कर व्या है, वह महात्मा पुरुष, चाहं सदेह हो या देहसे रहित, पुन: कभी दु:खका मागी नहीं होता ।

श्रीराम ! आत्मदर्शनके विरोधी अञ्चानसे आहत हुई यह चेतनशक्ति संसारस्य अमको जन्म देती है और अञ्चानसे मुक्त होनेपर सम्पूर्ण दुःखोंका विनाश कर देती है । इस आत्मदृष्टिका जो अभाव है, उसीको विद्यान्छोग अविद्या कहते हैं । अविद्या जगत्मि काग्णभूत है, अतः उसीसे सम्पूर्ण पदार्थोंकी उत्पत्ति होती है । स्परहित इस अविद्याका जब यथार्थ झान हो जाता है, तब तुरंत यह उसी प्रकार विनष्ट हो जाती है, जैसे घाममें तुपारके ,परमाणु गळ जाते हैं । दीपकको प्रकाळित करनेपर जिस प्रकार अन्धकार नष्ट हो जाता है, उसी तरह अच्छी प्रकार विचार करनेपर यह अविद्या नष्ट हो जाती है । वास्तवमं यह अविद्या कोई वस्त न होनेसे

असत है और विचार न करनेसे ही दीख पड़ती है। रक्त, मांस तथा अस्थिमय इस देह-यन्त्रमें भी खयं कौन हैं ?' इस प्रकार जब विवेक-प्रवेक विचार किया जाता है, तब देहके किसी भी पदार्थमें मैं-पन सिद्ध नहीं हाता, वरं शरीरका अभाव हो जाता है। अपने अन्त:करणके विवेक-विचारसे आदि-अन्तमें असद्रप इस शरीर और संसारका परिहार कर देनेपर अविद्याका क्षय हो जाता है: फिर शेषमें एक परमात्मा ही रह जाता है । वही वास्तवमें शाश्वत ब्रह्म है । वही वास्तविक पदार्थ और उपादेय है: क्योंकि उसीसे अविद्या निवृत्त हो जाती हैं। 'अविद्या' इस अपने नामसे ही इसके अभावस्वरूपका जान हो जाता है। वास्तवमें अविद्या नामकी कोई वस्तु कहीं भी नहीं है। यह सम्पूर्ण जगत् अखण्ड ब्रह्मसम्बद्धप ही है, जिस ब्रह्मने कार्य-कारणरूप इस सम्पूर्ण जगत्का निर्माण किया है। 'यह सम्पूर्ण जगत् ब्रह्मस्वरूप नहीं है' इस प्रकारका निश्चय ही अविद्याका खळ्प है और 'यह जगत ब्रह्मरूप हैं। यह निश्चय ही उसका विनाश है।

#### परमात्मा सर्वात्मक और सर्वातीत है—इसका प्रतिपादन एवं महात्मा पुरुषोंके रुक्षण तथा आत्मकरयाणके ठिये परमात्मविषयक यथार्थ ज्ञान और प्राण-निरोधकप योगका वर्णन

श्रीवित्तष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! यह अज्ञान अत्यन्त बळवान् है। इसीका दूसरा नाम 'अविद्या' है। वह अन्य असंख्य जन्मोंसे चळा आ रहा है, अतएव वह दढ़ हो गया है। देहकी उत्पत्ति और विनाहामें, बाहर-भीतर—सर्वत्र समस्त इन्द्रियाँ उस अविद्याका ही निरन्तर अनुमव करती हैं, इसळिये वह अविद्या दढ़ हो गयी है; क्योंकि परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान तो किसी भी इन्द्रियका विषय नहीं है। मनसहित छहों इन्द्रियोंका विनाहा हो जानेपर वह सत्खरूप परमात्माका यथार्थ ज्ञान ही कायम रहता है। इन्द्रिय-वृत्तियोंसे अतीत होनेके कारण बह परमात्माका खरूप प्राणियोंको प्रत्यक्ष कैसे हो सकता हैं; क्योंकि प्राणी तो पदार्थोंका अनुभव मन-इन्द्रियोंके द्वारा ही करते हैं। रचुनन्दन! जिस प्रकार परमात्मज्ञानके अभ्यासमें निरत राजा जनक परमात्मतत्त्रको यथार्थरूपमें जानकर भूमण्डलमें विचरण करते हैं, उसी प्रकार तुम भी विचरण करो। भगवान् नारायण जीवोंके कल्याणके लिये विभिन्न लीलाएँ करनेके जिस निश्चयसे पृथ्वी-पर नाना योनियोंमें अवतार लेते हैं, वही निश्चय वास्तविक यथार्थ ज्ञान है। रचुनन्दन! जगदम्बा पार्वतीके साथ रहनेवाले त्रिनेत्र महादेवजीका या रागरहित ब्रह्माका जो निश्चय है, वही निश्चय वास्तिवक है । तुम्हारा भी वहीं निश्चय होना चाहिये । देवगुरू चृहस्पति, ग्रुकाचार्य, सूर्य, चन्द्रमा, वायु, अग्नि, महामुनि नारद, महर्षि पुटरस्य, अङ्गिरा, प्रचेता, मृगु, कतु, अत्रि, ग्रुकदेय तथा अन्यान्य जीवनमुक्त ब्रह्मपि और राजपि महास्ताओंका तथा मेरा भी परमारमाके खरूपके विभयमें जो निश्चय है, वही निश्चय तुम्हारा होना चाहिये ।

श्रीरामजी बोले—भगवन् । ब्रह्मन् । जिस निधयकं कारण ये पूर्वोक्त महाबुद्धिमान् एवं धीर बृहस्पति आदि शोकरहित हुए स्थित हैं, उराका भुन्नसे तास्विक रूपसे वर्णन कीजिये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-समस्त जाननेयांभ्य पदार्थांको यथार्थत: जाननेवाले महाबाद्ध श्रीराम! जो तुमने पूछा है, उसका उत्तर स्पष्टरूपसे सुनो । उनका यही निश्चय है, जो मैं बतला रहा हूँ । श्रीराम ! जो कुछ भी यह भीगरूप संसार-जाल स्थित दिखायी पड़ता है, वह सब निर्मल ब्रह्म ही है। ब्रह्म ही जीवारमा है, चौदह भुवन ब्रह्म ही हैं, आकाशादि भूत भी ब्रह्म ही हैं, मैं भी ब्रह्मखरूप हूँ, मेरा शत्र भी ब्रह्मख्रूरूप है; सन्मित्र, बन्धु-बान्धव आदि भी ब्रह्म-खरूप हैं। तीनों काल भी ब्रह्मखरूप हैं; क्योंकि वे ब्रह्ममें ही अवस्थित हैं । जैसे समुद्र अपने आपमें तरहोंके रूपमें प्रकट होता है, वैसे ही यह सिंदानन्द ग्रह्म अपने आपमें सांसारिक पदार्थ-सम्पत्तिके रूपमें प्रकट होता है । नेत्र-दोषके कारण आकाशमें बिना हुए ही भ्रान्तिसे बृक्षकी प्रतीति होती है, किंतु वास्तवमें वृक्ष नहीं है; इसी तरह ब्रह्ममें जो राग-द्रेष आदि दोप भ्रमसे प्रतीत होते हैं, वं वास्तवमें हैं ही नहीं; क्योंकि ये सब कल्पनामात्र हैं, इसिक्ये संकल्पके अभावसे इनका अत्यन्त अभाव हो जाता है। गमना-गमन आदि सम्पूर्ण कियाएँ भी ब्रह्ममें ही होती हैं; क्योंकि ब्रह्म ही अपने संकल्पसे अद्वितीय सुखरूपमें स्फुरिन होता है, तब उसमें दु:ख और सुख कैसे ? बहा ही खयं ब्रह्ममें तृप्त है, ब्रह्म ही ब्रह्ममें स्थित है, ब्रह्म ही ब्रह्ममें स्फरित होता

है; अनः मैं भी प्रहाले भिन्न नहीं हूँ। क्योंकि घट भी ब्रह्म है, पट भी ब्रह्म है, मैं भी ब्रह्म हूँ, यह विस्तृत जगत् भी ब्रह्मस्टरूप ही है, इसलिये यहाँ ब्रह्मके अतिरिक्त भिष्या राग-वैराग्य आदिकी कल्पना ही नहीं हो सकती।

जिस प्रकार सुवर्णसे आभूपण और जलसे तरङ्ग भिन्न नहीं है, वैसे ही प्रकृति बहानें विना हुए ही प्रतीत होती है, किंतु इहासे भिन्न नहीं है। यह जीवात्मा चेतन है और यह पदार्य जड है-इस प्रकारका मोह अज्ञानीको ही होता है, ज्ञानीको कभी नहीं होता । जिस प्रकार अंचे मनुष्यको जगत् अन्धकाररूप और सदृष्टिवालेको प्रकाशरूप प्रतीत होता है, उसी प्रकार अज्ञानीको यह जगत् दु:खनय और ज्ञानीको सचिदानन्दमय प्रतीत होता है । सदा-सर्वदा सव ओर एकरस स्थित विज्ञानानन्दधन ब्रह्ममें न कोई भरता है और न कोई जीता है। जिस प्रकार महान् सागरके उछिसत होनेपर भी उसमें तरङ्ग आदि न जन्मते हैं और न मरते हैं, उसी प्रकार वस्तुत: ब्रह्ममें प्राणी न जन्मते हैं और न मस्ते हैं । जैसे जलमें तरङ्गोंके रूपमें प्रचुर जल ही स्थित है, वैसे ही अपने अ।पमें जगतकी शक्तिके रूपमें ब्रह्म ही स्थित है । जैसे जलमें जो कण, कणिका, बीचि, तरक्क, फेन और लहरी हैं, वे सब जलखरूप ही हैं, वेसे ही बहामें जो देह, मनका व्यापार, दश्य, क्षय, क्षयका अभाव, भाव-रचना और अर्थ हैं, वे सब ब्रह्मखख्य ही हैं। जिस प्रकार सवर्णसे बनी आभूपणकी विभिन्न आकृति-रचनाएँ सुवर्णसे पृथक् नहीं होतीं, उसी प्रकार ब्रह्मसे उत्पन्न हुई चित्र-विचित्र देहादिकी आकृति-रचनाएँ भी ब्रह्मसे भिन्न नहीं हो सकतीं । अज्ञानियोंको वृथा ही उसमें द्वित्वभावना होती है। गन, बुद्धि, अहंकार, तन्मात्राएँ, इन्द्रियाँ आदि सब ब्रह्मखरूप ही हैं, उससे भिन्न नहीं; अतः ब्रह्मसे भिन्न सुख और दु:खकी भी सत्ता नहीं है । ब्रह्मको ब्रह्म न जाननेसे अज्ञानीके लिये वह प्राप्त होते हुए भी अप्राप्त है, जिस तरह सुवर्णका ज्ञान हुए दिना सुवर्ण प्राप्त हुआ। भी अप्राप्त ही है । ब्रह्मको ब्रह्म जान लेनेपर तब्लूण ही ब्रह्म प्राप्त हो जाता है, जिस प्रकार सुवर्णको सुवर्ण जान लेनेपर तब्ब्लण ही सुवर्ण प्राप्त हो जाता है । कर्म, कर्त्ता, करण, कारण और विकारोंसे रहित खयं समर्थ महान् आस्मा ही ब्रह्म है, यों ब्रह्मज्ञानीलोग कहते हैं ।

'यह देह मैं नहीं हूं' इस प्रकार जब ज्ञान हो जाता है, तब ब्रह्मभावना उत्पन्न होती है। इसीसे देहमें अहं-भाव मिथ्या सिद्ध हो जाता है । उस समय पुरुष देहसे विरक्त हो जाता है। भी एकमात्र ब्रह्मस्वरूप हुँ इस प्रकार यथार्थ ज्ञान होनेपर ब्रह्मभावना प्रकट होती है । उस अपने वास्तविक रूपका यथार्थ ज्ञान होनेपर अज्ञान विलीन हो जाता है। मुझेन दुःख है न कर्म हैं, न मोह है न कुछ अभिलिपित है। मैं एकरूप, अपने खक्रपमें स्थित, शोकशून्य तथा ब्रह्मखरूप हूँ--यह ध्रव सत्य है । मैं कल्पनाओंसे शून्य हूँ, मैं सर्वविध विकारोंसे रहित और सर्वात्मक हूँ; मैं न त्याग करता हूँ और न कुछ चाहता हैं; मैं परवसस्त्रम्हप परमात्मा हूँ, यह ध्रव सत्य है । जिसमें सब कुछ स्थित है, जिससे यह सब उत्पन्न हुआ है, जो यह सब है, जो सब ओर विद्यमान है एवं जो सबका अद्वितीय आत्मा है, वही परब्रह्म परमात्मा है । यह निश्चय है, वही चेतन आत्मा-वह व्यापक, दश्यरहित सिचदानन्द्घन ब्रह्मतस्य ही ब्रह्म, सत्, सत्य, ऋत, ज्ञ इत्यादि नामोंसे सर्वत्र कहा जाता है । विषय-संसर्गरहित, चेतनमात्रखरूप, विशुद्ध, समस्त भूत-प्राणियोंको जाननेवाला, सर्वव्यापक, परम शान्त, सचिदानन्द ब्रह्मका ब्रह्मज्ञानी अनुभव करते हैं। सुषुप्तिके सदश समस्त विकल्पोंसे रहित, परम शान्तरूप, विशुद्ध प्रकाशस्त्ररूप, सांसारिक विषय-सुग्वोंसे अत्युत्तम तथा वासनाओंसे रहित सिचदानन्द ब्रह्म ही मैं हूँ । सुख-द:ख आदि कल्पनाओंसे रहित, निर्मल, सत्य अनुभवस्त्य जो शाश्वत सचिदानन्द ब्रह्मखरूप है, वही मैं हूँ । पर्वत आदि पदार्थ-समुदायके बाहर एवं भीतर सर्वदा समान

सत्तारूपसे व्यापक निर्लेप विज्ञानानन्द्रधन जो परमात्मा है, वहीं में हूँ। जो सम्पूर्ण संकल्पोंका फल देनेवाला, अग्नि-सूर्य-चन्द्र आदि सम्पूर्ण तेजोंका प्रकाशक और प्राप्त करनेयोग्य सम्पूर्ण पदार्थोंकी अन्तिम सीमा है, उस सचिदानन्द्धन परमात्माकी हम उपासना करते हैं। वह चिन्मय परमात्मा बाहर-भीतर----सर्वत्र प्रकाशखरूपसे विद्यमान और अपने आपमें स्थित है; सबके हृदयमें स्थित होते हुए भी उसका अज्ञानके कारण अनुभव नहीं होता; अतः वह दूर न होते हुए भी दूर कहा गया है । उस परमात्माकी हम उपासना करते हैं। जो समस्त संकल्पों, कामनाओं तथा रोष आदिसे रहित है, उस चिन्मथ परमात्माकी हम उपासना करत हैं । उस परमात्मामें यह सारा जगत् प्रतीत होता है, किंतु वास्तवमें इस जगत्तका उसमें अत्यन्ताभाव है तथा वास्तवमें वह है, इसीलिये वह सद्रप है; किंतु वह मन-इन्द्रियोंका विषय नहीं है, इसलिये असदूप है। ऐसे उस एक अद्वितीय निर्गुण-निराकार सचिदानन्द परमात्माको में प्राप्त हूँ। जो शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्य आदि सारे विषय-पदार्थींका प्रकाशक है और वास्तवमें जो उन सब विषय-पदार्थोंसे रहित है, उस परम शान्त चिन्मय परमात्माको मैं प्राप्त हूँ। जो समस्त विभूतियों और महिमाओंसे युक्त प्रतीत होता है, किंतु जो वास्तवमें समस्त विभृतियों एवं महिमाओंसे रहिन है तथा जो मायाके सम्बन्धसे जगत्का कर्ता-सा प्रतीत होने हुए भी वास्तवमें अकर्ता है, उस विज्ञानानन्द्रधन परमात्माको मैं प्राप्त हूँ।

रघुनन्दन ! पूर्वोक्त निश्चयवाले वे सत्पुरुष जीवन्मुक्त महात्मा सत्यखरूष परम शान्त परमपदमें स्थित हो गये थे। वे फूर्लोसे पूर्ण, झुलेके-से आन्दोलनीसे चञ्चल चित्र-विचित्र वनोंकी पंक्तियोंमें एवं मेरु पर्वतकी चोटियों-के ऊपर विचरण करते थे। वे अनेक प्रकारके सदाचारोंके रूपमें इन सभी धर्मोंका ख्वयं अनुष्टान करते थे । इसी प्रकार श्रुति-स्मृतिविहित कर्मीका भी वे कर्तव्य-बुद्धिसे आचरण करते थे । उन तत्त्ववेत्ता महा-पुरुषोंका मन अत्यन्त कमनीय कञ्चन और कामिनीके प्राप्त होनेपर हर्ष और चञ्चलता आढि विकारोंको नहीं प्राप्त होता था । वे सुखकी प्राप्ति होनेपर हर्षित और दु:खकी प्राप्ति होनेपर खिन्न नहीं होते थे। श्रीरामजीने पृछा---ब्रह्मन् ! अब कृपाकर मुझे यह बतलाइये कि प्राणवायकी गतिके अवरोधसे वासनाका विनाश हो जानेपर जीवन्मक्त-पदमें परम शान्ति कैसे मिलती है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा--श्रीराम ! संसार-सागरसे पार उत्तरनेके साधनका नाम ही 'योग' है । उस चित्तको शान्त करनेवाले साधनको तम दो प्रकारका समझो । इसका प्रथम प्रकार परमात्माका यथार्थ ज्ञान है, जो संसारमें प्रसिद्ध है और द्वितीय प्रकार प्राण-निरोध है. जिसे मैं आगे बता रहा हूँ; सुनो ।

श्रीरामचन्द्रजीने पृछा---गुस्वर ! योगके इन दोनीं प्रकारके साधनोंमें कौन-मा लरल और अप्टरहित उत्तम साधन है, जिसके जाननेसे विक्षेप फिर वाधा नहीं पहुँचाता ?

श्रीविमप्रजीन कहा--श्रीराम ! यद्यपि शास्त्रींस

विषयक ज्ञान और प्राणनिरोध ) कहे गये हैं, तथापि इस 'योग' राष्ट्रकी प्राणिनरोधके अर्थमें ही अधिक प्रसिद्धि है। संसार-सागरसे पार उतरनेकी पद्धतिमें एक योग ( प्राण-निरोध ) और दूसरा ज्ञान-ये दोनों एक फल देनेवाले समान उपाय शास्त्रोंमें बतलाये गये हैं। किसीके लिये योगका साधन असाध्य-सा है और किसीके लिये परमात्मविषयक ज्ञानका साधन असाध्य-सा है; परंत मैं तो परमात्मविषयक ज्ञानके साधनको ही ससाध्य मानता हूँ। यह प्राणनिरोधरूप योग दंश, काल, आसन, प्राणायाम, धारणा, ध्यान आदि उपायोंसे सिद्ध होता है; अतः वह सुसाध्य नहीं है। किंतु साधकको सुसाध्यता और दु:साध्यताका विचार नहीं चाहिये । खुकुलतिलक ! ज्ञान और योग-ये दोनों ही उपाय शास्त्रोक्त हैं। इन दोनोंमेंसे सब ज्ञानोंसे परे जाननेयोग्य विद्युद्ध ज्ञान तुम्हें पहुले बतलाया जा जुका है। अब तुम यह योग सुनो, जो प्राण और अपानके निरोधके नामसे प्रसिद्ध है, तथा देहरूपी ग्रहाका दढ़ ाश्रय करनेवाळा, ऑणमाडि अनन्त सिद्धियोंको देन-वाला और परमार्थ-ज्ञान प्रदान करानेवाला है। (सर्ग ११--१३)

'योग' शब्द्से उपर्युक्त दोनों ही प्रकार (परमात्म-

देवसभामें वायसराज अञ्चण्डका बृत्तान्त सुनकर महर्षि वसिष्ठका उसे देखनेके लिये मेरुगिरिपर जाना, मेरु-शिखर तथा 'चूत' नामक कल्पतरूका वर्णन, वसिष्ठजीका स्रशुण्डसे मिलना, भुशुण्डद्वारा उनका आतिथ्य-सत्कार, वसिष्ठजीका भुशुण्डसे उनका ब्रचान्त प्रछना और उनके गुणोंका वर्णन करना

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---वत्स राम ! प्रवेवर्णित उस अनन्त परमात्माके किसी एक अंशमें मरुखलमें प्रतीत होनेवाली मृगतृष्णाकी भाँति यह ब्रह्माण्ड वर्तमान है। उस ब्रह्माण्डमें सृष्टिकी उत्पत्तिके कारण तथा पूर्वकृत कर्मात्सार प्राणिसगृहकी रचनामें संलग्न कमल्योनि ब्रह्मा पितामहरूपसे स्थित हैं। उन्हीं ब्रह्मदेवका में एक

सदाचारसम्पन मानसपुत्र हूँ । मेरा नाम वसिष्ठ है । में ध्रवद्वारा धारण किये गये सप्तर्षिमण्डलमें वैवखत मन्वन्तर-पर्यन्त निवास करता हूँ । एक समयकी बात है, में खर्मलोक्समें देवराज इन्द्रकी सभामें बैठा हुआ था। वहाँ देवर्षि नारद आदि भी विराजमान थे। वे चिरजीवियोंकी कथा धुना रहे थे। मैंने भी वह कथा द्वनी थी । उस समय किसी कथा-प्रसङ्गके अध्यस्पर मुनिवर शातातप, जो मितभाषी, गानी और अगाध बुद्धिसम्पन्न थे, कहने छगे—''मेहगिरिके ईशानकोणयें



पक्करागमणिसे युक्त एक बहुत ऊँचा शिखर है । उसकी चोटीपर एक अस्यन्त शोभाशाळी कल्पतरु है, जो 'चूत' नामसे विख्यात है । उस कल्पतरुके ऊपरी भागकी दाहिनी शाखामें एक कोटर है, जो चाँदीके समान क्षेतवर्णकी छताओंसे आच्छादित है । उस कोटरमें एक घोंसळा विद्याना है । उस घोंसळेंमें एक परम ऐश्वर्यशाळी कीआ निवास करता है । उस बोतराग वायसका नाम भुशुण्ड है । देवगण ! वह वायसराज मुशुण्ड इस जगत्में जिस प्रकार चिरकाळसे जी रहा है, वैसा चिरजीवी तो खर्गळोकमें न कोई हुआ है और न होगा ही । वह दीघांयु तो है ही, साथ ही रागरहित, ऐश्वर्ययुक्त, शान्त और स्थर है । वह काळकी गतिका पूर्ण काता है ।"

गवन ! इस प्रकार जब कथाका समय समाप्त हुआ और सभी देवता अपने-अपने वासस्थानको चले गये, तव में क़त्रहलवश उस भग्नण्ड पक्षीको देखनेके लिये चल पड़ा। फिर तो तरंत ही मैं मेरुगिरिके उत्तम शिखरपर जा पहुँचा, जहाँ वह मुश्चण्ड नामक कौआ रहता था । वह विशास शिखर पद्मरागमणिसे निर्मित था । वहाँ इरते हुए गङ्गाजीके इरनोंके शब्द गूँज रहे थे। उसके लताक ओंमें देवता विराजित थे। गन्धवींकी गीत-ध्वनिसे वह अत्यन्त रमणीय लग रहा था और वहाँ शीतल-मन्द-सुगन्ध नायु नह रही थी । उसी शिखरपर मैंने 'चन' नागक कल्पवृक्षको देखा । वह देवता, किंतर, मन्त्रवं एवं विद्याधरोंसे युक्त, ब्रह्माण्डकी तरह विस्तृत, असीम तथा दसों दिशाओं और आकाशको व्यात किये हुए था । वह सब ओरसे पुण्पों, फलों और कोगळ पळुत्रोंसे आच्छादित था । उसके प्रष्पोंसे सबको शाह्याद प्रदान करनेवाले पराग झड़ रहे थे, जिनसे उसकी अत्यन्त विचित्र शोभा हो रही थी। वहाँ मैंने देखा, अनेक जातिके पक्षी उस वक्षके तने और शाखाओंकी संधियोंमें, लताओंसे आवृत शाखाग्रभागोंमें, टता-पत्रोंमें, गाँठोंमें और पुष्पोंमें घोंसले बनाकर उनमें छिपे हुए बैठे थे। वहाँ मैंने ॐकार और वेदके भित्रसत बहाकि वाहन हंसोंके बचोंको भी देखा, जिन्हें ब्रह्मविद्याकी विधिवत शिक्षा प्राप्त हो चुकी थी एवं जो सानवेदका गान करनेवाले थे । तत्पश्चात् मैंने अग्निदेवके वाहन शकोंको देखा। उनके शरीरका रंग शक्क, विचलका और नील मेघके समान था तथा कोई-कोई यज्ञवेदियोंपर बिछाये गये हरित वर्णके कुश-लताओंके दलोंकी माँति हरे रंगके भी थे। देवगण सदा उनका दर्शन करते थे। वे मन्त्रोंका उच्चारण कर रहे थे। अनकी बोली स्वाहाकारकी-सी जान पडती थी। वहाँ मयूरोंके बन्चे भी थे, जिनकी शिखाएँ अग्नि-शिखा-सी उदीह थीं, जिनके पर जगजननी पार्वती (अपने जुड़ेमें

बाँधनेके छिये ) सँभाळकर रखती थीं तथा जो स्कत्दद्वारा विस्तारित शिव-सम्बन्धी सम्पूर्ण विज्ञानोंके विशेष जानकार थे ।

इस प्रकार ज्यों ही मेरी दृष्टि उस वृक्षकी दृष्टिनी वाखाले एकान्त कोटरपर पड़ी, त्यों ही मैंने देखा कि वहाँ बहुत-से कौए बैठे हुए हैं और उनके बीचमें ऐक्षर्यशाळी र्वं अत्यन्त उन्नत शरीरवाळा वायसराज सुगुज्ड किराजमान है। उसका मन आत्मज्ञानसे परिपूर्ण है। वह दूसरोंको मान देनेवाळा, समदर्शी और सर्वाङ्गसुन्दर है। प्राणिक्षयाके निरोधसे वह सदा अन्तर्भुख वृत्तिवाळा और सुखी है तथा चिरजीवी होनेके कारण वह 'चिरंजीवी' नामसे विख्यात है। वह भूतकाळीन सुर, असुर और महीपाळोंके इतिहासका झाता, प्रसन्न एवं गम्भीर जनसे युक्त, चतुर तथा कोमळ एवं गग्धर वाणी बोळनेवाळा है। वह परमात्माके सृहमतत्वका वक्ता तथा विज्ञाता है। वह ममता और अहंकारसे रहित, बृद्धिमें बृहस्पतिसे भी बढ़कर, प्राणिमात्रका हितैपी, वन्धु



यो० वा० अं० ४८-४९-

एवं मित्र है। वह एक मनोरम सरोवरकी भाँति सौम्य, प्रसन्न, मधुर, ब्रह्म-रससे युक्त, महान् आत्मबळसे सम्पन्न और आन्तरिक अखण्ड शान्ति-समन्त्रित है। गम्भीरताका परित्याग न करनेके कारण उसके अन्तः-करणकी शोभा प्रकटित हो रही थी।

रखुनन्दन ! तद्दनन्तर में उस भुग्नुण्ड पक्षीके सामने उतर पड़ा, मानो पर्वनपर आकाशसे कोई नक्षत्र आ गिरा हो । मेरा शरीर कान्तिमान् तो था ही, अतः मेरे आनेसे वह समा कुछ चन्नुण्ठ हो उप्री । यद्यपि वहाँ मेरे जानेकी कोई सम्भावना नहीं , थी, तथापि मुसे देखते ही भुग्नुण्डने पहचान िष्या कि ये तो वसिष्ठजी पद्यारे हैं । फिर तो वह पर्वनसे उठे हुए छोटे-से मेस-खण्डक समान अपने पत्र-पुत्रके आसनसे उठ खड़ा हुआ और मधुर वाणीमें बोळा—भुनिवर ! आपका खागत है । तत्पश्चात् उसने आसन, अर्थ्य और पाध आदि देकर येरा सत्कार किया । उस समय उस महान् तेजसी भुग्नुण्डका मन परम प्रसन्न था । उसने सीहार्यवरा मधुर धाणीमें मुन्नसे कहना आरम्भ किया ।

मुजुण्ड योला—सुने ! बड़े सौभाग्यकी बात है कि चिरकालके पश्चात् आज आपने हमलोगोंपर महान् अनुप्रह किया है; क्योंकि आपके दर्शनांग्रुतके सिम्बनसे सिक्त होकर आज हमलोग पुण्यदृक्ष-सरीखे परम पित्र हो गये। मुनिवर ! आप तो माननीयोंके भी मान्य हैं । इस समय जो आपने मुसे दर्शन दिया है, इसमें चिरकालसे संचित मेरी पुण्यराशिकी प्रेरणा ही कारण जान पड़ती है । अच्छा, अब यह बनाइये कि कहाँसे आपका शुमागमन हुआ है तथा कि प्रतिये आज आपने यहाँ प्यारनेका कट उठाया है । हनकंग सदा आपका आदेशपूर्ण बचन सुननेके किये लाकायित रहते हैं, अतः आप हमें आजा देनेको क्ष्या कोजिये। मुनिराज ! आपके चरणोंके दर्शनसे ही मुसे सारी बातें ज्ञात हो गयी हैं । आपने अपने शुमागमनके पुण्यसे

हमलोगोंको संयुक्त कर दिया । ( बात यह है कि ) इन्द्रसभामें चिरजीवियोंके विषयमें चर्चा हो रही थी, उसी प्रसङ्गमं आपको हमारा रमरण हो आया । इसी कारण आपने अपने चरणोंसे इस स्थानको तथा मुझे भी पवित्र बनाया है । मुनिश्रेष्ट ! इस प्रकार यद्यपि आपके आग्रमनका प्रयोजन मुझे ज्ञात हो गया है, फिर भी जो मैं आपसे पूछ रहा हूँ, इसका कारण यह है कि आपके बचनामृतके रसास्वादकी वाञ्छा उत्तरोत्तर बढ़ती ही जा रही है । श्रीराम! तीनों कालोंका निर्मल ज्ञान रखनेवाले उस चिरजीवी पक्षी भुक्कण्डने जब इस प्रकार पूछा, तब मैंने उसे यो उत्तर तिया ।



श्रीविसष्ठवीने कहा — पित्रयोंके सरदार ! तुम जो कुछ कह रहे हो, वह बिल्कुल सत्य है । आज मैं तुम चिरजीवीको देखनेके लिये ही यहाँ आया हूँ । सौभाग्य- की बात है कि तुम्हारा अन्तःकरण पूर्णतया हान्त है, तुम सकुराल हो और परमासक्कान-सम्पन्न होनेने कारण इस भीपण जगनालमें भी नहीं फँसे हो । परंतु ऐश्वर्यकार्य वायसराज ! मेरे मनमें एक संदेह है, उसे तुम अपये यथार्थ वचनोंद्वारा दूर करो । (वह संशय यह है कि ) तुम किस कुलमें उत्पन्न हुए हो ! किस प्रकार तुम्हें बेय-तत्त्वका ज्ञान प्राप्त हुआ ! तुम्हारि अध्य कितनी है ! तुम्हें अपना कौन-सा इत्यान्त अर्थात् किस कल्यका चरित्र याद है ! किस महानुसायने तुम-जैसे दिर्धदर्शकि लिये यह निवासस्थान निथित किया है !

श्रीराम ! वह मुशुण्ड न तो अमीए-लामसे प्रसन्न ही होता था, न तो उसकी बुद्धि ही कूर थी। उसके सभी अङ्ग सन्दर् थे तथा शरीरका वर्ण वर्षाकाळीन मैघके सदश इयाम था । उसके बचन रनेहपूर्ग और गम्भीर होते थे । वह मुसकुराकर ही बोलता था । तीनी जेकी-की इयत्ता उसके लिये हस्तामलकवत् थी । वह सम्पूर्ण भोगोंको तृण-सरीखे तुन्छ समझता था । वह परावर ब्रह्मका ज्ञाता था । उसकी खुद्धि पूर्णतया शान्त थी तथा वह शान्त और परमालन्दसे परिपूर्ण था । उसके वाक्य प्रिय और मधुर, अतएव सुनने योग्य तथा वीणाके गानकी भाँति मनोहर थे। उसका शरीर तो ऐसा लगता ग मानो सम्पूर्ण भयोंका अपहरण करनेवाले खयं बहाने ही नवीन भग्नण्ड-दारीर घारण किया हो । वह खाभाविक प्रसन्नतासे युक्त था तथा प्रश्लोंका उत्तर देनेके छिन् उत्सक होनेके कारण उसके गुराकी अञ्चल शीभा ही रही थी । इस प्रकार उस वायसराज भुशुग्डने शुन्न, अमृतमय तथा क्रमबद्ध रूपसे निर्मेट वाणीहारा अनना सम्पूर्ण वृत्तान्त मुझसे कहना आरम्भ किया ।

( सर्ग १४-१७ )

#### श्रुगुण्डका वसिष्ठजीसे अपने जन्मवृत्तान्तके प्रसङ्गरें महादेवजी तथा माहकाओंका वर्णन करते हुए अवनी उत्पत्ति, झान-प्राप्ति और उस घोंस्तरेमें आनेका बृत्तान्त कहना

भुगुण्ड योठा—मुनिवर विसष्टजी ! इस जगत्में देवाधिदेव महादंव समस्त खर्गवासी देवताओंने श्रेष्ठ हैं। ब्रह्माद्विः देवता भी उनर्क्षी अभिवन्दना करते हैं। उनके शरीरके वामधिने सौन्दर्यशान्त्रिमा सगवती पार्वती विराजनमान सहती हैं। उन महादेवजीके मस्तकपर गङ्गाहर्पी पुष्पमाण मुशोभित है, जो हिमके हारकी भाँति ववज तथा लहरीक्सी पुष्प-गुच्छोंसे गुँधी हुई थे। उस मालाने ही उनके जटा-गृटको आवेधित कर रखा है। श्वीरसागरसे जिसकी उत्पति हुई है तथा जिससे अमृतके झरने झरते रहते हैं, वह शोभाशाली चन्द्रमा उनके ल्लास्टर्म स्थित



हैं । उस चन्द्रमानेः अनवरत अमृत-प्रवाहसे अभिषिक्त होनेके कारण जिम्नकी विपैठी शक्ति शान्त होकर अमृत-खरूपिणी हो गयी है तथा जिसका वर्ण इन्द्रनीटमणिके

गमान स्थाम है। वह कालकूट विष उनके कण्टमें आभूषणके समान अशोभित है । निर्मेट अभिसे जिसकी उत्पत्ति हुई है। वह असन्त क्षत्र भरम उन महादेशकीका भूषण है । आभारा ही उनका एस है, जो अध्यक्षकी सवावारारी प्रशास्त्रितः नीने मेवके समान संशोधित और तारारूपी विन्यक्षेंसे समन्त्रित है । हिळनेके कारण जिनक मस्तराकी मणियाँ चमक रही हैं तथा जिनकी जानित तपाने इए प्रवर्णके समात है, ऐसे चिकाने अङ्गा ं सर्प ही उनके हाथके अञ्चल हैं। उनका सुल तीय नेजीसे वेडी प्याप्त है । जैसे प्रमध्याण उनके परिवारकरण है. उसी प्रकार निर्मत्र सान्तिवाली गातुकाएँ भी उनके परिवासी ही हैं । ने मातकार्वे पर्वनशिष्यरोपर, आकाशने, विभिन्न लोकोंमें, गर्डोंमें, इमशानोंमें तथा प्राणियोंके अरिशेमें निवास करती हैं। उन सभी मातकाओंमें जया, विजया, जयन्ती, अपराजिता, शिद्धा, रक्ता, अल्ड्स्स् और उत्पद्धा----ये आठ मात्रदेवियाँ प्रधान हैं । शेप माताएँ इन्हीं आठोंका अनुगपन करती हैं।

दूसरोंको मान देनेवाले सुनीश्वर ! उन महामहिम-शालिनी मातृकाओंमें माता अल्म्बुसा अत्यन्त विख्वात हैं। उनका बाहन कीआ है। उस कीएका नाम चण्ड है। वह इन्द्रनील-पर्वत्ते समान नीला है तथा उसके टोस्की हड्डी वजके समान कटोर है। एय समयकी बात है, मयंकर चेद्यावाली तथा अप्ट सिद्धियों सम्मन्न वे सभी मातृकाएँ किसी कारणवश आकाशने इक्ही हुईँ। वहाँ उन सक्का एक महोस्तव हुआ, जो नाच-गान आदिसे अत्यन्त मनोहर था। उस उत्पन्धमें ब्राह्मी देवीके रथमें जुतनेवाली उमकी दासी हाँनेयाँ और अल्म्बुसा देवीका बाहन चण्डनामक कीआ—ये सभी आकाशप्रदेशमें एकत्र होकर नृत्य करने छगे । इस प्रकार



साथ-साथ नाचनेके कारण वह वायस सात कुल्ब्हंसियोंका वक्षम हो गया । फिर तो उसने कमशः प्रत्येक हंसीके साथ रमण किया, जिससे वे ब्राझी शक्तिके रथकी हॉसियों गर्भकरी हो गयीं । सुनीश्वर ! तब उन हॉसियोंने ब्राझी देवीमे अपना बुत्तान्त यथार्य रूपसे कह सुनाया ।

इसपर बाहीदेवींने कहा—पुत्रियों ! इस समय तुमलोग गर्भवती हो गयी हो, इसलिये मेरा रथ वहन करानेमें समर्थ नहीं हो; अत: अब तुमलोग स्वेच्छानुसार विचरण करो । इस प्रकार बाह्मीदेवी दयापरवश हो गर्भके आरण अलसायी हुई उन हंस्यिोंसे ऐसा कहकर सुखपूर्वक निर्विकल्प समाधिमें स्थित हो गर्यों । तदनन्तर समय आनेपर उन हंस्योंने इक्षीस अंडे दिये । मुने ! इस प्रकार उन अण्डोंसे ये हमलोग इक्षीस माई चण्डके पुत्रस्त्पमें कौएकी योनिमें उत्पन्न हुए । धीरे-धीरे हम बड़े हुए । हमारे पर निकल आये और हम आकाशमें उड़ने

योग्य भी हो गये । जब भगवती ब्राह्मी समाधिसे विस्त हुई, तब हमलोगोंने अपनी माता हंसियोंके साथ उन देवीकी चिरकालतक भलीमाँति आराधना की । तदनन्तर उपयुक्त समय आनेपर छपापरवश हुई भगवती ब्राह्मीने

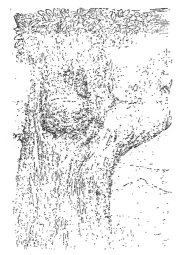


हमलोगोंपर ऐसा अनुप्रह किया, जिसके फळखरूप हमलोग जीवन्मुक्त होकर स्थित हैं। जब हमलोगोंका मन पूर्णतया शान्त हो गया, तब ऐसी बारणा हुई कि अब एकान्त प्रदेशमें चलकर ध्यान-समाधिमें स्थित रहना चाहिये। ऐसा निश्चय करके हमलोग अपने पिताजीके पास विन्ध्यप्रदेशमें गये। वहाँ पहुँचनेपर पिताजीके हमलोगोंका आलिङ्गन किया। तत्पश्चात् हमलोगोंन अलम्बुसा देवीका पूजन किया। जिससे उन देवीने हम-लोगोंको कुपाटिएसे देखा। फिर तो हमलोग समाहित-चित्त होकर वहीं रहने लगे।

तव पिता चण्डने पूछा—पुत्रो ! क्या तुमलोग इस जगजाल्से, जो अनन्त वासनारूपी तन्तुओंसे गुँधा हुआ है, मुक्त हो चुके हो ! यदि नहीं तो हम इन मृत्य- बत्सला भगवती अलम्बुसासे प्रार्थना करें, जिससे तुमलोग ज्ञानमें पारंगत हो जाओंगे।

कौआंने कहा—पिताजी ! ब्राह्मीदेवीकी कृपासे हम-लोगोंको ब्रेय तत्त्रका पूर्ण ज्ञान प्राप्त हो चुका है; किंतु अब हमें एकान्तवासके लिये किसी उत्तम स्थानकी अभिलाण है।

चण्डने कहा—पुत्रो ! मेह नामका एक अस्यन्त ऊँचा पर्वत है, जो रह्मसमृहोंका आधार और देवताओंका आश्रयं-स्थान हैं । उसके प्रष्टमागमें एक महान् कर्ष्यकृत हैं, जो नाना प्रकारके प्राणियोंसे समावृत है । उसके दाहिने तनेपर एक शाखा है, जिसमें छुवर्ण-सहरा पीळे रंगके चमकीळे पछ्च ळो हैं और वह स्व-तुल्य वनं पुष्प-गुच्छोंसे तथा चन्द्रबिम्बकी तरह प्रकाशमान पत्थेंसे छुरोभित हैं । पुत्रो ! पूर्वकाळमें मैंने उसी शाखापर चमकीळी मणियोंसे युक्त बोंसळा बनाया था और उसीमें क्रीडा की थी । उस बोंसळके बाहरी दरवाजोंकी रचना



चिन्तामणिकी शलाकाओंसे की गयी है । वह रन-सदश चमकीले पुष्पदलोंसे आच्छादित, सुखादु सस्युक्त फलोंसे युक्त और विचारपूर्वक व्यवहार करनेवाले कौओंके वर्जोसे परिपूर्ण है । अतः प्यारे बच्चो ! तुमलोग उसी बोललेपर जाओ । वहाँ रहते हुए तुमलोगोंको पर्यात मात्रामं भोग और निर्विष्ठ मोक्ष दोनों प्राप्त होंगे ।

मुनिवर ! यों कहकर हमारे पिताने हनलोगोंका चुम्बन तथा आलिङ्गन किया । तय हमलेग मगवती अलम्बसा और पिताजीके चरणोंमें अमिवाउन करके अलम्बुसाने वासस्थान उस विन्ध्यप्रदेशसे उड़ चले : फिर तो क्रमधः आकाशको व्याधकर और नेवीके कोटरीसे निकलकर प्रवनलोक्तमें जा पहुँचे। वहाँ हान्छोगोंने अकाशचारी देशोंको प्रणाम किया । सुनीश्चर ! फिर सर्यमण्डकता अतिक्रमण करके हमलोग स्वर्गकी अमरावती-परीमें गये और फिर खर्मको लॉबकर मक्रजेपने पहुँच गये । वहाँ हमलोगोंने माता भगवती बाझीदेवीको प्रणाम किया और तरंत ही पिताहारा कहा हुआ वह सारा बत्तान्त उन्हें ज्यों-का-त्यों कह सुनाया । तब उन्होंने स्नेहपूर्वक हुक्कोमोंका आळिङ्गन किया और 'जाओ यों शाजा प्रदान करके हमें उत्साहित किया । तत्पश्चात हमलोग उन्हें नगस्कार करके बहालोक्रसे चल पंडे । आकाशमार्गसे चलवेंगं हमलोग चपल तो थे ही: अत: पवनलोकमें विचरते हुए छोकपालोंकी प्ररिवंको, जो सर्वके समान देरीप्यमान हैं, लॉबकर इस कल्पतरुपर आ पहुँचे और अपने घोंनलेमें प्रनिष्ट हो गये। मने ! यहाँ सारी बाधाएँ हमलोगोंसे दूर रहती हैं और हमलोग सदा समाधिमें ही शित रहते हैं । महानुभाव ! आपके पूर्व प्रश्नीके उत्तरमें हुनलोग जैसे उत्पन हुए, जिन प्रकार ययार्थ ज्ञान प्राप्त करनेसे हमलेगोंकी बुद्धि शाना वर्ड एवं जिस तरह हमलोग इस घों प्रलेमें आये—यह सारा इतान्त आपको अविराजनपरि भवीमीति वाह गुणा। (सर्ग १८-१९ :

#### 'तुन्हारी कितनी आयु है और तुम किन-किन प्रतान्तोंका सरण करते हो ?' वसिष्ठजीहारा पूछे हुए इन प्रश्नोंका श्वरुण्डहारा समाधान

्तृतुष्डने कहा—मुने ! में जो निर्विद्यतापूर्वक आपका दर्शन कर रहा हूँ, इससे प्रतीत होता है कि चिरकाळसे संचिः। किये गये भेरे पुण्योंका कल आज ही प्रकट हुआ है । मुनिराज ! आज आपके दर्शनसे यह घोंसळा, यह शाला, यह में और यह कल्पतरु—ने सब-के-सब पवित्र हो गरे।

धीशिसिष्ठजीने पृद्धा—पश्चिराज ! उस प्रकार वरुवान् एवं अगाध बुद्धिसम्पन्न तुम्हारे भाई यहाँ दिखायी क्यों नहीं देने ? अनेले तुम्हीं क्यों दृष्टिगोचर हो रहे हो ?

ुनुण्डन महा——ित्याप महर्षे ! हमळोगोंको यहाँ रहते यहुन छंत्रा समय व्यतीत हो गया, यहाँतक कि दिनकी भांति युगोंकी पङ्कियाँ समात हो गया। अतः इतना छंत्रा समय बीत जानेके कारण भेरे सर्वा छोटे बाई ्रिका तरह अपने शरिरोंका त्याग करके कत्याण-मय दिवपदमें छीन हो गये; क्योंकि चाहे कोई दीर्वायु हो, सहन हों, बळवान हों—कैसे भी क्यों व हों, अळक्षितखग्रपवाळा काळ सभीको निगळ जाना है।

शीवतिष्ठजीने पृद्धा—प्यारे वायसराज ! जिस समय प्रक्षमदातु अनवरत नेगपूर्वना वहने व्याती है, उस समय नया नुन्हें खेद नहीं होता ! उदयाचळ और अस्ताच्यक अर्थ्यसमृहींको भरून करनेनाही सूर्यकी क्रिस्परीने क्या तुन्हें काट नहीं होता ! यह कल्पहक्ष जो सूर्य ही अस्यन्त जँचा है तथा जँचे-से-प्रेन्स स्थानपा रिश्त है; जामतिना विषय क्षोभोंसे क्षुव्य क्यों नहीं होता!

नुशुण्डमे कहा—भगवत् ! इम सदा पत्मात्माने ही संतोप आनका त्थित रहते हैं, इसकि। क्रमके क्रसर आनेपर भी हमें कभी इस जगत्में श्रम नहीं होता ।

ब्रह्मन ! हम अपने स्वभावमात्रसे संतुर रहते हैं और ब्रष्ट-दायक विचारोंसे मुक्त होकर अपने इस वींसलेनें रहकर केवल माल्यापन करते हैं । हमें न तो इस देहके जीवित रहनेसे किसी फलकी अधिकापा है और न हम मरणद्वारा इसका विनाश ही चाहते हैं: क्योंकि हमछोग वर्तमान समयमें जिस प्रकार स्थित हैं, वैसे ही आगे भी स्थित रहेंगे। हमने प्राणियोंकी जन्म-मरण आदि दशाओंका अवटोकन कर लिया और हमारे मनने अपने चन्नल खररपना सर्वथा त्याग कर दिया है । निरन्तर शान्ति प्रदान करनेवाले अपने अविनाशी सम्बदानन्द्रधनस्बरूप ब्रानमें स्थित होकर मैं इन कल्पइक्षके ऊपर बेटा हुआ सदा कालकी कलपूर्ण गतिको जानता रहता हूँ । ब्रह्मन् ! में रत-सहरा चमकील पुण-गुच्छोंके प्रकाशसे युक्त इस कल्पलतागृहर्षे वैठकर प्राणायामके द्वारा योगबल्से सम्पूर्ण कल्पकी बात जान लेता हूँ। मैं इस कँचे शिखरपर वैठा हुआ अपनी बुद्धिसे लोकोंके बालक्रमकी स्थितिको जानता रहता हूँ । सुनिवर ! मेरा मन सार और असार वस्तुओंका विभाग करनेवाले ज्ञानकी प्राप्तिसे उत्तम शान्तिको प्राप्त हो गया है, अत: इसकी चत्रकता नट हो गयी है और अब यह बान्त होकर मलीमाँति स्थिर हो गया है। अगाध-बद्धिसम्पन्न महर्ने ! सांसारिक व्यवहारींसे उत्पन्न मिथ्या आशारूपी पाशोंसे बँघा हुआ भूलोकत्वासी सावारण कौंजा जिस प्रकार सिनकारियोंसे स्वधीत हो जाता है, उस प्रकार में भयभीत नहीं होता; क्योंकि उत्कृष्ट शान्तिस्वप धर्मबाटी तथा आत्मप्रकाशसे शांतल हुई बुढिद्वारा जागतिक मायाको देखते हुए हमलोग वंगंनमान हो गाने हैं, इसलिये मयंकर दशाओंसे भी इपारी एक्सि पर्यतके समान स्थित रहनी है। परम पृष्टर्गशाली मुने ! समस्त भूतरागृहाय प्यवहारदृष्टिसे आते और जाते हैं, परंतु परमार्थटिष्टिसे न कोई आता

है न जाता है; अत: इस विषयमें हमछोगोंको भय कैसा । क्योंकि प्राणि-समुदायरूपी तरङ्गोंसे युक्त तथा कालकागरमें प्रवेश करनेवाली संसार-सरिताका तटपर स्थित होते हुए भी हमलोग उसकी उपेक्षा कर रहे हैं। जितके शोक, भय और आयास नष्ट हो चुके हैं तथा जो आत्मलाभसे संतृष्ट हैं---ऐसे आप-सरीखे उत्तम पुरुष इमलोगींपर अनुप्रह करते रहते हैं, इसलिये हमलोग सारे ह:खोंसे मुक्त हो गये हैं। भगवन् ! हमलोगींका यन व्यपि व्यवहारार्थ इधर-उधर कार्योमें व्यस्त रहता है. नयापि न तो वह राग आदि इत्तियोंमें पाँसता है और न तत्त्व-विचारसे श्रान्य ही होता है । क्योंकि हमारा आत्मा निर्विकार, क्षोभरहित और शान्त हो गया है, इसलिये चिद्रप तरङ्गवाले हमलोग पूर्णिमाक पर्वकालमं वढ्नेवाले महारा।गरकी भाँति प्रबुद्ध हो गये हैं। ब्रह्मन् ! इस समय आपके आगमनसे हमलोगोंका अन्तःकरण हर्षसे प्रकल्लित हो उठा है । समस्त एषणाओंका परित्याग कर चुकतेवाले संत-महात्मा अपने ग्राभागमनद्वारा जो हमपर अनुप्रह करते हैं, इससे बढ़कर कल्याणकारक में अपने ठिये और कुछ नहीं समझता । भळा, आपातरमणीय शोगोंसे कील-मा लाम मिल सकता है ? अर्थात् कुछ नहीं। किंतु सत्सङ्गरूपी चिन्तामणिसे तो सबके सारभृत वयार्थ इ।नकी प्राप्ति हो जाती है । सज्जन-दिगोमणे ! आपकी वाणी रनेहपूर्ण, गम्भीर, कोमल, मधुर, उदार और धीरतायुक्त है; मैंने परमात्माको जान दिया है और आपके दर्शनसे में पवित्र हो जुना, हूं । इसकिने मेरी तो ऐसी वारण है कि आज मेरा जन्म राष्ट्रट हो गया; क्योंकि नाधु पुरुषोका सङ्ग समस्त भयोंका अयहरण करनेवाटा होना है .

भुनीश्वर ! युगानवात्व्ये जर भीवण उपद्रव होने जगते हें और प्राचण्ड वायु यहने त्यानी है, उस समय भी यह सक्पश्चम मुस्थिर रहता है। यह कभी भी करियन नहीं होता । अन्य कोर्जोमें विचरण करनेश्वरे समस्त प्राणियोंके लिये यह अगस्य है, इसीलिये हमलोग यहाँ सुख्यूर्वक निवास करते हैं। ऐसे उत्तम हम्लपर निवास करनेवाले हमलोगोंके निकट भला, आपत्तियाँ कैसे फटक सकती हैं।

श्रीविसप्रजीने पृद्ध — महाबुद्धिमान् भुगुण्ड ! प्रत्यप् कालमें जब भूर्य और चन्द्रमाको भी गिरा देनेबाळी उत्पातवायु बहने त्याती हैं, उस समय तुम संतापरहित कैसे रह पाते हो ?

गुशुण्डनं कहा—सुनिश्रेष्ट ! कल्पान्तके समय जब सांसारिक व्यवहारका विनाश हो जाता है, उस समय जैसे कृतन्न आपितिकाल्मं सन्मित्रको त्याग देता है, उसी तरह में इस बोसलेको छोड़ देता हूँ और आकाशमें ही स्थित रहता हूँ । उस अवसरपर वासनाश्र्य मनकी तरह में सारी कल्पनाओंसे रहित रहता हूँ और मेरा सारा शरीर निश्चल हो जाता है । फिर में ब्रह्माण्डके उस पार पहुँचकर समस्त तत्त्वोंके अन्तमृत एवं विशुद्ध परमात्मामें अचल सुपुतावस्थाके सहश निर्विकल्पसमाधिमें तव्यक्त स्थित रहता हूँ, जवतक कमल्योनि ब्रह्मा पुनः सृष्टिकर्ममें प्रवृत्त नहीं होते। सृष्टिस्चना हो जानेके प्रधात् में ब्रह्माण्डमें प्रवेश करके पुनः अपने इस थोंसलेमें आ जाता हूँ ।

श्रीवसिडजीने पृष्टा—विहागराज ! कल्पान्तके अवसरोंपर जंसे तुम वारणा, ध्यान और समाधिके हारा अखण्डरूपसे स्थित रहते हों, वैसे अन्य योगी क्यों नहीं रहते !

मुगुण्डलं कहा—महान् ! यह तो परमेश्वरकी नियागिका शक्ति हैं, जो सबको नियमबद्ध रखती हैं ! उसका उछन्नन करना कठिन हैं ! इसी कारण मुझे ऐसे रहना पड़ना है और दूसरे योगी दूसरी प्रकारसे रहते हैं । जो अवस्पंभावी है, उसकी इदिमत्यंखपसे अवधारण नहीं की जा सकती; क्योंकि परमेश्वरकी नियागिका शक्तिख्य समावका ऐसा निव्यय है कि जैसा दोनहार होता है, वैसी ही होता है । इसीचिन प्रस्थेक कर्म्यमें

केवल मेरे संकल्पसे ही मेरुगिरिके इसी शिखरपर इस प्रकार यह कल्पन्नक्ष वारंबार उत्पन्न होता है।

श्रीवितिष्ठजीने पूछा—कल्याणखरूप वायसराज ! तुम्हारी आयु अत्यन्त लंबी है। तुम भूतकाळीन पदार्थोंका निर्देश करनेवालोंमें अग्रगण्य, ज्ञान-विज्ञानसम्पन्न और धीर हो। तुम्हारी मनोगिति योगसाधनके योग्य है। तुमने अनेक प्रकारकी असंख्य सृष्टियोंकी उत्पत्ति, स्थिति और प्रख्य भी देखा है। अतः अन यह बताओ कि इस सृष्टि-कममें तुम्हें किस-किस आधर्यननक सृष्टिक समरण है !

भुशुण्डने कहा-सुनिश्रेष्ठ ! मुझे इस पृथ्वीके विषयमें ऐसा स्मरण है कि किसी समय यह शिला और वृक्षोंसे रहित थी। इसपर तृण और उता आदि भी नहीं थे: पर्वत, वन और भाँति-भाँतिके बृक्ष-ये कुछ भी नहीं थे और यह मेहके नीचे स्थित थी। वहाँ यह ग्यारह हजार वर्पातक भस्मसे परिपूर्ण रही-ऐता सुझे सम्यक क्रपसे स्मरण है। मुझे यह भी खुत्र याद है कि जत्र बल और ऐश्वर्यके मदसे उन्मत्त हुए असरोंका घोर संग्राम चल रहा था, उस समय इस पृथ्वीका भीतरी भाग क्षीण हो गया था और यह युद्धसे भागे हुए जनोंसे परिपूर्ण हो गयी थी । फिर एक चतुर्यगीतक यह उन मतवाले असरोंके अधिकारमें रही, इसका भी मुझे पूर्ण स्मरण है । अन्य चतुर्श्रगीके दो युगोंतक यह भूमि वनैले वृद्धोंसे खचाखच भरी रही । उस समय उन वृक्षोंके अतिरिक्त और किमी पदार्थका निर्माण नहीं हुआ था---इसका भी मुझे ठीवा-ठीवा स्मरण है। एक समय यह वसुधा चारों युगोंसे भी अधिक काळतक घने पर्वतोंसे आच्छादित रही । उसपर मनुष्य चल-फिर भी नहीं सकते थे-यह भी मुझे स्मरण है। मुझे वह समय भी याद आता है, जब **अन्तरिक्ष आ**दि लोकोंमें समस्त विमानचारी देवता भयके कारण अन्तर्थान हो गये थे और यह पृथ्वी वृक्षगृन्य होकर अन्यकारते आच्छाहित हो गयी थी । इनका तथा इनके अतिरिक्त अन्य बहुत-सी बातोंका मुझे स्मरण

1132

है; परंतु इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाम । जो सार वस्तु है, उसे मैं संक्षेपसे कहता हूँ, सुनिये । ब्रह्मन् ! मुझे तो यहाँतक स्मरण है कि मेरे सामने सैक ड्रेंग चतुर्युगियाँ बीत गर्यों और ऐसे असंख्य मनु समाप्त हो गये, जो सब-के-सब प्रभावाधिक्यसे परिपूर्ण थे । मुझे एक ऐसी सृष्टिका स्मरण है, जिसमें पर्वत और भूमिका नाम-निशान भी नहीं था । चन्द्रमा और सूर्यके विना ही पूर्ण प्रकाश छाया रहता था और देवता तथा सिद्ध मानव आकाशमें ही रहते थे । मुझे ऐसी ही एक और सृष्टिका स्मरण है, जिसमें न कोई इन्द्र धा न भूपाल तथा उत्तम, मध्यम और अथमका भेर भी नहीं था । सब एकरूप था और दिशामण्डल अन्यकारसे ल्यात था ।

मुनिराज ! पहले सृष्टि-रचनाका संकल्प हुआ, फिर तीनों लोकोंका निर्माण हुआ । उस विलोकीमें अवान्तर प्रदेशोंका विभाग होनेके बाद उनमें सात कलपर्वतोंकी स्थापना हुई । उन्हीं प्रदेशोंमें जम्बूद्वीपकी पृथक स्थापना हुई। हुझाजीने उस जम्बृद्वीपमें ब्राह्मण आदि वर्ण, उनके धर्म और उन वर्णींके लिये योग्य विद्याविदेशोंकी सृष्टि की । तत्पश्चात् अवनिमण्डल एवं नक्षत्र-चक्रकी स्थिति और भ्रवमण्डलका निर्माण किया। तात! तदनन्तर चन्द्रम और हर्यकी उत्पत्ति, इन्द्र और उपेन्द्रकी व्यवस्था, हिरण्याक्षद्वारा पृथ्वीका अपहरण, वराहरूपधारी मनवान्-द्वारा उसका उद्धार, भूपाळोंकी रचना, मस्यह्मपधारी लाया जाना, मन्दराचलका भगवानुद्वारा वेदोंका उन्मूळन, अमृतके लिये क्षीरसागरका मन्धन, गरुइका शैशव, जब कि उनके पंख नहीं जमे थे, और सागरोंकी उत्पत्ति आदि जो निकटतम सृष्टिकी समृतियाँ हैं, उन्हें तो मेरी अपेक्षा अल्प आयुवाले योगी भी स्मरण करते हैं; अत: उनमें मेरी क्या आदर-बुद्धि हो सकती है।

मुनिश्रेष्ठ ! हयशीय, हिरण्याक्ष, कालनेषि, बल, हिरण्यक्तिपु, क्राथ, बलि और प्रहाद आदि असुरोंचे,



प्रह्लादके द्वारा भगवान विष्णुकी पूजा ( उक्षाम-प्रकरण, सर्ग ३२ )

शिवि, न्यङ्क, पृथु, उलाख्य, वैन्य, नाभाग, केलि, नल, मान्याता, सगर, दिलीप और नहण आदि नरेशोंमें तथा आत्रेय, व्यास, वाल्तीकि, शुक, वाल्यायन, उपमृन्यु, मणीमङ्कि और भगीरथ आदि महर्पियोंमें कुछ तो सदर भूतकालगें, क्रल निकरता अतीतमें और क्रल इसी वर्तनान सृष्टिमं उत्पन्न हुए हैं; अतः इनके स्मरणकी तो बात ही क्या है। मनिवर ! आप तो ग्रह्मके पत्र हैं। आपके भी आठ जन्म हो चुके हैं। इस आठवें जन्ममें मेरा आपके साथ समायन होगा—यह मुझे पहलेसे ही जात था। यह वर्तमान रुद्धि जैसी है. इसके जैसे आचरण हैं और जैसा इसका अवयव-संस्थान एवं दिशागण है, ठीफ इसी तरहकी तीत सृष्टियाँ पहले भी हो चुकी हैं, जिनका मुझे मलीभाँति स्मरण है । अमृतके लिये, जिसमें मन्द्रराचलके आकर्षण-के प्रयाससे देवता और दैत्य न्याकुल हो गये थे-ऐसा यह बारहवाँ समुद्र-मन्थन है, यह भी मुझे स्मरण है। मुने ! प्रत्येक युगमें अध्येता पुरुषोंकी बुद्धियोंके न्यूनाधिक होनेके कारण ब्रह्मचर्य आदि क्रियाओं, शिक्षा-कल्प भादि अङ्गों और खर आदिके उचारणपूर्वक पाठकी विचित्रतासे युक्त वेद भी मेरे स्मृतिपथमें वर्तमान हैं। निष्पाप भहर्षे ! सुग-सुगरें जो एकार्थक, विस्तारप्रक्त

तथा बहुत-से पाठभेदवाले पुराण प्रवृत्त होते हैं, उन सबका भी मुझे रमरण है। पुनः प्रत्येक युगमें वेद आदि शास्त्रोंके ज्ञाता व्यास शादि महर्पियोंद्वारा विरचित महाभारत आदि इतिहास भी मुझे याद हैं। इनके अतिरिक्त रामायण नामसे प्रसिद्ध जो दसरा महान आरचर्यजनक इतिहास है, जिसकी श्लोक-संख्या एक लाख- है, उसं ज्ञान-शासका भी मुझे समरण है। उस शाइनं वृद्धिभनोंके लिये हाथपर सब्दे हुए फलकी तरह 'श्रीरामकी तरह व्यवहार करना चाहिये, परंत् रावणके विकासी जीवनका अनुकरण नहीं करना चाहिये ऐसा ज्ञान वतलाया गया है। उसके निर्माता महर्षि वाल्वीकि हैं। अब उनके द्वारा जगत्में जो (वसिष्ट-राम-संवादक्य ) दूसरे ज्ञानशास्त्रकी रचना की जायगी, उसका भी मुझे ज्ञान है और समयानसार वह आपकी भी ज्ञात हो जायगा । यह जगन्खन्द्रपा भ्रान्ति जलमें बलबलेके समान कभी स्थित-सी दीख पड़ती है, किंत वास्तवमें इसका किसी भी काळमें अस्तित्व नहीं है । मेरे पिता चञ्डके जीवनकालमें इस कल्पतरुकी जैसी शौभा और जैसा संगठन था, वह आज भी वैसा ही है: इसीलिये इस समय मैं यहाँ स्थित हूँ । ( सर्ग २०–२२ )

#### जिसे पृत्यु नहीं मार सकती, उस निर्देश महात्माकी स्थितिका, परमतस्यकी उपासनाका तथा तीनों लोकोंके पदार्थीमें सुख-मान्तिके अभावका मतिपादन

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—महाबाहु श्रीराम! तदनन्तर कल्पकृषके अग्रमागमें आसीन इस वायसराज मुकुण्डसे मैंने जाननेटे: लिये यह पूछा—प्पक्षियोंके श्रेष्ठ राजा! जगत्ये निचरण करनेवाले तथा व्यवहारमें लगे हुए प्राणियोंकी बेहको एन्यु केसे वाला नहीं पहुँचानी ए

मुशुण्डने पहा—सर्वज्ञ भक्षन् ! आप यद्यपि सद इट जानते हैं, फिर भी जो मुझसे जिज्ञासुकी तरह पूछते हैं, वह ठीक ही है; क्योंकि खामी प्रहर्नोद्वारा अपने सेवकोंकी वान्पट्टता प्रसिद्ध कराया करते हैं। फिर भी आप जो सुबसे पूछते हैं, उसका मैं उत्तर आपको देता हूँ; क्योंकि आज्ञाका पालन ही सज्जनेंकी सबसे वर्ज सेवा है, ऐसा सुनिलोग कहत हैं। महाराज ! पायक्य मोती जित्तमें पिरोचे गये हैं, ऐसी वासनारूपं। तन्तुसंतित जिसके हृदय-कमलमें प्रयिन नहीं रहती ार्यात् वो वासना और पायसे रहित है, उसको मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती। जो

शरीर-छताके घुनस्य मानसिक चिन्ताओंसे और आशाओंसे रहित है, उसको मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । राग-हें करूपी विश्वसे परिपूर्ण अपने मनरूपी विलमें रहनेवाला लोसरूपी सर्प जिसको नहीं डँसना, उसे मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । रारीयक्षपी समुद्रका वडवाभिरूप अनुण्य समस्त विवेकस्थी जलको पी जानेवाला क्रोध जिसको दाध नहीं करता, उसे मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती। तिलोंकी वड़ी राशिको पेर देनेवाल कठिन कोल्ह्र-की तरह उम्रतापूर्वक कामदेव जिसे पीड़ा नहीं पहुँचाना, उसे मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । जिसका चित्त एक निर्मेट परम पवित्र सचिदानन्द्रधन ब्रह्मरूप परमपदमें स्थित हैं, उसको मृत्य मारनेकी इच्छा नहीं करती । शरीररूपी पुष्पित वनमें प्रवेशकर उद्यल-कृद मचानेवाळा जिसका बळवान मन वानरकी तरह चन्नल नहीं है, उसको मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । ब्रह्मन् ! ये पूर्वोक्त महान् दोप संसारऋपी व्याधिके कारण हैं। ये दोष विक्षेपरहित चित्तको तनिक भी नहीं इक्झोरते । अज्ञानके कारण दाारीरिक एवं मानसिक पीड़ाओंसे उत्पन्न नाना प्रकारके दु:ख विक्षेपरहित चिनको छिन-भिन्न नहीं कर पाते।

जिसका चित्र परमात्माके खरूपमें सम्यक् प्रकारसे स्थित है, वह पुरुष शाखानुसार व्यवहार करना हुआ में। बारत्वमें न कुछ देता है । लेता हैं, न कुछ ग्याग करना है और न कुछ मेंगता ही है । जिस गहापुरुपका चित्र परमात्मामें स्थित हैं, उसे उपार्जन करनेके अधोग्य हुए धनादि, जुरे आरम्भ, राग-देप आदि तुर्गुण, कटोर यचन, हुराचार—पे सब विचलित नहीं कर सकते अर्थात् उसके निकट भी कहीं जा सकते । जितका चित्र परमात्मामें स्थित है, उसके न जहाँ से महते र भाहनेवर भी त्याय आदि गुणोंसे दुक्त अनेक सम्पत्तियाँ उसके पीळे-पीळे दौड़ती हैं । इसलिये कल्याण-

कामी मनुष्यको चाहिये कि जो परिणाममं हितकर, सत्य, अविनाशी, संशयरहित एवं विषयाभित्राषरूपी दृष्टिसे रहित है, उसी एक परमाता-तत्वमं मनको स्थिर करे। जो सदा ही परन प्राह्म है एवं जो आहि, मध्य और अन्तर्य सुन्दर, मधुर तथा हितकारक है, उस परमात्म-तत्त्वमें मनको स्थिर करना चाहिये। जो अविनाशी है, मनके लिये सदा हितकर है, वास्तविक श्रव मत्य है, आहि, मध्य एवं अन्तमं सद्।-सर्वदा परिप्रण है तथा जिसकी सभी संतलोग प्रीतिपूर्वक उपासना करते हैं, उस परमात्म-तत्त्वमें मनको स्थिर करना चाहिये । जो बुद्धिसे परे हैं, ज्ञानखरूप है, सबका आदिकारण है, निरतिशय परम अमृतखख्य है तथा जिससे अधिक मङ्गळमय दूसरा कोई नहीं है, उस परमतत्त्व परमात्मामं मनको स्थिर करना चाहियेः क्योंकि देवताओं, असुरों, गन्धवों, विद्याधरों, किनरों तथा देवाङ्गनाओंसे युक्त स्वर्गमें कुछ भी सुस्थिर एवं उत्तम तत्त्व नहीं है ।

तात ! हुन्नोंसे, राजा-महाराजाओंसे, पर्वत, नगर एवं खाळोंकी आवास-भूमिसे तथा ससुद्रसे युक्त भूमण्डलमें कुछ भी स्थायी और शोभन तत्त्व नहीं है । नागों, असुरों तथा असुरोंकी क्षियोंसे युक्त समस्त पाताल-लोकमें भी कोई स्थिर एवं सङ्गल्दायक पदार्थ नहीं है । जिसमें सर्ग, देवलोक, पृथ्वीतिहत पाताल एवं दसों दिशाएँ हैं, ऐसे इस सम्पूर्ण जगत्में कोई भी स्थिर और मङ्गल्दायक पदार्थ नहीं है । तान्पर्य यह कि क्रिलेकमय सम्पूर्ण संसारमें आवि, व्यापि, चिन्ता, शोक ही भरे हैं; वास्तविक सुख-शालिका नामोनिशान भी नहीं है । इसल्विये नाशवान् क्षणभङ्गर संसारसे तीव वेरान्य करना चाहिंगे । अतएव सम्पूर्ण भूमण्डलका एकळव सम्राट् होना श्रेष्ठ नहीं, सबसे बढ़े अभिज्ञ इन्द्र-बृहस्पति आदि देवता होना यानी व्हर्णका अधिपति होना भी श्रेष्ठ नहीं तथा पातालमें सम्पूर्ण पृथ्वीको

यसण करतेमें समर्थ रोषनाग होना यानी पातालका अध्यित होना भी श्रेष्ट नहीं; क्योंकि ये सब अणमहुर— जशवान् हैं। जहाँ विवेकी पुरुषोंका मन पूर्णकाम होकर सुख-शान्ति पाता है, वेसी वास्तविक सुख-शान्ति पाता है, वेसी वास्तविक सुख-शान्ति दहाँ लेशमात्र भी नहीं है। आधि-त्यावियोंसे प्रसुर खिराजीविता भी श्रेष्ट नहीं, समस्त व्यावियोंका विसाशहर मरण भी अखिल तृःखोंकी निदान हह अहताहर होनेसे श्रेष्ट नहीं है, नरस तथा खर्ग भी श्रेष्ट नहीं; क्योंका मन

### श्राण-अपानकी गतिकां तत्त्वतः जाननेसे मुक्ति

नुजुण्डने कहा—महाराज ! कभी नष्ट न होनेवार्छा, नंद्रायांसे रहित एक परमात्मदृष्टि ही लमना बानोंसे लक्ष्मे उन्नत और लक्ष्मे श्रेष्ठ है । प्रक्षन् ! प्रस्ततिक्रयक विचार समस्त दुःखोंका अन्त कर देनेवाळा तथा अनादिकारुसे चळे आते हुए अज्ञानसे परिपूर्ण, दुःख्य-तुल्य संस्कर्रस्पी अमका विनाद्य करनेवाळा है । मगवन् ! समस्त तंत्रल्पीसे रहित परमात्मविवयक भावनासे अज्ञानरूपी अन्यकारका, उसके कार्योंके साथ, भळी प्रकार विनादा हो जाता है । किंतु सामान्य बुद्धियाळे प्राणी समस्त कल्पनाओंसे अतीत इस परमप्रयक्तों कंसे प्रान कर सकते हैं ! उनमेंसे साधारण पुरुषोंके ळिये यह पद प्राप्त होना कठिन है । उनमेंसे सम्पूर्ण दुःखोंका विनादा करनेवाळी प्राणमावनाक्षा मैंने साध्या ळिया है, वहीं यहीं मेरे जीवनका आधार है ।

शीधित छुनी वोठे —श्रीराम ! जब मननशील शुशुण्ड इस प्रकार कह रहे थे, तब जानते हुए भी मैंने शान्त भाक्से उनसे किर की तुक्तवश पूछा—'समस्त संबेहीं को काटनेवाले अस्पन्त दीविजीवी राज्यनात्वभाव शुशुण्ड ! तुम शुक्षे रीक-रीक कहीं कि प्राणकी भावना किसे बहुते हैं ?

कुतुण्डने कहा—सुने ! आप समस्त वेदान्तके कारत हैं, समस्त संशयोंका विनाश करनेशले हैं, तथापि

पूर्णकाम होता है, वेसा वहाँ कुछ भी नहीं हैं। उस प्रकारके सम्पूर्ण विविध छुष्टियोंके क्रम अज्ञानी मनुष्यको छुद्दिकी मृहनाक कारण ही स्मणीय प्रतीत होते हैं। इसछिये जो यहान संत हैं, वे अनित्य, क्रणभङ्कर, नाशवान् मायिक पदार्थोंने चिरविश्राम कैसे कर सकते हैं ? क्योंकि उनमें वास्तविक छुष्प-शान्ति और विश्रामक अयन्त अभाव हैं। इसछिये विवेकी पुरुषोंको उनमें अय्यन्त वैराम्य करके उनसे उपस्त हो जाना चाहिये। (सर्ग २३)

et de la composition della com

केवल विनोदके लिने ही मुझ-जैसे कौएसे इस विषयका प्रथ कर रहे हैं --ऐमा में मानता हूँ । महाराज ! मुक्कुण्डको जिपने चिरजीर्श वनाया है तथा जिसने मुक्कुण्डको आत्मखरूपनी प्रानि वराया है, उस प्राण-समाधिका निरहपण में कहता हूँ, सनिये | सुनिराज ! इंडा और पिङ्गला नामकी दो अत्यन्त सृक्ष्म नाड़ियाँ इस देहरूपी घरके बीच दाहिने और वार्ये भागमें स्थित कोष्ठमें यानी कुक्षिमें रहती हैं । उनका किसीको भान नहीं होता, वे केवल नासापुरुषे प्राणसंचारद्वारा प्रतीत होती हैं। उक्त देहमें यन्त्रके सहरा तीन कमळके जोडे हैं। वे अस्थि-मांसमय एवं अत्यन्त मृदु हैं । उनमें ऊपर और नीचे दोनों ओरसे नालदण्ड लगे हुए हैं और वे सम्प्रटित होकर एक दूसरेसे भिले हुए कोमल सुन्दर दलोंसे सुशोभित हैं । उन तीन हृदय-क्रमळयन्त्रोंमें प्राणकी समस्त शक्तियाँ ऊपर और नीचेकी ओर उसी प्रकार फेली हुई हैं, जिस प्रकार चन्द्र-त्रिम्बसे किरणें फेलती हैं। इन प्राणशक्तियोंसे ही शीव्रगति, आगति, विकर्पण, हरण, बिहरण, उत्पतन एवं निपतनकी क्रियाएँ निपन्न होती हैं। मुने! हृद्य-ऋगलनें स्थित यही बाय पण्डितों-द्वारा प्राणकं नायसे कही जाती है। इसीकी कोई एक शक्ति नेत्रोंको स्पन्दित करती है यानी नेत्रोंगें निसेष- उन्मेषकी क्रिया करती हैं। उसीकी कोई एक शक्ति स्पर्शका प्रहण करती हैं, दूसरी कोई शक्ति नासिकाद्वारा खास-उच्छ्वासका निर्वाह करती है, कोई एक दूसरी शक्ति अनका परिपाक करती है तो कोई अन्य शक्ति वाक्योंका उच्चारण करती है। महाराज! इस वित्रयमें अधिक कहनेसे क्या लाग। शरीरमें जो कुछ क्रिया या व्यापार होता है, वह सब शक्तिस्पन्न वाशु ही कराती है, जिस प्रकार यन्त्रचालक करपुत्रवीसे सुत्यादि है, जिस प्रकार यन्त्रचालक करपुत्रवीसे सुत्यादि वेद्या कराता है। उसमें उच्चेगपन और अनोगमन—ये दो प्रकार केमं केनवाल जो दो वाशु प्रश्नत होते हैं, वे दोनों श्रेष्ठ वाशु प्राण एवं अपान नामसे प्रसिद्ध एवं प्रकट हैं। मुने! में उनकी गनिका सदा अनुतरण करता हुआ स्थित रहता हूँ। उनका ख्रुष्ण सदा श्रीतल और उष्ण

रहता है एवं वे दोनों निरन्तर शरीरके भीतर आकाश-मार्गकों यात्रा करते रहते हैं। उन प्राण और अपान नामक वायुओंकी—जो शरीरमें सदा संचरण करते हैं तथा जाग्रत सम और सुपुतिमें सदा समानरूप हैं—गतिका अनुसरण करते हुए मेरे दिन सुपुति-अवश्वामें स्थित मनुन्यकी मींति व्यतीत हो रहे हैं। एक हजार श्रीमें विभक्त कमस्ततन्तुके लग्नमत्रकी अपेक्षा भी अत्यन्त दुर्ल्वस्य येनाडियों हैं, अतः उनमें विद्यमान इन गांग और अपान शोनों वायुकींकी भी मित दुर्शोंक है। महासम् १ हदय आदि स्थानोंमें निरुत्तमें विद्यसण करनेवाडि प्राण और अपान शायुओंकी गतिकं तत्क्को जानकर उनका अनुगण वार्यकोंकी गतिकं तत्क्को जानकर उनका अनुगण वार्यकोंकि प्राण केर कमानरणस्त्री क्षांसीसे हुटकर सदाके विधे भुक हो जाता है। यह दिन हम संसारमें लीटकर नहीं आता ( सर्ग २४)

#### 

भुशुण्डने कहा---- ब्रह्मन् ! इस प्राणमें स्पन्दन-शक्ति तथा निरन्तर गतिक्रिया रहती है । यह प्राण बाह्य एवं आन्तर सर्वाङ्गील परिपूर्ण देहमें ऊपरके स्थानमें—इदय-देशमं स्थित रहता है । अपानवायमं भी निरन्तर रचन्ड-शक्ति तथा सततगति रहती है। यह अपानवाय भी बाह्य एवं आन्तर समस्त अङ्गोसे परिपूर्ण शरीरमें नीचेके स्थानमें---नामिदेशमें स्थित रहता है । मुनियर ! किमी प्रकारके यत्नके विना प्राणोंकी हृदय-कमलके कोशसे होने-वाली जो स्नाभाविक बहिर्मुखता है, विद्वानुलोग उसे 'रेचक' कहते हैं । वारह अंग्रलप नित वाह्य प्रदेशकी ओर नीचे गये हुए प्राणोंका छीटकर भीतर प्रवेश करते समय जो शरीरके अङ्गोंके साथ स्पर्श होता है, उसे 'पूरक' कहते हैं। अपानत्रायुक्ते शान्त हो जानेपर जवतक हृदयमें प्राणवासका अभ्यदय नहीं होता, तवतक वह वायकी कुम्मकावस्था ( निथन्त्र स्थिति ) रहती है, जिएका योगीलोग अनुभव करते हैं । इसीको आम्यत्वर कुम्मक

कहत हैं । महान् ! मृत्तिज्ञाके अंदर असिद घटक स्थितिके सदश बाहर नासिकाके अप्रभागसे लेकर बराक मामने बारह अंगुलपर्यन्त आकाशमें जो अपानवायकी निरन्तर स्थिति है, उसे पण्डितलोग 'बाह्य कुरुमका' कहते हैं । अतः बाहर प्राण-वासुके अस्तंगत होनेपर जबतक अपान-बायका उद्देश नहीं होता. तबनक एकारूपसे स्थित पूर्ण ( दूसरा ) आध कुम्भक रहता है, ऐमा विद्वान लोग कहने हैं। प्राण और अपानवासुके खभात्रभृत ये जो बाह्य और शास्यन्तर क्रम्भकादि प्राणायाम हैं, उनका भली प्रकार तत्त्व-रहस्य जानकर तिरन्तर उपासना करनेवाला परुष पनः इस संसारमें उत्पन्न नहीं होता । प्राणायामके सत्त्व रहस्यको जाननेवाले योगीके खभावतः अत्यन्त चञ्चल वे वाय चळते, वैठते, जागते या सोते--सभी अवस्थाजीं उसके इच्छानुसार निरुद्ध हो जाते हैं। मनुख अपन भीतर बुद्धिपूर्वक सम्यक प्रकारसे इन कुम्बदा करी प्राणायामोंका स्मरण करता हुआ जो कुछ करता है हा

खाता है, उनमें वह कर्तृत्व आदिके अभिमानसे तनिक की प्रस्त नहीं होता।

महर्षे ! इस प्रकार प्राणायामका अभ्यास करनेवाले प्रस्वका मन विपयाकार वृत्तियोंके होनेपर भी बाह्य विवयोंमें रमण नहीं करता । जो शुद्ध और तीक्ण बुद्धि-वाले महात्मा इस प्राणविषयक दृष्टिका अवलम्बन करके स्थित हैं, उन्होंने प्रापणीय पूर्ण ब्रह्म परमात्माको प्राप्त कर हिरया और वे ही समस्त खेदोंसे रहित हैं। बैठते, इन्द्रते, सोते और जागते—सदा-सर्वदा प्ररूप यदि तत्त्व-ग्हस्य समझकर प्राणायामका अभ्याम करें तो वे कभी बन्धनको प्राप्त ही न हों । प्राण और अपानकी उपासना-हारा प्राप्त यथार्थ ज्ञानसे युक्त पुरुषोका मन, जो मलरूप मोहसे रहित एवं खस्थ है, इन अन्तःस्थित परमात्मामं ड़ी सदा-सर्वदा लगा रहता है । शास्त्रविहित सम्पूर्ण कर्मीको सदा करता हुआ भी शुद्धान्त:करण निष्कामी ज्ञानी पुरुष प्राणापानकी गतिको तत्त्वतः जानकर भली-भीति खस्य हो सचिदानन्दघन परमात्माको प्राप्त कर लेता है । ब्रह्मन ! हृदय-कमलसे प्राणका अभ्यदय होता है और वाहर वारह अंगुलपर्यन्त प्रदेशमें यह प्राण विलीन होकर रहता है । इसीको 'बाह्य कुम्भक' कहते हैं । महासुने ! वाह्य बारह अंगुलकी चरम सीमासे अपानका उदय होता है और हृदय-प्रदेशमें स्थित कमलमें उसकी गति अस्त हो जाती है; इसीको 'आम्यन्तर क्रम्भक' कहते हैं । जिस बारह अंगुलकी चरम सीमाके आकाश-प्रदेशमें जाणकी समाति हो जाती है, उसी आकाश-प्रदेशसे यह अपान उसीके बाद उत्पन्न हो जाता है। यह प्राण-बाय अम्नि-शिखाकी भाँति बाह्य आकाशके सम्मख होकर बहता है और अपान-त्रायु जलकी तरह हृदयाकाशके सम्मख होकर निम्तमागमें बहता है । चन्द्रमारूप अपान-वायु शरीरको बाहरसे पुष्ट करता है और सूर्यक्ट्रप प्राण-वायु इस **शरीरको** सीतरसे परिपक्त कर देता है । प्राण-वासु निरन्तर हृदया-काशको संतप्तकर पश्चात् मुखाग्रभागके आकाशको तपाता

है; क्योंकि यह उत्तम सूर्य ही है। अपान-वायुरूप यह चन्द्रमा पहले मुखके अग्रमागको पृष्टकर तदनन्तर हृद्रया-काराका अपने अगृत-प्रवाहसे पोषण करता है। अपानरूप चन्द्रमाकी किरणका प्राणरूपी सूर्यके साथ आभ्यन्तर कुम्भकके समय जिस हृद्रयस्थ ब्रह्मसे सम्बन्ध होता है, उस ब्रह्मपदको प्राप्तकर पृष्ट्य पुनः शोकको प्राप्त नहीं होता। इसी प्रकार प्राणरूपी सूर्यकी किरणका अपान-रूपी चन्द्रमाके साथ बाह्य-कुम्भकके समय जिस वाह्य-प्रदेशस्थित ब्रह्मसे सम्बन्ध होता है, उस ब्रह्मपदको प्राप्तकर मतुष्य पुनर्जन्य प्राप्त नहीं करता।

मुने ! जो पुरुष हृदयाकाशमं स्थित प्राणरूप सूर्य-देवको उदय-अस्त, चन्द्रमा-रिम और गमनागमनसहित तत्त्वसे अनुभव करता है, वही ययार्थ अनुभव करता है । जैसे बाह्य अन्धकारके नष्ट हो जानेपर वाहरके पदार्थ प्रत्यक्ष हो जाते हैं, उसी प्रकार हृदयस्थित अज्ञानके नष्ट हो जानेपर शद्भखरूप परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है । प्राण-वायुके विलीन हो जानेपर और अपान-वायुके उदयके पूर्व बाह्य कुम्भकका चिरकालतक अभ्यास करनेसे योगी शोकसे रहित हो जाता है । अपान-वायुके विळीन होनेपर और प्राण-वायके उदयसे पूर्व भीतरी कुम्भकता चिरकाळतक अभ्यास करनेसे योगी शोकसे रहित हो जाता है । जिस हृदयत्रती ब्रह्मरूप स्थानमें ये प्राण और अपान दोनों विलीन हो जाते हैं, उस शान्त, आत्मखरूप ब्रह्मरूप पदका अवलम्बन करनेसे योगी अनुतप्त नहीं होता । महर्षे ! जिस चिन्यय परहास परमात्मामें अपानके साथ प्राणका, प्राणके साथ अपानका तथा उन दोनोंके साथ बाह्य एवं आभ्यन्तर देश-कालका विलय हो जाता है, उसी परब्रह्मरूप पदका आप दर्शन कीजिये।

जिस समय अपानके प्राकट्यसे पूर्व प्राण विलीन हुआ रहता है, उस समय किसी प्रकारके यत्तके विना खामीविक सिद्ध हुई जो वाज-जुरूपक अवस्था है, उसीको योगीलोग 'परम पद' कहते हैं। किसी प्रकारके यत्नके विना ही

ज्योतियोंका प्रकाशक है, जो समस्त पवित्रोंका भी परम सिद्ध हुआ अन्तःस्य क्रम्भकः सर्वातिशायी ब्रह्मरूप परमपद पवित्र है, जो सम्प्रण संकल्प-विकल्प आदि भावनाओं है। है । यह परमात्माका वास्तविक स्वरूप हैं और यही सदा रहित है, उस चेतन परमझ परमात्माकी हम उपासना प्रकाशमय परम विद्याद चेतन हैं । इसको प्राप्त कर मनष्य शोकसे रहित हो जाता है। जो प्राण-विलयका करते हैं। जहाँपर प्राण विजीन हो जाता है, जहाँ अपान भी अस्त हो जाता है तथा जहाँ प्राण और अगान दोनों और जो अपाद-विनाद्यका समीप एवं अन्तमें रहकर उत्पन्न भी नहीं होते. हमलोग उस चेतन तन्त्रस्त्र प्रकाशक है तथा जो प्राण और अपानके अंदर रहता है, परमात्माकी उपासना करते हैं । बाह्य और आभ्यन्तर हमलोग उस चेतन परमासाधी उपासना करते हैं। जिसकी सत्ता-स्फ्रिंनिसे मन मनन करता है। बद्धि निश्चय प्रदेशमं स्थित, योगियोंद्वारा अनुसत होनेवाले जो दो करती है एवं अहंकार अहंताको प्राप्त है, उस सचिदा-प्राण और अपानकी उत्पत्तिके स्थान हैं, उन दीनोंके नन्त्रधन परमाभाकी हमछोग उपासना करते हैं। जिस अभिष्ठानभूत चेतन तत्त्रकी हम उपासना करते हैं । परमात्मामें समस्त पदार्थ विद्यमान हैं, जिससे समस्त जो प्राण और अपानके विदेकरों हेत हैं, जे उनके जगत उत्पन्न इआ है, जो सर्वात्मक है, जो सब ओर अस्तित्वका ज्ञान करानेवाळा है, जो स्वयं रूपरहित है एवं स्थित है और जो मुर्वमय है, हमलोग उस चिन्मय जो प्राणोपासनासे प्राप्तव्य है, उस चिन्मय विज्ञानानन्द वन परमात्माकी निरन्तर उपासना करते हैं। जो सम्प्रर्ण परमात्माकी हम उपासना करते हैं।

#### भ्रगुण्डकी वास्तविक स्थितिका निरूपण, वांसप्रजीद्वारा भ्रुगुण्डकी अर्थारा, भ्रुगुण्डद्वारा वसिष्ट-जीका पूजन तथा आकाशमार्गसे वसिप्रजीकी स्वजीकासि

भुगुण्डने कहा— महामुने ! मैंने प्राणसमाधिक द्वारा पूर्वोक्त रीतिसे विद्युद्ध परमास्मामं .यह चित्त-विश्रामरूप परम शान्ति कमशः स्वयं प्राप्त की है। मैं इस प्राणायाम-का, अवव्यव्यन करके दृहतापूर्वक स्थित हूँ । इसिल्ये सुमेरपूर्वतके विचित्त होनेपर भी मैं चलायमान नहीं होता.। चलते-वेटते, जागते या सोते अथवा स्वप्तमं भी मैं अखण्ड हक्षाकारवृत्तिरूप समाधिसे विचित्त नहीं होता; वयोंकि तपस्त्रियोंमें महान् विसण्डनी ! प्राण और अपानके संयमरूप प्राणायामके अभ्याससे प्राप्त परमालाके साक्षात् अनुभवसे में समस्त शोकोंसे रहित आदिकारण परमपदको प्राप्त हो गया हूँ । ब्रह्मन् ! महाप्रज्यसे लेकर प्राणियोंकी उत्पत्ति एवं विनाशको देखता हुआ में ज्ञानवान् हुआ आज मी जी रहा हूँ । जो बात बीत जुकी और जो होनेवाली है, उसका में कभी चिन्तन नहीं करता । उपर्युक्त प्राणायामविषयक

दृष्टिका अपने मनसे अवलम्बन कारके इस कल्पृष्टक्षपर स्थित हूँ । न्याययुक्त जो भी कर्तव्य प्राप्त हो जाते हैं, उनका फलाभिखापाओंसे रहित होकर केवल सुष्टुप्तिके समान उपरत चुिंहसे अनुष्टान करता रहता हूँ । प्राण और अपानके संयोगरूप कुस्मक्ष-कालमें प्रकाशित होनेकले परमास्मतत्त्वका निरुत्तर स्मरण करता हुआ मैं अपने आपने स्वयं ही नित्य संतुष्ट रहता हूँ । इसलिये मैं दोपरहित होकर चिरकालसे जी रहा हूँ । मेंने आज यह प्राप्त किया और मविष्यमें दूसरा सुन्दर पदार्ग प्राप्त करूँगा, इस प्रकारकी चिन्ता सुन्ने कामी नहीं होती । में अपने या दूसरे किसी के कामोंकी किसी समय कहींपर कभी स्तुति और निन्दा नहीं होता करता । शुमकी प्राप्ति होनेपर मेरा मन हिंदत नहीं होता; क्योंकि मेरा मन नित्य सम ही रहता है ।

मने ! मेरे मनकी चञ्चलता शान्त हो गयी है। मेरा मन जोकसे रहित, खास्य, समाहित एवं शान्त हो चका है। इसिंहिये मैं विकार-रिहत हुआ चिरकालसे जी ख़ा हूँ । लक्षड़ी, रमणी, पर्वत, तूण, अग्नि, हिम, आकारा—इन सबको में समगावसे देखता हैं। जरा और मरण आदिसे में भयभीत नहीं होता एवं राज्य-प्राप्ति आदिसे हर्वित नहीं होता । इसलिये मैं अनामय होकर जीविन हैं । ब्रह्मन् ! यह नेरा वन्धु है, यह मेरा शत्र है, यह नेता है एवं यह दूसरेका हैं—इस प्रकारकी गेर-बुद्धिसे में रहित हूँ । प्रहण और विहार करनेवाला, इंटने और खड़ा रहनेवाला, श्वास तथा निद्रा लेनेवाला यह शरीर ही है, आत्मा नहीं--यह मैं अञ्चन करता हूँ । इसलिये में चिरजीयी हूँ । मैं जो कल क्रिया करता हूँ, जो कुछ खाता-पीता हूँ, वह सब अहंत(-मनताने रहित दुआ ही करता हूँ । मैं दूसरेंपर आक्रमण करनेमं समर्थ हुआ भी आक्रमण नहीं करता, दूसरोंके द्वारा खेर पहुँचा। जानेपर भी दु:खित नहीं होता एवं दरिद्र होनेपर भी कुछ नहीं चाहता: इमलिये में विकार-रहित हुआ वहुत कालसे जी रहा हूँ । मैं आपत्तिकालमें भी चलायमान नहीं होता, वरं पर्वतकी नरह अचल रहता हूँ। जगत-आकाश, देश-काल, परम्परा-क्रिया-इन सबमें चिन्मयरूपसे में ही हूँ, इस प्रकारकी मेरी बृद्धि है; इसलिये में विकाररहित हुआ बहुत कालसे स्थित है। ज्ञानके पारंगत ब्रह्मन् ! एकमात्र आपकी आज्ञाका पालन करनेके लिये ही भृष्टतापूर्वक मैंने, जो और जैसा हूँ, वह सब आपसे यथार्थरूपसे बता दिया है।

श्रीविसिष्टजीने कहा— ऐश्वर्यपूर्ण पिक्षराज ! यह बड़े हर्गका भिषय हैं, जो आपने कानोंके लिये भूरण-स्वरूप यह अत्यन्त आधर्षमयी अपनी अलेकिक स्थिति मुझमें कही हैं। वे महात्मा धन्य हैं, जो ब्रह्माजीके समान स्थित अत्यन्त दीर्घजीवी आपके दर्शन करते हैं। ये मेरे नेज भी धन्य हैं, जो बरावर आपके दर्शन कर रहे हैं। आपने मुझसे दुद्धिको पिवज करनेवाला अपना सम्पूर्ण जीवन-हत्तात ज्यों-का-स्यों टीक-ठीक कहा है।

मैंने सब दिशाओंमें भ्रमण किया और देवताओं एवं बडे-बडे तत्ववेताओंकी ज्ञान आदि विभतियोंको देखा. परंतु इस जगत्में आपके समान दूसरे किसी महान ज्ञानीको नहीं देखा ! इस संसारमें भ्रमण करनेपर किसी-को किसी महान परुषकी प्राप्ति हो भी सकती हैं: परंत आप-जैसे ज्ञानी महात्माओंका प्राप्त होना तो इस जगतमें कहीं भी सुलभ नहीं है अर्थात दुर्लभ है । पुण्य-देह एवं त्रिसकात्मा आपका अवलोकन करके मैंने तो आज अत्यन्त कल्याणकर एक बहुत बड़ा कार्य सम्पादन कर लिया है। पक्षिराज ! तम्हारा कल्याण हो। तम अपनी द्याग गफामें प्रवेश करो: क्योंकि मध्याह-कर्तव्यक लिये भेरा समय हो गया है: अत: मैं भी देवलोकमें जा रहा है । शीराम ! यह सनकर चिरंजीवी सञ्चण्डने वक्षसे उठकर अर्घ, पाद्य और पृष्पोंसे त्रिनेत्रधारी महादेवजीके समान मेरी पैरसे लेकर मस्तकपर्यन्त भक्तिप्रविक प्रजा की । तदनन्तर 'आप मेरे पीछे चलनेके लिये अधिक श्रम न करें' इस प्रकार कहता हुआ मैं आसनसे उठकर आकाशमार्गसे चला गया । भुशुण्डका स्मरण करते हुए



अरुन्मतीसे पूजित मैंने भी सप्तर्पि-मण्डलको प्राप्तकर मुनियोंका दर्शन किया ।

श्रीराम ! सत्ययुगके प्रथम दो शतक जब व्यतीत हो चुके थे, तब मेरु पर्वतके उस कल्पवृक्षपर भुगुण्डके साथ मैंने पहले-पहल भेंट की थी। इस समय सत्ययुगके श्लीण हो जानेपर नेतायुग चल रहा है और इस नेतायुगके मध्यमें आप प्रकट हुए हैं। आजसे आठ वर्ष पहले स्रोक्ट पर्वतके उसी शिखरके उपर ज्यों-का- त्यों अजररूपधारी वह भुशुण्ड मुझसे फिर मिला था। इस प्रकारका विचित्र उत्तम भुशुण्ड-वृत्तान्त मेंने तुमसे कहा, इसका श्रवण और विचार करके जैसा उचित समझो, वैसा करो।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — मरद्वाज ! बुद्धिमान् भुद्युण्डकी इस उत्तमकथाका जो विद्युद्वबुद्धि मनुष्य भली प्रकार विवेक-पूर्वक विचार करेगा, वह इसी शरीरमें जन्मादि भयोंसे परिपूर्ण इस माया-नदीको पार कर जायगा । ( सर्ग २६-२७)

## श्रीर और संसारकी अनिश्चितता तथा भ्रान्तिरूपताका वर्णन

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—निष्पाप श्रीराम ! इस प्रकार यह भुशुण्ड-बृत्तान्त मैंने तुमसे कहा । इस विवेक-युक्त यथार्थ बुद्धिसे भुशुण्ड मोह-संकटसे तर गया था । धूर्वोक्त प्राण और अपानकी उपासना करनेवाले सभी अनासक्तबुद्धि मनुष्य भुशुण्डकी तरह परमपदरूप परमानामें स्थिति प्राप्त करते हैं । श्रीराम ! इन सव खिचित्र विज्ञानीपासनाओंका तुमने श्रवण किया । अव खुद्धिका अवल्यन करके जैसा उचित समझो, वैसा करो ।

श्रीरामजीने कहा— मगवन् ! आपने जो मुझुण्डका उत्तम, यथार्थ तत्त्वका बोवक और आश्चर्यजनक श्रेष्ठ चारित्र कहा, उससे मुझे अत्यन्त हुपें हुआ । ब्रह्मन् ! मंस, चर्म और अस्थिते निर्मित श्रीरारूपी घरका जो आपने वर्णन किया है, उसकी कियने रचना की, कहाँसे वह उत्पन्न हुआ, किस तरहसे स्थित हुआ और उसमें कौन रहता है ?

श्रीविसिष्ठजीने कहा—राध्य ! परुह्मारूप परमार्थ-तत्त्वको जाननेके लिये तथा संसारके बारणरूप अनेक दोशोंके विनाशके लिये मेरे द्वारा तत्त्वत: कहे जानेवाले इस उपदेशको तुम सुनो । श्रीराम ! इस शरीररूपी घरका—जिसमें हिश्वियां ही खंभे हैं, मुख आदि नी दखाजे हैं और जो रक्त और मांससे लीपा गया है— वास्तवमं किसीने भी निर्माण नहीं किया है । यह शरीर केवल आभासरूप ( इल्कमात्र ) ही हैं——विना निर्माताके ही अज्ञानसे भासित होता है । यह देह प्रतीत होता है, इसिलये इसे सत् कहा गया है और वास्तवमं यह नहीं है, इसिलये असत् कहा गया है । जैसे स्प्रकालमें ही खाप्तिक पदार्थ सत्-से प्रतीत होते हैं, किंतु जाप्रत्कालमें वे असत् हैं—उनका अय्यन्त अभाव है, तथा जैसे सृगत्णिकाका जल भी मृगत्णिकाका प्रतीति होनेपर ही सत्-सा रहता है, अन्य विचारकालमें वह असत् रहता है, धेसे ही देहकी प्रतीति होनेपर देह सत्य-सी है और आत्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर असत्य है, अर्थात् उसका अय्यन्त अभाव है । इसिलये ये शरीर आदि, जो केवल आभासरूप ही हैं, अ्ज्ञानकालमें ही प्रतीत होते हैं ।

श्रीराम ! भला, बतलाओ तो सही कि तुख-राय्यापर सोये हुए तुम जिस खम-देहसे विविध दिशाओंमें परिश्रमण करते हो, वह तुम्हारी देह किस स्थानमें स्थित है । खप्तोंमें भी जो दूसरा खम आता है, उस खममें जिस देहसे बड़े-बड़े पृथिवी-तटोंपर तुम परिश्रमण करते हो, वह तुम्हारी देह कहाँ स्थित है ? मनोराज्यके भीतर कल्पित दूसरे मनोराज्यमें बड़े-बड़े वैभवपूर्ण स्थानोंमें

संकल्पद्वारा जिस देहसे तुम भ्रमण करते हो, वह तुम्हारी देह कहाँ स्थित है अर्थात कहीं नहीं। श्रीराम ! ये शरीर जिस प्रकार मानसिक संकल्पसे उत्पन्न-अतएव सत् और असहप हैं, ठीक उसी प्रकार यह प्रस्तुत शरीर भी मानसिक संकल्पसे उत्पन्न—अतएव सदृप और असद्प है। यह मेरा धन है, यह मेरा शरीर है, यह मेरा देश है—इस प्रकारकी जो भ्रमजनित प्रतीति होती है, वह भी अज्ञानसे ही होती है; क्योंकि धन आदि सब कुछ चित्तजनित संकल्पका ही कार्य है । रघनन्दन ! इस संसारको एक तरहका दीर्घ खप्त, दीर्घ चित्तस्रम या दीर्घ मनोराज्य ही समझना चाहिये। खप्न और संकल्पोंसे (मनोराज्योंसे) जैसे एक विलक्षण विना हुए ही जगत्की प्रतीति होती है, वैसे ही यह न्यावहारिक जगत्की स्थिति भी एक प्रकारसे संकल्प-जनित एवं विलक्षण ( अनिर्वचनीय ) ही है; क्योंकि वह बिना हुए ही प्रतीत होती है । श्रीराम ! पौरुष-प्रयत्नसे मनको अन्तर्मुख बनानेपर जब परमात्माके तत्त्वका यथार्थ साक्षात्कार हो जाता है, तब यह जगदाकार संकल्प चिन्मय परमात्मरूप ही अनुभव होने लगता है; किंत् यदि उसकी विपरीत रूपसे भावना की जाय तो विपरीत ही अनुभव होने लगता है ( भावनाके अनुसार ही संसार है )। क्योंकि 'यह वह है', 'यह मेरा हैं' और 'यह मेरा संसार है'—इस प्रकारकी भावना करनेपर देहादि जगद्रूप संकल्प जो सत्य-सा प्रतीत होता है, वह केवल सुदृढ़ भावनासे ही होता है। दिनके व्यवहारकालमें मनुष्य जैसा अभ्यास करता है, वैसा ही खप्तमें उसे दिखलायी पड़ता है । उसी प्रकार वारंवार जैसी भावना की जाती है, वैसा ही यह संसार दिखळायी देता है। जैसे खप्तकाळमें थोड़ा-सा समय भी अधिक समय प्रतीत होता है, वैसे ही यह संसार अल्पकालस्थायी और विनाशशील होनेपर भी स्थिर प्रतीत होता है।

जैसे सूर्यकी किरणोंसे मरुमूमिमें मृगतृष्णा-नदी दिखायी देती है, वैसे ही ये पृथिवी आदि पदार्थ वास्तविक न होनेपर भी संकल्पसे सत्य-से दिखायी देते हैं । जिस प्रकार नेत्रोंके दोषसे आकारामें मोरपंख दिखायी देते हैं, वसे ही विना हुए ही यह जगत मनके अमसे प्रतीत होता है । किंतु दोषरहित नेत्रसे जैसे आकाशमें मोरपंख नहीं दिखायी देते, वैसे ही यथार्य ज्ञान होनेपर यह जगत् दिखलायी नहीं पड़ता। श्रीराम ! जिस प्रकार डरपोक मनुष्य भी अपने कल्पित मनोराज्यके हाथी, वाघ ञादिको देखकर भयभीत नहीं होता, क्योंकि वह समझता है कि यह मेरी कल्पनाके सिवा और कुछ नहीं है, वैसे ही यथार्थ ज्ञानी पुरुष इस संसारको कल्पित समझकर भयभीत नहीं होता; वयोंकि ये भूत, भविष्य, वर्तमान— तीनों जगत् प्रतीतिमात्र ही हैं। वे वास्तवमें नहीं हैं, इसलिये सत् नहीं है और उनकी प्रतीति होती है. इसलिये उनको सर्वथा असत् भी नहीं कह सकते; अतएव अन्य कल्पनाओंका अभाव ही परमात्माका यथार्थ ज्ञान है। इस संसारमें व्यवहार करनेवाले सभी मनुष्योंको अनेक प्रकारकी आपदाएँ खामाविक ही प्राप्त हुआ करती हैं । क्योंकि यह जगत्-समूह वैसे ही उत्पन्न होता है, बढ़ता है और विकसित होता है, जैसे समुद्रमें बुद्बुदों-का समृहः, फिर इस विषयमें शोक ही क्या । परमात्मा जो सत्य वस्तु है, वह सदा सत्य ही है और यह दृश्य जो असत्य वस्तु है, वह सदा असत्य ही है; इसिटिये मायारूप विकृतिके वैचित्र्यसे प्रतीयमान इस प्रपञ्चमें ऐसी दूसरी कौन वस्तु है, जिसके विषयमें शोक किया जाय 🚦

इसिंखिये असत्यभूत इस संसारमें तिनक भी आसक्ति नहीं रखनी चाहिये; क्योंकि जैसे रज्जुसे बैठ दह इँध जाता है, वैसे ही आसक्तिसे यह मनुष्य दह वँध जाता है। अतः निष्पाप श्रीराम! ध्यह सब ब्रह्मरूप ही है। इस प्रकार समझकर तुम आसक्तिरहित हुए इस संसारमें विचरण करों। मनुष्यको विवेक-बुद्धिसे आसक्ति और अनासिक्तिमा परित्याग करके अनायास ही शास्त्रविहित कर्मोंका अनुष्ठान करना चाहिये, शास्त्रनिष्दिद्ध कर्मोंका कभी नहीं। अर्थात् उनकी सर्वया उपेक्षा कर देनी चाहिये। यह दश्यमान प्रपञ्च केवल प्रतीतिमात्र है, वास्त्रवर्मे कुळ नहीं है—यों जिस मनुष्यको मलीमोंति अनुभव हो जाता है, वह अपने मीतर परम शान्तिको प्राप्त कर लेता है। अथवा 'में और यह सारा प्रपञ्च चैतन्यात्मक परब्रह्मखरूप ही है'—इस प्रकार अनुभव करनेपर अनर्थकारी यह व्यर्थ जगद्गूपी आडम्बर प्रतीत नहीं होता। श्रीराम! जो कुळ भी आकाशमें या खर्गमें या इस संसारमें सर्वोत्तम परमात्म-वस्तु है, वह एकमात्र राग-द्रेप आदिक्षेत्र विनाशसे ही प्राप्त हो जाती है। किंतु राग-द्रेप आदि दोषोंसे आकान्त हुई बुद्धिके द्वारा जैसा जो कुळ किया

जाता है, वह सब कुछ मृहोंके लिये तक्काल ही विपरीत रूप (दु:खरूप) हो जाता है। जो पुरुष शाखोंमें निपुण, चतुर एवं बुद्धिमान् होकर भी राग-देष आदिसे पिष्ण्णे हैं, वे संसारमें श्र्यालके तुल्य हैं। उन्हें विकार है। धन, बन्धुवर्ग, मित्र—ये सब वार-बार आते और जाते रहते हैं; इसलिये उनमें बुद्धिमान् पुरुष क्या अनुराग करेगा। कभी नहीं, उत्पत्ति-विनाशशील भोग-पदार्थोंसे पिषुणी संसारकी रचनारूप यह परमेश्वरकी माया आसक्त पुरुषोंको ही अनर्थ गतींमें दकेल देती है। रावव! वास्तवमें धन, जन और मन सत्य नहीं हैं, किंतु मिथ्या ही दीख पड़ते हैं। क्योंकि आदि और अन्तमें सभी पदार्थ असत् हैं और बीचमें भी क्षणिक एवं दु:खप्रद हैं; इसलिये बुद्धिमान् पुरुष आकाश-बुक्षके सहरा कल्पित इस संसारसे कैसे प्रेम करेगा।

संसार-चक्रके अवरोधका उपाय, शरीरकी नश्चरता और आत्माकी अविनाशिता एवं अहंकाररूपी चित्तके त्यागका वर्णन तथा श्रीमहादेवजीके द्वारा श्रीवसिष्ठजीके प्रति निर्गुण-

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जब केन्नल स्तिपादन संकल्परूपी नाभिका भली प्रकार अवरोध कर दिया जाता है । किंतु तभी यह संसाररूपी चक्र घृमनेसे रुक जाता है । किंतु संकल्पालक मनोरूप नाभिको राग-द्रेष आदिसे क्षोमित करनेपर यह संसाररूपी चक्र रोकनेकी चेष्ठा करनेपर भी बेगके बालिक खनोंसे रिक्षत कारण चल्ता ही रहता है । इसिल्ये परम पुरुषार्थका खोनेक कारण चल्ता ही रहता है । इसिल्ये परम पुरुषार्थका खोनेक कारण द्रीविक होता । यह शरीर कोई वस्तु उपलब्ध है ही नहीं, जो उत्तम बुद्धि तथा सौजन्यसे पिपूर्ण शाखसम्मत परम पुरुषार्थसे प्राप्त न की जा सके । अर्थान श्रीपम ! आधि और व्याधिसे निरन्तर दुःखित, अश्रु आदिसे क्षित तथा खयं विनाशरील इसमें एकमाः

अप्रज्ञासीजन्ययुक्तेन ग्राह्मसंब्रह्मित च। पौरुषेण न यव्याप्तं न तत्कचन रुम्यते॥ (नि॰ पू॰ २९।८) शरीरमें उस प्रकारकी भी स्थिरता नहीं रहती, जिस प्रकारकी चित्रलिखित पुरुषमें रहती है। चित्रित मनुष्यकी यदि भलीभाँति रक्षा की जाय तो वह दीर्घ-कालतक सुशोभित रहता है; किंतु उसका बिम्बरूप शरीर तो अनेक यत्नोंसे रक्षित होनेपर भी शीघ्र ही नष्ट हो जाता है । खप्त आदिका शरीर खप्तकाछीन संकल्पसे जनित होनेके कारण दीर्घकालीन सुख-दु:खोंसे आकान्त नहीं होता । यह शरीर तो दीर्घकाळीन संकल्पसे उत्पन्न होनेके कारण दीर्घकालके दुःखोंसे आकान्त रहता है। संकल्पमय यह शरीर खयं भी नहीं है और न आत्माके साथ इसका सम्बन्ध ही है; अत: इस शरीरके छिये यह अज्ञानी जीव निरर्थक क्वेशका भाजन क्यों बनता है ? अर्थात् इसमें एकमात्र अज्ञान ही हेत् है। जिस प्रकार चित्रलिखित पुरुषका क्षय या विनाश हो जानेपर बिम्बरूप देहकी हानि नहीं होती, उसी प्रकार संकल्पजनित पुरुषका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी कुछ भी

हानि नहीं होती। जिस प्रकार मनोराज्यमें उत्पन्न शरीर आदि पदार्थोंका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी कुछ भी हानि नहीं होती, जिस प्रकार खप्तमें उत्पन्न पदार्थोंका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी हानि नहीं होती अथवा जिस प्रकार मृगतृष्णिका-नदीके जलका क्षय या विनाश हो जानेपर वास्तविक जलकी कुछ भी हानि नहीं होती, उसी प्रकार एकमात्र संकल्पसे उत्पन्न, खमावतः विनाशशील इस शरीररूपी यन्त्रका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी कुछ भी हानि नहीं होती। अतः शरीरके लिये शोक करना निर्रयक ही है। चित्तके संकल्पसे कल्पित तथा दीर्घकालीन खप्तमप्य इस देहके अल्कारोंसे भूषित या आधि-व्याधिसे दूषित हो जानेपर चेतन आत्माकी कुछ भी हानि नहीं है। श्रीराम! देहका विनाश होनेपर चेतन आत्मा विनष्ट नहीं होता।

अज्ञानरूपी चक्रके ऊपर स्थित हुआ जीवात्मा जिस देहके जन्म-मरणरूपी चक्रको देखता रहता है, वह उत्तरोत्तर अधिक भ्रान्तिको देनेवाला, खयं भ्रान्तिरूप, पतनोन्स्ख खरूपसे प्रस्त, भली प्रकार अनर्थ-गर्तीमें गिराया गया, हत एवं हन्यमान ही दीख पड़ता है। इसलिये मनुष्यको उत्तम धैर्यका भली प्रकार आश्रय लेकर इस अनादि दढीभूत भ्रमका परित्याग कर देना चाहिये। मिथ्या अज्ञानके द्वारा एकमात्र संकल्पसे उत्पन्न हुआ यह शरीर सत्य-सा होनेपर भी वास्तवमें असत्य ही है: क्योंकि जो वस्तु अज्ञानसे उत्पन्न हुई है, वह किसी समय भी सत्य नहीं हो सकती । श्रीराम ! जड पदार्थके द्वारा जो कुछ किया जाता है, वह किया हुआ नहीं माना जाता; इसलिये यह देह कार्य करता हुआ भी कहीं कुछ भी नहीं करता । जड देह तो इच्छासे रहित है और इस निर्विकार आत्मामें इच्छा रहती नहीं; इसछिये कोई कर्ता है ही नहीं। आत्मा शरीरका द्रष्टामात्र है। अपने शरीररूपी धरसे चित्तरूपी वेतालको हटा देनेपर इस संसारक्यी शून्य नगरमें पुरुष कभी भी नहीं डरता। विशद वृद्धिसे अहंकारकी दासता छोड़कर और अहंकार-को सर्वथा भूलकर शीवातिशीव अपनी आत्माका

ही अवलम्बन करना चाहिये। अहंकारसे युक्त बुद्धिसे जो क्रिया की जाती है, विषवछीके फलके सहरा उसका फल मरणरूप ही होता है । विवेक एवं धैर्यसे रहित जिस मूर्खने अपने अहंकारक्रपी महोत्सवका अवलम्बन किया, उसे तुम तत्काल विनष्ट हुआ ही समझो । राघव ! जिन बेचारोंको अहंकाररूपी पिशाचने अपने अधीन बना लिया, वे सब नरकरूपी अग्नियोंके इन्धन ही बन गये अर्थात् वे नरककी ज्यालासे जलते रहते हैं। पापशून्य राधव ! 'हा ! हा ! मैं मर गया हूँ', 'मैं जल गया हूँ' इत्यादि जो दु:खबृत्तियाँ हैं, वे अहंकाररूपी पिशाचकी ही शक्तियाँ हैं, दूसरेकी नहीं । जिस प्रकार सर्वत्र व्यापक आकाश यहाँ किसीसे लिप्त नहीं होता, उसी प्रकार सर्वत्र व्यापक आत्मा भी अहंकारसे लिप्त नहीं होता । श्रीराम ! प्राणवायसे यक्त यह चञ्चल देहरूपी यन्त्र जो कुछ करता एवं जो कुछ लेता है, वह सब अहंकारकी ही चेष्टा है ।

श्रीराम ! जड चित्तका, जो आत्मासे सर्वथा पृथक है, चेतन आत्माके साथ कभी सम्बन्ध हो ही नहीं सकता। चित्त ही आत्मा है-यों अज्ञानसे ही प्रतीत होता है। यह जो आत्मा है, वह ज्ञानखरूप ( चैतन्यरूप ), अविनाशी, सर्वत्र विद्यमान और व्यापक है: जब कि अहंकाररूप चित्त तो मूर्ख और हृद्दयवर्ती सबसे बड़ा अज्ञान है । जिस पुरुषका चित्तरूपी वेताल शान्त हो चुका है, ऐसे पुरुषका गुरु, शास्त्र, धन और वन्ध्र उसी प्रकार उद्धार करनेमें समर्थ हैं, जिस प्रकार अल्प की चड़में फँसे हुए पशुका मनुष्य उद्धार करनेमें समर्थ हो । इस जगत्ररूपी महान् अरण्यमें अपनेद्वारा ही खयं दढ़तासे धेर्य धारणकर अपना उद्धार कर लेना चाहिये। श्रीराम ! मनुष्यको उचित है कि विषयरूपी सपींका बहिष्कार कर दे, आयोंके मार्गका अनुसरण करे और महावाक्योंके अर्थका भली प्रकार त्रिचार करके अपनी अद्वितीय आत्माका ही आश्रय है। मनुष्यको अपवित्र, तुन्छ, भाग्यरहित तथा दृष्ट आकृतिवाले इस शरीरके आरामके लिये विषयभोगमें कभी नहीं फँसना चाहिये; क्योंकि उसमें फँसे हुए पुरुषोंको चिन्तारूप क्रूर राक्षसी खा डाटती है। जैसे पत्थस्का पत्थरपन अथवा जैसे घटका घटपना सामान्य सत्ताखरूप परमात्मा-से अभिन्न ही हैं, वैसे ही समिष्टि-ट्यप्टि मन आदि भी परमात्मासे अभिन्न ही हैं। श्रीराम ! इस विषयमें आगे कही जानेवाटी महान अज्ञानकी नाशक मानस-शिवपूजा-रूप यह दूसरी बात तुम श्रवण करो, जो चन्द्रमौलि मगवान् शंकरने कैटास पर्वतकी कन्द्रामें जन्म-मरणरूप दु:खकी शान्तिक लिये मेरे समक्ष कही थी।

कैटासनामक एक पर्वतोंका राजा है। वह अपनी ऊँचाईने खर्मलोकको भी पार कर गया है और वह उमापति भगवान श्रीशंकरका निवासस्थान है । वहाँपर स्वयं प्रकाशमान भगवान महादेवजी रहते हैं। पहले किसी समय उसी पर्वतपर उन देवाधिदेवकी पूजा करता हुआ में गङ्गाजीके किनारे आश्रम बनाकर रहता था। तपके लिये वहाँपर मैंने दीर्घकालतक तपस्वियोंके आचरणका अनुसरण किया । वहाँपर मेरे चारों ओर सिद्धोंके समृह रहते थे । मैं उनसे विचार-विनिमय करके शास्त्रीय दरूह तत्त्वोंका अनुशीलन करता था । मैंने फूल चननेके लिये एक डलिया रख छोडी थी और अनेक शास्त्रीय पुस्तकें भी जुटा रखी थीं । श्रीराम ! उस तरहके गुणोंसे सम्पन्न कैलासवनके कुन्नोंमें तपश्चर्या करते हुए मेरा बहुत समय व्यतीत हो गया । इसके अनन्तर किसी एक समयकी बात है-शावणके कृष्णपक्षकी अन्त्रमी तिथि थी और रात्रिका प्रथम माग यानी प्रदोषकाल पूजा, जप, ध्यान आदिमें व्यतीत हो चुका था। उस समय उस अरण्यमें मैंने तत्काल ही उत्पन्न हुआ एक बड़ा तेज देखा। वह तेज सैकड़ों बादछोंके तुल्य सफेद एवं असंख्य चन्द्रविम्बोंके सदश चमकीला था. उस तेजकी चकाचौंधसे दिशाओंके समस्त कुझ चमक उठे । उसे देखकर मैंने भीतरकी प्रकाशमान दिव्य-दृष्टिसे उसके विषयमें विचार किया और तडनन्तर फिर बाह्यदृष्टिसे विशेष अवयवोंके अनुसंधानपूर्वक उसका अवलोकन किया । विचारकर ज्यों ही मैं सामनेका शिखर-प्रदेश

देखता हूँ, त्यों ही चन्द्रकलाधर महादेवजी उपस्थित हो



गये । वहाँ अर्ध्यात्र लेकर सावधान एवं प्रसन्न मन मैं उन गौरीपतिके निकट गया । तदनन्तर चन्द्रज्योत्ह्या-के समान कोमल, शीतल तथा समस्त संतापोंका अपहरण करनेवाळी उस महादेवजीकी दृष्टिका मैं दीर्घकाळ-तक भाजन बना रहा। पृष्पोंके शिखरपर उपविष्ट तीनों लोकोंके साक्षी उन देवाधिदेवको मैंने समीप जाकर अर्च्य, प्रष्प तथा पाच सर्म ण किया । उनके सामने मैंने अनेक मन्दार-पर्णोकी अञ्चलियाँ विखेर दीं और नानाविध नमस्कार एवं स्तोत्रोंसे शिवजीका अभ्यर्चन किया । तद्नन्तर मैंने शिवजीकी पूजाके सदश ही पूजासे सखियोंसे युक्त तथा गणमण्डलसे परिवेष्टित भगवती गौरीका उत्तम रीतिसे पूजन किया। प्रजाकी समाप्ति होनेपर उनकी आज्ञासे पुष्पमय शिखर-पर बैठे हए मझसे अर्घचन्द्रकी कला धारण करनेवाले भगवान् उमापति परिपूर्ण हिमांशुकी किरणके सदश शीतल वाणीसे कहने लगे।

भगवान् उमापितने कहा — ब्रह्मन् ! शान्तिसे युक्त, परमात्मामें विश्राम छेनेवाली तथा कल्याण करनेवाली तुम्हारी चित्तदृत्तियाँ अपने स्वरूपमें अवस्थित तो हैं ? तुम्हारा कल्याणकारी तप निर्विन्नरूपसे वरावर चल रहा है न ? तुमने प्राप्तव्य वस्तु प्राप्त कर ली है न ? और सांसारिक भय शान्त हो रहे हैं न ?

(श्रीवसिष्टजी कहते हैं-) रघनन्दन ! समस्त लोकोंके एकमात्र हेत देवाधिदेव महादेवजीके उस प्रकार कहनेके अनन्तर विनययक्त वाणीसे मैंने उनसे निवेदन किया---'महेश्वर ! देत्राधिदेव ! त्रिलोचन ! आपकी निरन्तर स्मृतिसे प्राप्त इए उत्तम कल्याणसे सम्पन्न पुरुषोंके लिये इस संसारमें कोई भी वस्त्र दुर्लभ नहीं है और न किसी तरहके भय ही हैं। आपके निरन्तर स्मरणसे जनित आनन्दके कारण जिनका चित्त चारों ओरसे मुग्ध हो गया है, ऐसे पुरुषोंको इस जगत्कोशमें सभी प्राणी प्रणाम करते हैं । एकमात्र आपके अनस्मरणमें निरन्तर जिनका मन लगा रहता है, ऐसे पुरुष जहाँ स्थित रहते हैं, वे ही देश, वे ही जनपद, वे ही दिशाएँ और वे ही पर्वत प्रशस्ततम हैं। प्रभो ! आपका अनुस्मरण पूर्व-संचित, वर्तमान और भविष्यके पुण्यसमृहकी वृद्धि करता है। आपका अनुस्मरण ज्ञानरूपी अमृतका एकमात्र आधार-भूत कलश है, धृतिन्हपी ज्योत्स्नाके लिये चन्द्रमा है और मोक्षरूपी नगरका द्वार है। समस्त भतोंके अविपते! आपके निरन्तर चिन्तनरूपी उदार चिन्तामणिसे शोभित मैंने समस्त वर्तमान और भविष्यत्कालीन आपत्तियोंको पैरसे ठुकरा दिया है ।' श्रीराम ! सुप्रसन्त उन भगवान शंकरजीसे यों कहकर फिर नतमस्तक हो मैंने जो कुछ कहा, उसे तुम सुनो ! 'भगवन् ! यद्यपि आपकी अनुकम्पासे मेरे लिये समस्त दिशाएँ अभीष्ट पदार्थीस परिपूर्ण हैं, तथापि देनेश ! मुझे जो एक संदेह है, उसके विषयमें आपसे निर्णय पूछता हूँ । प्रभो ! वह देवार्चन-विधान किस तरहका है, जो उद्देगका नाराक,

विकाररहित, समस्त पापोंका विनाशकारी तथा समस्त कल्याणोंका अभिवर्वक है ! उसे प्रसन्नमतिसे आप मुझसे कहिये।'

श्रीमहादेवजीने कहा-ब्रह्मज्ञानियाँने अग्रमण्य सनिवर! में तमसे सर्वश्रेष्ठ वह देवार्चनका विधान कहता है. जिसका अनुष्ठान करनेसे तत्काल ही मनुष्य सक्त हो जाता है। जो आदि और अन्तसे रहित, वास्तविक बानस्वरूप है. वही 'देव' कहा जाता है । राज्को सत्ता-स्फ्रति देनेवाळा सत-खरूप सन्विदाननः घन बहा ही 'देव' शब्दका वाध्य है, इसलिये उसीकी प्रजा करनी चाहिये। कौन पूज्य है, इस विवयका तास्विक ज्ञान रखने-वाले विद्वान कहते हैं कि एकमात्र निर्मण निराकार विज्ञानानन्द्रधन विश्रद्ध परमात्मा शित्र ही पुज्य है और उसकी पूजन-सामग्रीमें ज्ञान, समता और शान्ति-ये सबसे श्रेष्ठ पुष्प हैं । महर्षे ! ज्ञानखरूप परमात्मदेवकी ज्ञान, समता और शान्तिकार पुर्णांसे जो पूजा की जाती है, उसीको आप वास्तविक देवार्तन जानिये । परमात्मा ही विज्ञानखरूप देव, भगवान् शिव और परम कारण-खरूप है। अतः ज्ञानरूप पूजन-सामग्रीसे उसीकी सदा-सर्वदा पूजा करनी चाहिये। वसिष्ठजी! आप जीवात्माको चिन्मय आकाशस्त्रस्य अविनाशी अक्रत्रिम सचिदानन्द परमात्मखरूप ही जानिये । एतमात्र वह परमात्मा ही प्रज्य है, उसके सिवा दसरा कोई प्रज्य नहीं है । अतः उस विज्ञानानन्द्वन परमत्याकी पूजा ही पूजा है । महर्षे ! जो परमार्थतः सबसे क्षेत्र ई, जो आपका-'तत' पदार्थका, मेरा तथा सकता कात्का खळपभूत है, एवं जो खयं परिपूर्णखरूप है, ज्ञानध्य सामग्रीसे पूजा करने योग्य उस देवका मैंने आगरी वर्णन कर दिया। सभी वस्तुओंका, समस्त जगत्का, दूसरेका, आपका और मेरा सर्वव्यापी चिन्मय परमात्मा ही पारवार्थिक खरूप है, दूसरा नहीं ' (सर्ग २९)

#### चेतन परमात्माकी सर्वात्मता

श्रीमहादेवजीने कहा—ब्रह्मन् ! इस रीतिसे यह समस्त संसार एकमात्र परमात्मखरूप ही है। ब्रह्म ही परम आकाश है और यही सबसे बडा देव कहा गया है । इस परमदेवका पूजन सबसे कल्याणकर है । उसीसे सब कुछ प्राप्त होता है। वही समस्त जगत्-सृष्टिके आरोपका अधिष्ठान है और उसीमें यह सब व्यवस्थित है । खाभाविक, आदि-अन्तसे रहित, अद्वितीय, अखण्ड नित्य परमानन्द उसी एकमात्र देवके अर्चनसे प्राप्त होता है। वह सचिदानन्द कल्याणखरूप शिव समस्त गुणोंसे अतीत और सम्पूर्ण संकल्पोंसे रहित है। मुने ! देश और काल आदि परिष्ठेदोंसे रहित, समस्त संसारका प्रकाश करनेवाला विशुद्ध सम्बदानन्द परमात्मा ही देव कहा जाता है। वही परव्रहा परमात्मा 'ॐ', 'तत्', 'सत्' ---इन नामोंसे कहा गया है। वह खभावतः महान्, ध्रुव, सत्यखरूप है, सर्वत्र समभावसे व्यापक है: वही महान चेतन और परमार्थस्ररूप कहा जाता है। पापशून्य मुने ! अरुन्थतीका और आपका जो चैतन्य तस्य है, पार्वतीजी-का.मेरा और गणींका जो चैतन्य तत्त्व है तथा जो चैतन्य तत्त्व तीनों जगत्में परिपूर्ण है, उत्तममित तत्त्वज्ञलोग उसे ही परमदेव परमात्मा समझते हैं । एकमात्र चिन्मय परमात्मा ही इस दृश्य संसारका सार है; इसलिये सकल-सारभूत वस्तुओंकी भी साररूपताको प्राप्त हुआ वह सर्वरूप परम देव परमात्मा मैं हूँ । ब्रह्मन् ! वह परमात्मा सर्वव्यापी होनेसे किसीके लिये भी दूर नहीं है; अतः वह किसीके लिये दुष्प्राप्य भी नहीं है । वह शरीरके बाहर-भीतर---सर्वत्र स्थित है । वही यह परमात्मा चिन्मय, सूक्ष्म, सर्वव्यापी और मायारहित है। देव, दानव और गन्ववीं तथा पर्वत, समुद्र आदिसे युक्त यह सम्पूर्ण जगत् उस चैतन्यमें स्थित होकर कर्मानुसार उसी प्रकार घूमता रहता है, जिस प्रकार जल-भॅवरमें जल।

ब्रह्मन ! चिन्मय परमात्माने ही गदा, चक्र आदि आयुर्धोसे युक्त चतुर्भुज विष्णुरूपसे समस्त असर-समूहका उसी प्रकार विनाश कर दिया था, जिस प्रकार वर्षाऋत इन्द्रधनुषसे युक्त मेघरूपसे आतपका विनाश कर देती है । चेतन परमात्माने ही वषभ और चन्द्रमाके चिह्नोंसे यक्त त्रिनेत्र रूप धारण कर गौरीको प्राप्त किया है। चेतन परमात्मा ही भगवान् विष्णुके नाभि-कमलमें भ्रमरके समान ध्यानमें तल्लीन एवं वेदत्रयीरूपी कमलिनीका महान सरोवरस्वरूप ब्रह्माजीका रूप धारण करता है। इसी महाचैतन्य परमात्माके सकाशसे सर्य-चन्द्रमा आदि सदा प्रकाशित होते हैं । निर्मल चेतनरूपी चन्द्रबिम्बमें खरगोश-की तरह सम्बन्ध प्राप्तकर यह जगतमें स्थित पदार्थोंकी शोभा सर्वत्र दिखायी पड़ती है । भद्र ! सुनो । यद्यपि इस देह-रूपी वृक्षमें हाथ, पैर आदि अपने अङ्ग ही शाखाएँ हैं और केशोंका समृह ही सुन्दर लताओंका समृह है, तथापि यह बक्ष क्या पर्याप्तरूपसे चेतनके सम्बन्धके बिना किसी तरह शोभित हो सकता है ? चराचर पदार्थीका निर्माण करनेवाला भी यह चेतन ही है, दूसरा नहीं । इसलिये एकमात्र चेतन ही अपने संकल्पसे जगत्रूपमें प्रकट है । ब्रह्मन् ! वस्तुतः इस शरीरमें दो प्रकारका सर्वभृत-खरूप चेतन है-एक तो चञ्चलखभाव जीवात्मा और दुसरा निर्विकल्प परम चेतन परमात्मा । वह चेतन परमात्मा ही अपने संकल्पसे जीवात्माके रूपमें अपनेसे भिन्न-सा होकर स्थित है। वह चेतन परमात्मा ही अपने संकल्पसे आकारा आदि पाँच भूतों, रान्दादि पाँच विषयों, प्राणा-पानादि पाँच प्राणों और देश-कालके रूपमें परिणत होता है । सचिदानन्दघन ब्रह्म ही नारायण होकर समद्रमें शयन करता है, ब्रह्मा होकर ब्रह्मलोकमें ध्यानस्थित रहता है. हिमालय पर्वतपर पार्वतीके सहित महादेवजीका रूप धारण कर निवास करता है और वैकुण्ठमें देवश्रेष्ठ विष्णुका रूप धारणकर रहता है । वह परमात्मा ही सूर्य बनकर

दिवसका निर्माण करता है, मेघ बनकर जल बरसाता है, वायु बनकर बहता है । सबका आत्मा, सर्वत्र व्यापक एवं अपनी समस्त संकल्पशक्तिके प्रभावसे सर्वखरूप होनेके कारण वह चिन्मय ब्रह्म जगत्-रूप हो जाता है।

वास्तवमें तो वह विज्ञानानन्द परमात्मा आकाशसे भी बढ़कर निर्मल और सूक्ष्म है। वह परमात्मा जब-जब जहाँपर जिस भावसे जिस तरह संकल्प करता है, तब-तब वहाँ वैसा ही बन जाता है। (सर्ग ३०) -1-5-1

# ग्रद्ध चेतन आत्मा और जीवात्माके खरूपका विवेचन

श्रीमहादेवजीने कहा—ब्रह्मन् ! चेतन जीवात्मा अज्ञानके कारण 'मैं दुखी हूँ' इस भावनासे व्यर्थ ही दुखी होता है और 'में नष्ट हो गया, में मर गया' यों भावना करता हुआ रोता रहता है। किंतु जिस प्रकार पत्थरमें तेळ नहीं रहता, उसी प्रकार शुद्ध चेतन आत्मामें दृज्य, दर्शन और द्रष्टाकी त्रिपटी नहीं रहती। जैसे चन्द्रमामें कालिमा नहीं रहती, वैसे ही शुद्ध आत्मामें कर्ता, कर्म और करण नहीं रहते । जिस प्रकार आकाशमें नवीन अङ्करका अभाव है, उसी प्रकार आत्मा-में प्रमाता, प्रमेय और प्रमाण—इन तीनोंका अभाव है। जिस प्रकार नन्दन-वनमें खैरके वृक्षका अभाव है, उसी प्रकार शुद्ध आत्मामें मन, मनन और दृश्य विषयका अभाव है । जैसे आकाशमें पर्वतका अभाव है, वैसे ही ग्रद्ध चेतनमें मैं-पना, तू-पना और वह-पना आदि नहीं हैं। जैसे काजलमें सफेदी नहीं रहती, वैसे ही चेतनमें अपनी देह तथा परायी देहका भाव नहीं रहता। वह शुद्ध चेतन आत्मा केवल, निर्विकल्प, सर्वन्यापक, सम्पूर्ण तेजींको भी प्रकाशित करनेवाला, खच्छ और परम श्रेष्ठ है। वह सम्पूर्ण पदार्थींको प्रकाशित करनेवाला, सर्वन्यापक, नित्य ग्रुद्ध, नित्य प्रकाशरूप, मनसे रहित, निर्विकार और निरञ्जन है । एक वही घट और पटमं, वट और दीवाल-में, शकट और वानरमें, गदहें और अस्तरमें, सागर और आकाशादि भूतोंमें तथा नर और नागमें--सर्वत्र व्यापक होकर स्थित है । वह ग्रुद्ध हुआ भी मलिन-सा, निर्विकल्प हुआ भी सविकल्प-सा, चेतन हुआ भी जड-सा और सर्वव्यापी हुआ भी एकदेशीय-सा प्रतीत होता है ।

कर्मेन्द्रियोंकी प्रवृत्तिमें तत्परता संकल्पसे होती है। वह संकल्प मननजनित है । वह मनन चित्तकी अग्रुद्धिके कारण होता है और उन सबका साक्षी आत्मरूप चेतन सर्वविध मलोंसे रहित है। जिस प्रकार स्फटिक-शिलामें अरण्य, पर्वत, नदी आदिका प्रतिविम्ब पड्ता है, उसी प्रकार अपने खरूपमें ही स्थित प्रकाशखरूप नित्य चेतन-के अन्त:करणमें इस जगत्का प्रतिबिम्ब पड़ता है। इस जगत्को अपने संकल्पमें धारण करनेवाला अद्वितीय. निर्विकार चेतन न उत्पन्न होता है न विनष्ट होता है. न क्षीण होता है और न बढ़ता ही है। अर्थात् वह सब प्रकारके विकारोंसे रहित है । असल्खरूप यह जगत अज्ञानके कारण विशाल खप्नकी तरह आत्मामें ही प्रतीत होता है । किंतु वास्तवमें मृगतृष्णिका-जलके सदश प्रतीत होनेवाला यह जगत् तनिक भी सत्य नहीं है। मुने ! यह परम चेतन आत्मा अपने पुर्यष्टकमें 🛊 ही प्रतिविभ्वित होता है, जैसे खच्छ दर्पणमें ही प्रतिमा दिखळायी पड़ती है । महर्षे ! अनेक प्रकारकी कल्पनाओं-से प्रस्त यह पुर्यष्टकरूप दश्यसमृह शुद्ध चिन्मय आत्मा-से ही उत्पन्न होता है, उसीमें स्थित और विलीन हो जाता है । इसिलिये यह सम्पूर्ण विश्व विशुद्ध चेतन आत्मखरूप ही है, दूसरा नहीं--यह जानिये।

बुद्धिरहंकारस्तथा तन्मात्रपञ्चकम् । इति पुर्यष्टकं प्रोक्तं देहोऽसावातिवाहिक: ॥ (नि० पू० ५१।५०)

भन, बुद्धि, अहंकार एवं पाँच सूक्ष्म तन्मात्राएँ-इन आठोंका समूह 'पुर्यप्टक' कहा गया है और यही 'आतिवाहिक' देह कहा गया है।

जिस प्रकार जड छोड़ा लोह-चुम्चकके सांनिध्यसे संचरणशील होता है, उसी प्रकार सर्वन्यापी सत्खरूप परमात्माके मांनिव्यसे यह जीवात्मा संचरणशील होता है। अर्थात् सर्वत्र स्थित परमात्मशक्तिसे ही यह जीव चेष्ठा करता है। यह जीव अज्ञानसे अपने वास्तविक खरूपको गृत्र जानेके कारण देहके सम्बन्धसे जड-सा हो गया है तथा अपना विशुद्ध चैतन्यक्ष खभाव भूळ जानेके कारण ही यह चेतन चित्त-सा बन गया है। ब्रह्मन् ! परमायाने ही शरीरक्षपी गाड़ी खींचनेके छिये मन:शक्ति और प्राण-शक्ति—ये दो सुदृढ़ बैल उत्पन्न किये हैं । सिचरानन्दवन निर्विकार परमात्माके सकाशरो ही यह जीव जीवन धारण करता है, जिस प्रकार दीपकके सकाशसे घर शोभा देता है । अज्ञानके कारण इस जीवकी आवियाँ एवं व्यावियाँ उसी प्रकार उत्तरोत्तर स्थुलता प्राप्त करती हैं, जिस प्रकार जलका तरङ्गरूप और उस तरङ्गरूपका फेनरूप उत्तरोत्तर स्थ्रलता प्राप्त करता हैं। सर्वशक्तिरूप होनेपर भी वही चेतन जीवात्मा अज्ञानके कारण 'मैं चेतन नहीं हूँ' इस भावनासे इस देहमें परवशता प्राप्त करता है, किंतु अपने खरूपके ज्ञानसे मोह-रहित हो जाता है । हृदयरूप कमळपत्रके चेथा-रहित हो जानेपर ये प्राण शान्त हो जाते हैं, जिस प्रकार पंखेके कम्पनशून्य हो जानेपर पवनकी शक्तियाँ विलीन हो जाती हैं। इदयहप कमल-पत्रके स्फरणसे यह पुर्यष्टक विस्पष्ट हो जाता है और हृदय-कमलरूप यन्त्र जब चलनेसे स्क जाता है यानी निश्चल हो जाता है,

तब वह भी विनष्ट हो जाता है। द्विजवर ! जबतक देहमें पुर्यप्रक विद्यमान रहना है, तबतक देह जीवित रहती हैं और जब देहमेंसे पुर्यप्रक बिलीन हो जाता है, तव देह 'सूत' कही जाती हैं । किंतु जब शरीरका हृदय-कमरुरूपी यन्त्र सदा चलता रहता है, तब यह जीव अपने संकल्पवरा प्रकृतिके अधीन हुआ कर्म करता रहता है। पर राग-द्वेषरहित विश्रद्ध वासना जिनके हृदयमें रहती है, वे अटल एवं एकरूप रहनेवाले मृतुष्य जीवन्सुक हैं । हृदय-कमळ्रूपी यन्त्रके रुक जाने तथा प्राणके शान्त हो जानेपर यह देह पृथ्वीपर लक्षड़ी और ढेले अदिकी भाँति गिर जाती है । मुने ! ज्यों ही हृदयाकाराके वायुमें अर्थात् प्राणमें यह पूर्यप्रक लीन हो जाता है, त्यों ही मन भी प्राणमें ही त्रिलीन हो जाता है। जिस प्रकार घरके लोगोंके घर छोड़कर दूर चले जानेपर घर शून्य हो जाता है, उसी प्रकार मन एवं प्राणसे ज़ून्य हुआ यह शरीर शबरूप हो जाता है। जिस प्रकार नाना प्रकारके पत्ते उत्पन्न हो-होकर समय पाकर वृक्षसे झड़ जाते हैं, उसी प्रकार प्राणियोंके ये शरीर भी झड़ जाते हैं -- विनष्ट हो जाते हैं । जीवोंके ये शरीर और वृक्षोंके पत्ते उत्पन्न और नष्ट होते ही रहते हैं, अतः उनके विषयमें शोक ही क्या है। चैतन्य-समुद्र परमात्मामें ये देहरूपी बुद्बुद कहीं एक प्रकारके तो कहीं दूसरे प्रकारके उत्पन्न होते रहते हैं । बुद्धिमान् जन विनाशशील समझकर इनपर विश्वास नहीं करते । (सर्ग ३१-३२)

संकल्पत्यागरे द्वेतभावनाकी निवृत्ति और परमपद-खरूप परमात्माकी प्राप्तिका प्रतिपादन

श्रीवासष्टजीने पूछा—मस्तक्रमें अर्थचन्द्र धारण करनेवाले महादेव ! व्यापकसन्द्रप अनन्त एवं अद्वितीय चेतन ब्रह्म-तत्त्वमें द्वित्व ( मेर ) कैसे प्राप्त हुआ ? एवं उसका बुद्धिसे निवारण कैसे हो, ताकि जीवके दु:खोंका सर्वथा नाश हो जाय ? श्रीमहादेवजीने कहा—जब वह ब्रह्म संस्वरूप, अद्वितीय और सर्वशक्तिमान् है, तब उसमें यह भेद और अभेदकी कल्पना ही निर्मूल है। जैसे तरङ्ग, कण, कछोल और जलप्रवाह जलसे विभक्त नहीं रहते, वैसे ही ब्रह्म सर्वशक्ति वास्तवमें ब्रह्मसे विभक्त नहीं रहता।

जिल प्रकार फूड, कोंपल, पत्ते आदि खतासे बास्तवमें भिन्न नहीं हैं, वेसे ही द्वित्व, एकत्व, जगत्व, तू-पन, मैं-पन आदि भी चेतनसे भिन्न नहीं हैं। चेतनका देश, काल, किया आदिरूप जो मेद किया गया है, वह भेद चेतनखन्दप ही है। धास्तवमें चेतनमें द्वेत ( मेर ) है ही नहीं, तब उसमें मेर आया कहाँसे ?--यह प्रश्न ही नहीं वनता; क्योंकि देश, काल और क्रियाकी सत्ता एवं नियति आदि शक्तियाँ खयं चेतनकी सत्तासे ही सत्तायुक्त होकर स्थित हैं, इसलिये वे सब चेतनसम्बद्ध परमातमा ही हैं। वहीं यह चेतन तत्त्व परम ब्रह्म, सत्य, ईश्वर, शिव तथा निराकार, एक परमात्मा आदि अनेक नामोंसे कहा जाता है । इन नामों एवं रूपोंसे अतीत जो परमात्माका खरूप है तथा जो सम्पूर्ण मलोंसे रहित आत्मपदार्थ है, वह वाणी और मनका विषय नहीं है । जो यह संसार दिखायी दे रहा है. वह उस महाचेतन परमात्मारूपी लताके फल, पल्लव तथा पुष्प आदिख्य ही है, अतः उससे भिन्न नहीं । किंत अज्ञानी जीवको अपने ही द्वैतसंकल्पसे एकमें ही द्वैतकी इसी प्रकार प्रतीति होती है, जैसे परुषकी वेताल-कल्पनासे उसे भयंकर वेतालकी प्रतीति होने लगती है । जैसे 'मैं कुछ नहीं करता' इस तरहके संकल्पसे पुरुषका कर्तृत्व निवृत्त हो जाता है. उसी प्रकार जीवात्मामें प्रतीत होनेवाळा हुत भी अहुत-भावनासे निवृत्त हो जाता है।

इत-संकल्पसे तो एक ही वस्तुमें दिलकी प्राप्ति होती है, पर अर्द्रतभावनासे अनेकात्मक जगत्का भी द्वित्य नष्ट हो जाता है । क्योंकि विकार आदिसे शून्य, सदा सर्वेगामी तथा परमात्माका खळ्पमृत होनेसे आसापें कभी हैतमाव नहीं गहता । मुनं ! अपने संकल्पसे निर्मित मनौराज्य और मन्वर्वनगरकी तरह जो वस्तु अपने संसल्पसे बनायी गयी है, वह संसलाके असावसे नष्ट हो जाती है। केवल छड़ संकल्पसे जो यह

संसारक्यों दु:ख प्राप्त हुआ है, वह केवल संकल्पके अभावसे ही नष्ट हो जायगा, फिर इस विपयमं केश ही क्या १ क्योंकि तनिक भी संकल्प करके मनुष्य दु:खेंने हुत्र जाता है और कुछ भी सङ्गल्प न करके वह अविनाशी स्रख पाता है। अतः सुने! अपने विवेकरूपी पवनसे संकल्पन्यप मेघोंका विनाश करके शरकालमें आकाश-मण्डलकी भाँति तुम उत्तम निर्मलता प्राप्त करो । अविवेकल्डप प्रवल प्रवाहसे उमड़ती हुई उन्मत्त संकल्प-म्हप नदीको तुम मणिमन्त्रसे सुखा दो और उसमें बहुते हुए अपने-आपको धेर्य देकर मनसे रहित हो जाओं एवं अपने-आप अपने संकल्पालक कालुध्यका विनाश करके आत्माकी उत्तम विशुद्धता प्राप्त कर अत्रिनाशी आनन्दरूप हो जाओ । यह आत्मा समस्त शक्तियोंसे परिवर्ग है, अतः जब कभी वह किसी वस्तुकी जंसी भी भावना करता है, अपने संकल्पसे वस्तको उसी समय वैसी ही उस देखता है । ब्रह्मन् ! यह उत्पन्न हुआ मिथ्याक्रप जगत् एकमात्र संकल्पात्मक ही है; अतः केवल संकल्पके अभावसे ही कहीं भी विलीन हो जाता है। इसलिये संकल्परूप जङ्को उम्बाङ्कर अत्यन्त दङ्ताको प्राप्त हुई इस तृष्णारूपी करंजलताको आप सुखा डालिये । जिस प्रकार गन्धर्वनगरकी उत्पत्ति और विनाश प्रतीतिमात्र ही हैं, उसी प्रकार यह संसाररूप भ्रमकी उत्पत्ति और विनाश भी प्रतीतिमात्र ही हैं । सुने ! मैं एक हूँ, में परमात्मा हूँ-इस प्रकारकी मावना कीजिये । इस भावनासे आप परमात्मा ही हो जाकने ।

मडर्पे ! चेतन जीवात्माने अज्ञानके कारण अपने संकल्पसे संसारकाता प्राप्त की है; किंतु वास्तवमें मोहरूपी वाजङ्कासे रहित वह असंसारी है तथा वह ब्रह्मसे अभित्र और अर्देत ब्रह्मरूप हैं । मैं दर्य रेहादि-खरूप इँ—इस प्रकार मेहिको प्राप्त हुआ चेतन जीवात्मा संसारमें फँस जाता है: पर वहीं शह चिन्मय परमात्मख्यस्थाभो, जो अपनेसे अभिन्न है, अनुमव करके संमारके बन्धनसे निर्मुक्त हो जाता है। पुनराष्ट्रचिरहित निरितदायानन्द खरूप परमात्माके ज्ञानसे परिपूर्ण चेतन जीवात्मा परमपद प्राप्तकर समस्त श्रमोंसे निर्मुक्त हुआ ध्यापक ब्रज्ञपदमें विश्राम करता है। मनसे रहित यही चेतन जीवात्मा शान्तिसे सुशोभित सूर्य, चन्द्र आदि ज्योतियोंसे एवं अन्धकार-अज्ञान आदि जडतासे रहित तथा थिस्नृत आकाशकी भाँति परम सुन्दर है। वह दोपरहित जीवात्मा अपने वास्तियक परमात्मखरूपमें स्थित हो जब तुर्यातीत अवस्थाको प्राप्त हो जाता है, तब वह परमपदको प्राप्त होता है। वह परमपद सभी उत्तमोत्तम अवस्थाओंकी परम अवधि है, परम मङ्गळरूप होनेके कारण समस्त मङ्गळोंमें प्रधान मङ्गळ है। वही

एक अखण्ड परम पिनन्न चंतनग्ह्म है । मुने ! बह परमपद जाप्रत् आदि तीनों अवस्थाओं और कल्पनासे अतीत है । उसीका आपसे मेंने वर्णन किया है । उसी पदमें आप सदा स्थित रहें । वह पद ही अविनाशी पूष्य देव है । मुनीश्वर ! इस समस्त जगत्का उपादान वहीं परमदेव है— इस ज्ञानसे यह समस्त विश्व चिन्मय ब्रह्मरूप ही है । यह विश्व ब्रह्मके संकल्पसे कल्पित होनेके कारण प्रतीत होता है; किंतु ययार्थ ज्ञान होनेपर वास्तवमें इसकी सत्ता नहीं रहती, इसल्यिये यह नहीं है । वह परमपद शान्त, शिव एवं वाणीके व्यापारसे अतीत है । 'ॐ' इस अवस्की जो आनन्दमयी तुरीयमात्रा है, वही परमगति है ।

(सर्ग ३३-३४)

#### सबके परम कारण परम पूजनीय परमात्माका वर्णन

श्रीमहादेवजीने कहा-मुने ! आप पूर्वोक्त विचारका अवलम्बन करके अपने पारमार्थिक खरूपका ही प्रमाणोंसे शीघ्र निर्धारण करें एवं उसके विपरीत अनर्थरूप देहा-भिमानका अवलम्बन न करें । जो इस संसारमें जानने-योग्य है, उस परमात्माको तत्त्वज्ञानीने जान लिया । फिर संसारके भ्रमके साथ उसका कोई प्रयोजन नहीं रहा। अतः उस तत्त्वज्ञानीके लिये कर्तव्य या अकर्तव्य कुळ नहीं रहता, यह मैं जानता हूँ । आप इन शान्तिमय और अशान्तिमय विकल्पोंका यदि दलन करते हैं तो आप धीर हैं । यदि वैसा नहीं करते तो आप धीर नहीं हैं । इसलिये आस्था रखकर आप परमात्मदर्शी बन जाइये। ब्रह्मज्ञानके लिये शीघ ही उपर्यक्त दृष्टिका आश्रय करके मेरे द्वारा जो कुछ कहा जाय, उसे सुनिये । आत्मज्ञानके प्रयतके बिना चुपचाप बैठे रहनेसे क्या लाभ १ त्रिशलघारी भगवान शंकर इस प्रकार कहकर फिर बोले कि 'आप बाह्यदेहमें आत्मबुद्धि मत कीजिये; क्योंकि यन्त्रकी भाँति प्राणसे ही यह शरीर चेष्टा करता है और प्राणवायसे रहित

शरीर निश्चेष्ट हो मूकके सदश स्थित रहता है; किंत चेतन जीवात्मा आकाशसे बढ़कर निर्मल और अव्यक्त है। सत्ख्रक्ष्प परमात्माकी सत्ता ही चेतन जीवात्माके अस्तित्वमें कारण है। जीवात्माके विना तो प्राण और देह-ये दोनों नष्ट हो जाते हैं और देह-वियोगसे प्राण वायुमें विलीन हो जाता है; आकाशसे भी निर्मेळ चेतन आत्या नष्ट नहीं होता । इसलिये संसार-भ्रमसे उसका क्या प्रयोजन है ? ब्रह्म-ज्ञानके द्वारा दोपोंसे रहित हो जीवातमा परमशिव परब्रह्म परमात्मा हो जाता है। वह परमहा ही हरि है, वही शिव है, वही हिरण्यगर्भ है, वही चतुर्भख ब्रह्मा है, वही इन्द्र है; वही वास, वद्धि, चन्द्र एवं सूर्यन्द्रप है और वही परमेश्वर है । वहीं सर्वव्यापी परमात्मा, सर्वचेतनोंका मूल स्रोत, देवेश, देवमृत, धाता, देवदेव और खर्गका अभिपति है। जिस तरह पछ्ठत्रोंका मूळवीज बृक्ष है, उसी तरह सचिदानन्द परब्रह्म परमात्मा ब्रह्मा, विष्णु, शिव आदिका मूल बीज है । वही सचिदानन्दघन परब्रह्म

ह्यानी महात्माओंका वन्दनीय और पूजनीय हैं; क्योंकि सबका बळ और नाम उसीके हैं। वही सर्वात्मक, प्रकाशरूप, समस्त झानोंका एकमात्र उत्पादक और सबको सचा-स्कूर्ति देनेवाळा है। महर्पे ! सबका आदि कारण तथा पूजा, नमस्कार, स्तुति और अर्ध्वके योग्य एवं समस्त देवताओंका स्वामी बही परम चेतन परम्रह्म परमात्मतत्त्व है—यह आप जान छें। यही बड़े-यड़े झातव्य पदार्थोंकी भी चरम सीमा है। जरा, शोक एवं भयके विनाशक इस परमात्मतत्त्वका साक्षात्कार करके मनुष्य फिर संसारमें भूने हुए बीजकी माँति जन्म नहीं छेता। विग्रेन्द्र! तत्त्वसे जान छिये जानेपर जो समस्त प्राणियोंको अभय कर देता है, जो सबका आदिकारण है और जो अनायास उपासनाके योग्य है, आप वही अज, परम एवं परमात्मरूप परमपद हैं।

मुने ! समस्त पदार्थोंके भीतर रहनेवाले अनुभवस्वरूप एकमात्र विद्युद्ध प्रकाशमय परमचेतन परमात्माको मुनिलोग महादेवरूप परमेश्वर समझते हैं । वह परमचेतन तत्त्व सम्पूर्ण कारणोंका कारण है, किंतु वास्तवमें उसका कोई कारण नहीं है; वह अपनी सत्तासे समस्त भावोंको सत्ता प्रदान करनेवाला है, किंतु खर्य भावनाका विषय नहीं है। वह विद्युद्ध और अजन्मा है। वही समस्त चेतनोंका चेतन, इस्य विपर्योंका प्रकाशक और हश्य-संसारका एरम

आधार है । उसीको मुनिलोग चक्षु आदि एवं सूर्य आदि प्रकाशकोंका प्रकाशक, खयं चक्षु-सूर्य आदि प्रकाशकोंद्वारा प्रकाशित न होनेवाला, अलैकिक, समस्त वीजींका भी वीज, ज्ञानखरूप और विशुद्ध सचिदानन्द्यन परमात्मा कहते हैं। सत्य प्रतीत होनेवाला दश्य संसार और असत्य न प्रतीत होनेवाली प्रकृति-इन दोनोंका कारण होनेसे वह चिन्मय परमात्मा तत्खरूप है; किंत वास्तवमें वह प्रकृति और संसारसे रहित, परमशान्त है । इस महान चिन्मय परमात्मामं पहले करोड़ों जगद्रपी मरीचिकाएँ हो चुकी हैं, आगे भी होती रहेंगी और वर्तमान कालमं भी हो रही हैं। महान् मेरुपर्वत एवं महान कल्प आदि काल उस चेतन तत्त्व परमात्मामं समाये ह्रए हैं । फिर भी वह सूक्ष्मसे भी सूक्ष्मतम है । कर्तापनके अभिमानसे रहित होनेके कारण यह परमात्मा कुछ न करते हुए ही संसारकी रचना करता है और यह संसारका उद्धाररूप महान् कर्म करता हुआ भी कुछ नहीं करता । जिस परमात्माके संकल्पमें यह समस्त संसार विद्यमान है, जिससे यह सारा संसार उत्पन्न हुआ है, जो सर्वस्वरूप है, जो सब ओर व्याप्त है एवं जो सर्वमय है, उस सर्वात्मक परमात्माको बार-बार नमस्कार है।\*

(सर्ग ३५-३६)

#### परमिवव परमात्माकी अनन्त भक्तियाँ

श्रीमहादेवजीने कहा—महर्षे ! उस समस्त जगत्सत्ता-खरूप मणिकी पिटारी परम चेतन सर्वेश्वर परमात्मामं उनकी शक्तियाँ प्रत्यक्ष आविर्भूत होती रहती हैं । उनमेंसे परमात्माकी एक शक्ति महाकाशरूप दर्पणके अंदर अपनी सत्ताके प्रतिबिग्बके सदश कल्प-निमेषनामक निर्मळ काळात्मक शरीर धारण करती है । जैसे धर्में दीपकके

रहनेपर घरमस्की क्रियाएँ प्रकाशित हो जाती हैं, वैसे ही साक्षीरूपी उस प्रकाशात्मक, सत्यख़रूप चेतन-तत्त्वके रहनेपर ही जगत्रूप चित्तकी परम्पराएँ प्रकाशित होती हैं।

श्रीवसिष्ठजीने पूळा—जगत्तके खामिन् ! इन सदा-शिवकी कौन-सी शक्तियाँ हैं, वे किस तरहसे रहती हैं,

( नि० पू० ३६।१८ )

यस्मिन् सर्वे यतः सर्वे यः सर्वे राधेतक्ष्य यः । यथ्य सर्वमयो नित्यं तस्मै सर्वात्मने नमः ।।

उनकी साक्षिताका क्या खरूप है, उनका व्यवहार क्या है और वे कितनी हैं ?

श्रीमहादेवजीने कहा— उत्तम व्रतका पालन करानेवाले सोम्य! उस निराकार, सर्वात्मक, अप्रमेय, परमशान्त, सिंबदानन्द्रघन सदाशिय परमात्मक्री, क्योममत्ता, काल्यसत्ता तथा नियति-सत्ता और महासत्ता—ये पाँच सत्तात्मक शक्तियाँ हैं। (तात्पर्य यह है कि 'सोऽकामयत बहु स्याप्' इस श्रुतिके अनुसार सबसे पहले उनकी इच्छासत्ता अभिन्यत्त हुई। तदनन्तर आकाशको अभिन्यित होनेपर आकाशसत्ता, तदनन्तर कालात्मक स्पन्नी अभिन्यत्ति होनेपर काल्यस्ता, सद्पके नियत संस्थानवाले भूत एवं भौतिक पदार्थोंका आविर्भाव होनेपर नियति-सत्ता अभिन्यत्त हुई और तदनन्तर उनमें अनुस्यून महासत्ता अभिन्यत्त हुई । ) इनके सिया ज्ञानशक्ति, क्रियाशक्ति, कर्तृत्वशक्ति और अकर्तृत्वशक्ति आदि परमात्माक्री अनेक शिक्तयोंका कोई अन्त नहीं है।

श्रीवसिष्टजीने पूछा—देव ! ये उपर्युक्त शक्तियाँ हुईँ किस निमित्तसे ! इनमें बहुत्व कैसे आया ! इनका उदय कैसे हुआ ! एवं शक्ति और शक्तिमान् दोनोंमें परस्पर-विरुद्ध मेद और अमेद किस युक्तिसे रह्द सकते हैं !

श्रीमहादेवजीने कहा—महर्षे ! अनन्त असीम आकारवाले सदाशिवरूप परमात्माकी यह चिन्मात्ररूपता हीं उसकी शक्ति कहीं जाती है। एकपात्र कल्पनासे ही वह चेतन परमात्मासे भिन्न-सी प्रतीत होती है, वास्तवमें कुछ भी भेद नहीं है । ज्ञातृत्व, कर्तृत्व, भोक्तृत्व, साक्षित्व आदि कल्पनाओंसे परमात्माकी ये शक्तियाँ उसी प्रकार विविध खरूप धारण करती हैं, जैसे समुद्रमें तरङ्ग आदि मेद-कल्पनाओंसे जल त्रिविव रूप धारण करता है । गमनशील ब्रह्माण्डरूपी नृत्य-मण्डपमें ऋतु, मास आदि काळ नियति-ऋमद्वारा महाकाळरूपी नटसे उत्तम रीतिसे शिक्षित हुई उस प्रकारकी शक्तिरूपिणी नटियाँ नाचती हैं । यही परा और अपरा एवं नियति कही जाती है । ईश्वरकी क्रिया, कृति, इच्छा या काल इत्यादि उसीके नाम हैं। तृणसे लेकर ब्रह्मापर्यन्त जितने चराचर जीव हैं. उनको मर्यादामें खनेवाली नियति कही जाती है। महर्षे ! नाट्यशास्त्रमें प्रसिद्ध स्वेद, स्तम्म, रोमाञ्च आदि विकारोंसे व्याप्त, चिरकालसे प्रवृत्त हुए इस संसारनामक नाटकके नाट्योंमें सारभूत नियति-नटीके विलासमें अविपति होकर देखनेवाला सदा उदितस्वभाव यह परमेश्वर अद्वितीय होक्र ही स्थित है । वह परमार्थतः उस नटी (सर्ग ३७) और नाट्यसे भिन्न नहीं है ।

# सिबदानन्द्रभन परमदेन परमात्माके ध्यानरूप पूजनसे परमपदकी प्राप्ति

श्रीमहादेवजी कहते हैं—महुषें ! उस परमात्म-देवके रूजनके जितने कम हैं, उन सबमें पहले देहाभिमानको प्रयबपूर्वक छोड़ देना चाहिये । ध्यान ही इस परमात्मदेवकी पूजा है । इसिल्ये तीनों भुवनोंके भाषारमृत इस परमात्मदेवकी निम्न प्रकारके ध्यानसे सदा पूजा करनी चाहिये । वह चेतन परमात्मा झानके द्वारा कार्बो स्पांकि समान देदीध्यमान, सूर्य आदि समस्त प्रकाशकोंका भी प्रकाशक तथा सबसे परे रहनेवाला झानक्षक्प है । उसका मनसे चिन्तन करना चाहिये।

इस नियति-माटकके साक्षी परमाप्याका इतना बड़ा खरूप है कि सबसे बड़े असीम आकाशका जो विपुछ विस्तार है, वह उसकी गर्दन है; नीचेके आकाशका जो असीम विस्तार है, वह उसका चरण-सरोज है। सीमा-शून्य दिशाओंके किनारोंका यह जो विस्तार है, वही उसका मुजमण्डल है और उसीसे वह मुशोमित है; उन हार्षोमें उसने विविध्न ब्रह्माण्डोंमें विद्यमान बड़े-बड़े सत्य आदि छोकरूप श्रेष्ठ आयुर्थोंको प्रहण कर रक्ख है। उसके हृदय-कोशके एक कोनेमें अनेक ब्रह्माण्ड-समृह

छिपे हुए हैं। वह प्रकाशस्त्ररूप एवं तमसे परे है और उसके खरूपका कहीं पार भी नहीं पाया जा सकता। पूर्वोक्त नियतिके नाटकका साक्षी यह परमात्मा ही परमदेव है । यही समस्त पदार्थोका आश्रय, सर्वन्यापक, चिन्मय और अनुभवक्ष है । सभी सजनोंद्वारा यही सर्वदा प्रजनीय है । यही परमदेव परमात्मा घटमें, पटमें, वटमें, दीवालमें, छकड़ेमें और वानर आदि प्राणियोंमें समभावसे स्थित है। यही परमात्मा शिव, हर, हरि, ब्रह्मा, इन्द्र, क़बेर और यमखरूप है। अनेक प्रकारकी घट-पट आदि आकृतियोंको लेकर असंख्य पदोंसे बोधित होनेवाळी तथा उन आकृतियोंको छोडनेपर एक पदसे बोधित होनेवाळी सत्तारूप इस जगजाळका उत्पादक महाकाल इस परमात्मदेवका द्वारपाल है । पर्वतों एवं चौदह भुवनोंके असीम विस्तारसे युक्त यह ब्रह्माण्ड-मण्डल इस परमात्मदेवके किसी एक देहकोणमें स्थित होकर उसके अङ्गका अवयवरूप हो गया है।

महर्षे ! जिसके हजारों कान एवं आँखें हैं, हजारों मस्तक हैं और जो खयं हजारों भजाओंसे विभूषित है. ऐसे शान्तस्त्रभाव महादेवका चिन्तन करना चाहिये। वह परमात्मा सभी जगह दर्शन-शक्तिसे परिपूर्ण है यानी सर्वत्र देखता है, सब ओर ब्राण-शक्तिसे समन्वित है, सर्वतः स्पर्शन-शक्तिसे युक्त है, सभी ओर रसन-शक्तिसे परिपूर्ण है, सर्वत्र श्रवण-शक्तिसे व्यास है, सर्वत्र मनन-शक्तिवाला है; तथापि वह सर्वथा संकल्पसे रहित है एवं सभी ओर सर्वश्रेष्ठ कल्याणखरूप है । उस परमात्मदेवका चिन्तन करना चाहिये । नित्य, सम्पूर्ण जगत्के कर्ता, सबको अपने-अपने संकल्पके अनुसार समस्त पदार्थ प्रदान करनेवाले. सारे प्राणियोंके अन्त:करण-में स्थित और सभीके लिये एकमात्र साध्य, सर्वखरूप उस परमात्मदेवका चिन्तन करना चाहिये । इस प्रकार ध्यानके द्वारा उस देवाधिदेवकी पूजा करनी चाहिये। अनायास प्राप्त होने योग्य, शान्तिमय, अविनाशी,

अभृतस्बरूप एकमात्र परमात्मस्वरूपके ज्ञानसे सदा इस देवकी पूजा की जा सकती है। जो यह हृदयप्रदेशमें स्थित शुद्ध सचिदानन्दघन परमात्माका निरन्तर अनुभव है, यही श्रेष्ठ ध्यान है और यही परम पूजा कही गयी है । देखते-सुनते, स्पर्श करते, सुँवते-खाते, चलते-सोते, श्वास-प्रश्वास लेते, बोलते, त्याग करते और प्रहण करते-सभी समय मनुष्यको शुद्ध चिन्मय प्रमात्माके ध्यानमें ही तत्पर रहना चाहिये। इस प्रमात्माके लिये श्रद्ध ज्ञानरूप ध्यान ही प्रियतम वस्तु है, अतः ध्यान ही उसके लिये उपहार है । ध्यान ही उसके लिये अर्घ्य, पाद्य और पुष्प है । मुने ! यह परमात्मदेव ध्यानसे ही प्रसन्न होता है। इस प्रकार आयें पहर ध्यानद्वारा पूजन करनेसे मनुष्य परमधाममें निवास करता है । महर्षे ! जो यह परमात्मदेवका उत्तम पूजन मैंने आपसे कहा है, यही परम योग है, यही वह उत्तम कर्म है। आत्मरूप वसिष्ठजी! जो मनुष्य दु:ख और विक्षेपसे रहित हो सारे पापोंके विनाशक एवं परम पवित्र इस ध्यानरूप पूजनको करेगा, उस समस्त बन्धनोंसे मुक्त और ब्रह्मतत्त्वको प्राप्त पुरुषकी जगत्में सर एवं असर वैसे ही बन्दना करेंगे. जैसे वे मेरी वन्दना करते हैं।

महर्षे ! यह ध्यान पिवत्र करनेवाळोंको भी पिवत्र करनेवाळा तथा सम्पूर्ण अञ्चानोंका नाशक है । अतः शरीरमें स्थित, समस्त ज्ञानोंको उत्पादक एवं बोधक परम कल्याणस्करूप इस परमारमदेवका अपने अन्तः-करणसे नित्य ही ध्यान करना चाहिये । सत्रके हृदयक्ष्मी गृहामें स्थित, समस्त ज्ञान और क्षेत्रके ज्ञाता, सम्पूर्ण कमोंके कर्ता और समस्त ज्ञानोंके स्पर्ता, सम्पूर्ण प्रकाशोंके भी अधिक प्रकाशक्ष्म तथा सर्वव्यापी परम शिव परमारमाका ध्यान करना चाहिये । वह परमास्मा मनकी मननास्मिका शक्तिमें, प्राण एवं अपानके मध्यमें तथा हृदय, कण्ठ, तालु और भैंके मध्यमें स्थित ( व्यापक ) है । वह फळाओंकी कल्पनाओंसे रहित और चेहके एक

देशमूत सुन्दर हृदय-कमल्रमें विशेषक्एपसे और सम्पूर्ण देहमें समानरूपसे स्थित हैं। वह परमात्मा केवल चेतन और शुद्ध ज्ञानखरूप हैं। उसका चिन्तन करना चाहिये।

इसके सिवा ध्यानका एक दूसरा प्रकार यह है कि मैं जीवात्मा ही परिच्छेदशून्य आकारवाला, अनन्तखरूप, सम्पूर्ण पदार्थींसे परिपूर्ण, सब वस्तुओंका पूरक एवं अखण्ड अद्वितीय शिवखरूप परमात्मा हूँ—इस प्रकार खच्छ और अलौकिक भावना करके देवभावसे परिपूर्ण यह जीवात्मा महान परमात्मा वन जाता है । वह परमात्माको प्राप्त पुरुष सबमें सम रहता है । उसका व्यवहार भी समान होता है। उसका ज्ञान भी सम होता है। उसका भाव भी सम होता है। उस सौम्य पुरुषका उद्देश्य भी महान् सुन्दर होता है । वह देहपातपर्यन्त अखण्ड तत्त्वज्ञानसे युक्त होता हुआ चिरकालतक निरन्तर परमात्माका ध्यानरूप पूजन ही करता रहता है। इसलिये मनुष्यको उचित है कि सज्जनोंके हृदयमें रहनेवाली, चन्द्रमाकी भाँति शीतल, मधुर-खभाव, दृढ़ मैत्रीसे हृदय-प्रदेशमें स्थित उस परमात्मदेवकी ध्यानरूप पूजा करे । दुष्टोंकी उपेक्षा, दुखियोंपर दया, पुण्यात्माओंके प्रति इदयकी नित्य मुदिता ( प्रसन्तता ) की भावनासे, शुद्ध सामर्थ्यकी पद्धतिसे और ज्ञानरूप ध्यानसे उस परमात्मदेवकी पूजा करे।

प्रारम्बसे प्राप्त सम्पूर्ण इष्ट एवं अनिष्ट पदार्थोंमें सर्वदा ही परम समताका आश्रय लेकर नित्य चेतन परमात्माका ध्यानरूप व्रत करना चाहिये । अनुकूल और प्रतिकृत्यकी प्राप्तिमें सम होकर नित्य चिन्मय परमात्माके ध्यानरूप व्रतका अनुष्ठान करना चाहिये । यह मैं हूँ और यह मैं नहीं हूँ—इस प्रकारके मेदको छोड़ देना चाहिये तथा 'यह सब ब्रह्म ही है' इस प्रकार निश्चय करके नित्य चिन्मय परमात्माके ध्यानरूप ब्रतका आचरण करना चाहिये। महर्षे ! इस परमात्माके ध्यानरूप प्रजाके विश्वानर्षे

जो द्रव्य-सम्पत्तियाँ बतलायी गयी हैं, वे सब एकमात्र समतारूप रससे परिपूर्ण होनेके कारण मधुर-रसवती ही हो जाती हैं । रसमयी शक्ति-समता मधुर और अतीन्द्रिय है। उस समतासे जो भी दृश्य विषय भावित होगा, वह तत्क्षण ही अमृततुल्य मधुर हो जायगा । समतारूप अमृतसे जो-जो भावित होता है, वह सब परम मधुरताको प्राप्त होता है । ब्रह्मैक्य-दर्शनखरूप समतासे खयं आकाशकी तरह विकारशून्य होकर मनके लय होनेपर जो खाभाविक स्थिति है, वहीं परमात्माकी ध्यानरूप पूजा कही जाती है। महात्मा ज्ञानीको पूर्णचन्द्रकी भाँति परिपूर्ण, समताके द्वारा समान ज्ञानवान्, एक, चिन्मय, खच्छ और स्फटिक-शिलाकी तरह निर्मल एवं दढ होना चाहिये । जो भीतर आकाशकी तरह विशाल और बाहर न्यायत:प्राप्त कार्योंको करनेवाला, आसक्तिसे रहित एवं परमात्माके यथार्थ तत्त्वका पूर्णतया ज्ञाता है, वही सचा उपासक है । अज्ञानरूप मेघोंके नष्ट होनेपर खप्तमें भी जिसमें राग-द्रेष आदि हृदय-विकार नहीं देखे जाते तथा जिसका अहंता-ममतारूप कुहरा शान्त हो चुका है, ऐसे निर्मल आकाशके समान वह तत्त्वज्ञ सुशोभित होता है।

महर्षे ! यथासमय और यथाशक्ति आप जो कुछ भी कर्म करते हैं अथवा नहीं करते, उसीको चिन्मय शिवस्वस्थ्य परमात्माका अन्तः धूजन समझना चाहिये । इस प्रकारके धूजनसे ही साधक अपने पारमार्थिक निरितेशय आनन्दमय स्वरूपका अनुभव करता है । शिव, शान्त, अन्यसे प्रकाशित न होनेवाळा, खप्रकाशरूप परमात्मा ही जगत्के रूपमें प्रतीत हो रहा है । ब्रह्मन् ! भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों जगत्में व्यापक, परम विद्युद्ध चेतन परमात्मारूप ईश्वरके खरूपका बाणीसे वर्णन भी नहीं किया जा सकता । इसिंध्ये वसिष्ठजी ! तुष्ठ दृष्टिका परित्याग करके और अपनी अखण्ड दृष्टिका आश्रय हेकर सम,

निर्मळमन, शान्त, राग और दोषसे रहित तथा शोक-रहित बुद्धिसे युक्त होकर आप न्यायतःप्राप्त पदार्थोसे

परमात्मदेवकी पूजा करते हुए स्थित रहें। (सर्ग ३८-४०)

#### **──**∳<**3**∳**8**>**∳**

#### शास्त्राभ्यास और गुरूपदेशकी सफलता, ब्रह्मके नाम-भेदोंका और खरूपका रहस्य एवं दुःखनाशका उपाय

श्रीविसिष्ठजीने पूछा—देव ! शिव, परम्रह्म, आत्मा और परमात्मा किसके नाम कहे गये हैं ? तीनों छोकोंके खामिन्! भगवन् ! 'तत्', 'सत्', 'किंचित्', 'न किंचित्' 'शून्य' और 'विज्ञान' आदि भेद किसके कहे गये हैं ?

श्रीमहादेवजीने कहा—मुने ! आदि और अन्तसे रहित, प्रकाशान्तरकी अपेक्षा न रखनेवाळी, खत:प्रकाश-खरूर जो सत् वस्तु अपनी महिमामें अपने-आप विद्यमान है, वही 'किंचित्' शब्दसे कही जाती है; और वह इन्द्रियोंके द्वारा जाननेमें नहीं आती, इसिंख्ये 'न किंचित्' शब्दसे कही जाती है ।

श्रीविसष्टजीने पूछा—ईशान ! जो द्विद्ध आदिसे युक्त चक्षु, श्रोत्र आदि इन्द्रियोंके जाननेमें नहीं आता, उस परमब्रह्मका संशयरिहत अधिकारीद्वारा कैसे साक्षाकार किया जाता है !

श्रीमहादेवजीने कहा—महर्षे ! जिसमें अविद्याक्षा नाममात्र अंदा है, ऐसा केवल साखिक और मोक्षकी चाह रखनेवाला साधक शास्त्राम्यास आदि साखिक उपार्योसे अविद्याका प्रश्लालन करता है, तव अविद्याका क्षय होनेपर वह अपने-आप ही अपनेद्वारा परमात्माका अनुभव करता है । आत्मा ही परमात्माको देखता है और आत्मरूपसे ही उसका विचार करता है । इस संसारमें एकवाव परमात्मा ही सत् है, अविद्या नहीं; इसे ही अविद्याका क्षय कहते हैं । जो कुळ यह नानावित्र विनादादील दस्य वस्तु है, इसे आप परमात्मा न समित्रये; क्योंकि यह भिथ्या है । परम्रह्म परमात्मा तो सम्पूर्ण इन्दियोंके क्षयसे प्राप्त है । जो कस्त

जिसका नाश होनेपर प्राप्त होती है, वह वस्तु उसके उपस्थित रहते कभी प्राप्त नहीं हो सकती। शिष्यके बोधके लिये किये गये गुरूपदेशसे अनिर्देश्य और अन्यक्त परमात्मा उसे स्वयं प्राप्त हो जाता है। गुरुके उपदेशों और शासार्थोंके विना भी परमात्माका ज्ञान नहीं होता; क्योंकि इन सबके संयोगसे ही परमात्माका ज्ञान होता है । कर्मेन्द्रिय, ज्ञानेन्द्रिय आदिका नारातथा सुख, दु:ख आदिका अभाव होनेपर जो बच रहता है, वह शिवखरूप परमात्मा ही 'तत्'-'सत्' इत्यादि नामोंसे कहा गया है। वास्तवमें तो यह सम्पूर्ण जगत् है नहीं, बल्कि परमात्माका संकल्प होनेके कारण यह उसका खरूप ही है। वह सत्-स्वरूप परमात्मा आकाशसे भी अत्यन्त बढ़कर निर्मल और अनन्त है। विद्युद्ध अन्त:करणवाले मुमुक्षु पुरुषोंने मोक्षके उपासकोंके बोधके छिये नाम-रूपरहित सचिदानन्द परमात्मामें चेतन, ब्रह्म, शिव, आत्मा, ईश, परमात्मा और ईश्वर आदि पृथक्-पृथक् नाम-रूपोंकी कल्पना कर रक्खी है। वसिष्ठजी ! इस तरह जगत्तव एवं शिवनामक परमात्मतत्त्व ही सर्वदा सब तरहसे सब कुछ है । इसिंछिये आप इसे जानकर सुखपूर्वक स्थित हो जायँ । प्राचीन मुमुक्षु छोगोंने शिव, आत्मा और परब्रह्म इत्यादि नामोंसे उस परमात्माकी भिन्न-भिन्न कल्पना की है: वस्तुतः एक परमात्मा ही है, उसमें कुछ भी भेद नहीं है । मुनिनायक ! इस प्रकार ज्ञानपूर्वक ध्यानरूप पूजा करनेत्राला ज्ञानी पुरुष उस परमपदको प्राप्त हो जाता है।

श्रीवसिष्ठजी वोले---भगवन् ! मिथ्या होते हुए भी

यह जगत किस प्रकार सत्-सा प्रतीत होता है, वह सब कुछ फिर संक्षेपमें महासे कहनेकी क्रपा कीजिये ।

श्रीमहादेवजीन पहा-सुने ! जो यह ब्रह्म, शिव, ईश्वर इत्यादि शब्दोंका अर्थ है, उसे ही विद्युद चिन्मय प्रमात्मा सपश्चिमे । जैसे जलके आधारभूत समुद्रमें जल ही तरङ्गके रूपमें प्रकट होता है, वसे ही परद्रह्म परमात्मा-में केवल अहितीय सहप ब्रह्म ही जगत्के रूपमें प्रकट हो रहा है; क्योंकि सारा जड दरयसमृह चेतन परमात्म-रूप ही है, इस प्रकारका ज्ञान होनेपर वह दश्यसमृह मनोराज्यके संकल्पनगरकी तरह हो जाता है। यह जगत् परमात्नाका संकल्प है, इस यथार्थ अनुभवसे सम्पूर्ण दृश्य जगत् कन्याणनय परमात्मा ही बन जाता है ।

श्रीवसिष्ठजीनं पृष्ठा---भगवन् ! इस जगत्की भले ही गन्वर्वनगरसे अथवा स्वप्नके मनुष्यसे उपना दी जाय, फिर भी यह दु:खका कारण . तो है ही । अतः दु:खके नाशके लिये यहाँ कौन-सी यक्ति है ?

श्रीमहादेवजीने कहा--महर्षे ! वासनाके कारण द्र:ख उत्पन्न होता हैं और वह वासना सत् पदार्थमें हुआ करती है; किंतु यह जगत तो मृगनृष्णाके जलकी तरङ्गके सनान निथ्या ही है। इसलिये वासना कैसे. किसमें, किसको, कहांसे होगी ? खप्तावस्थाका पुरुष भला कैसे मृगतृष्णाके जलका पान कर सकता है। द्रष्टाके सहित, अहंतासे युक्त और मन तथा मनन आदिके साथ इस जगत्का जब स्वमवत् अस्तित्व ही नहीं है, तब जो शेप रह जाता है, वहीं सद्दस्त परमात्मा है। उस परमात्मामें न तो कोई वासना रहती है, न कोई वासना करनेवाळा और न कोई वासनाका विषय ही रहता है। किंत एकमात्र वह परमात्मा ही रहता है, जिसमें कल्पना-भ्रमका अत्यन्त अभाव है । प्रतीत होनेके कारण सत्य और वास्तवनें असत्य संसाररूप वेताल शन्य-खरूप होनेके कारण जिस ज्ञानवानुकी दृष्टिमें असत्य ही है, उसकी दृष्टिमें केवल परमात्माके सिवा और दूसरा क्या अवशिष्ट रह सकता है ? अर्थात कुछ नहीं । इस प्रकार श्रन्यमें हां वेतालकी तरह यह चित्त-वासना उत्पन्न हुई है, जिसका नाम जगत् हैं। उसकी शान्ति हो जानेपर अक्षय शान्ति ही अवशिष्ट रहती है। किंत्र अहतामें, जगत्में तथा मृगतृष्णाके जलमें जिस अज्ञानी मनुष्यकी आस्था ( सत्ताबुद्धि ) वैवी हुई है, उसको बार-बार धिकार है ! वह अज्ञानी उपर्युक्त उपदेशके योग्य नहीं । इस जगत्में ज्ञानीलोग जिज्ञास विवेकी मनुष्यको ही उपदेश दिया करते हैं, न कि उस बालशदिवाल अविवेकीको, जो अनेक प्रकारकी श्रान्तियोंसे प्रस्त है, श्रेष्ट प्रक्योंके द्वारा त्याज्य है एवं देह आदिमें अभिमान रखता है। (सर्ग ४१)

समष्टि-च्याच्यात्मक जो संसार है, वह सब सावा ही है-यह उपदेश देकर भगवान् श्रीशंकरका अपने वासस्यानको जाना तथा श्रीवसिष्ठजी और श्रीरामजीके द्वारा अपनी-अपनी स्थितिका वर्णन

सम्बन्धसे संसारमें जमण करनेवाळा वह जीवाःमा मायारूप आकाशमें स्थित हुआ किस अवस्थाको प्राप्त करता है ? मतुःय खप्तके संसारको देखता है, उसी प्रकार वह

श्रीविसष्टजीनं पूछा--भगवन् ! सृष्टिके आदिमं देहवें। जीवात्मा भी परम सृक्ष्म मायामय आकाशमें कर्मानुसार श्रीरोंको देखता है । जैसे आज भी खप्तमनुष्य चैतन्य-वन आत्माके सर्वत्र व्यापक होनेसे स्वप्नमें कार्य करता भगवान् शंकरने कहा-मुनं ! जिस प्रकार स्वप्न- है, वैसे ही देहवारी जीवात्मा थी आयदयस्याने कार्य करता है। जिस ठरह शून्यसन्दर्भ वेताल वास्तविक दृष्टिसे असहूप है, किंतु भ्रमसे सदूप प्रतीत होता है, उसी प्रकार यह समस्त जगत् वास्तवमें असत् है, किंतु भ्रमसे सद्रुप प्रतीत होता है; इसिळये जगत्का कारण वास्तवमें अहंकार ही है । यह संसार वास्तवमें सत् नहीं है; न यह कल्पित है न क्षणिक है, न यह कुछ उत्पन्न ही होता है और न कुछ विनष्ट ही होता है । वास्तवमें इसका अत्यन्त अभाव है । चेतन जीवात्मा ही सम्पूर्ण प्रपञ्चकी संकल्परूपसे अपनेमें उसी प्रकार कल्पना करता है, जिस प्रकार मनुष्य स्वप्नमें नगरका निर्माण और विनाश करता है पर जागनेपर वास्तवमें उसका स्वप्नके देश और कालसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं रहता। इस विनाशशील संसारका वास्तविक खरूप तत्त्वसे समझ लेनेपर इस मायारूप संसारकी भेदसत्ताका अभाव हो जाता है। तदनन्तर ज्ञानपूर्वक ध्यानके अभ्याससे कल्याणमय शिवरूप परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है। नहीं तो यह जीवात्मा अपने कर्मानुसार देह, इन्द्रिय आदिके संयोग-क्रमसे मृगी, लता, कीट, देव, असर आहिरूप हो जाता है। नित्य, व्यापक, अनन्त, हद और विश्वमं न्याप्त एवं विश्वके कर्ता जिस परव्रहामें यह जगत् कल्पित है, विवेक होनेपर वह जगत न दर है न समीप, न ऊपर न नीचे, न आपका है न मेरा, न पहले था न आज है, न प्रात:कालमें है, न सत् है न असद् और न सत् और असत्के मध्यमें है अर्थाद वास्तवमें यह कल्पनामात्र ही है। मुने! जैसा आपने पूछा, वैसा ही मैंने उत्तर दे दिया। आपका कल्याण हो । अत्र हमलोग अपनी अभिलपित दिशाकी ओर जा रहे हैं। पार्वती! शाओ, उठो।

श्रीवसिष्ठजी बोले-श्रीराम! ऐसा कहकर वे नीलकण्ठ भगवान् शंकर जिनके ऊपर मैंने उस समय पुष्पाञ्चलि



समर्पित की थी, अपने परिवारके साथ आकाशकी ओर चले गये। तब पहलेसे ही शान्तखमाववाला मैं त्रिमुवन-के अधिपित उमापितके जानेके बाद अगाभर खुप रहकर उनके समरणपूर्वक उगके हारा उपदिष्ट परमास्मदेवका ब्रानपूर्वक प्यानक्रप पूजन नचीन (परिष्कृत) और श्रद्धा आदिसे पश्चित्र हुई बुद्धिसे बरने लगा।

रघुनन्दन ! महादेव शंकरजीने सिच्चिदानन्द परमात्माका ध्यानरूप यह सर्वोत्कृष्ट पूजन मुझसे कहा है और ख्यं में भी उसे तत्त्वसे जानता हूँ । जिस तरहका यह जगत्का खरूप है, उसे तुम भी नत्त्वसे जानते ही हो । जैसे जलका द्रवत खभाव है, जैसे वायुका स्पन्दत्व खभाव है और जैसे आकाशका श्रूत्यत्व स्थमाव है, वैसे ही परमात्माका सर्गत्व (सुजन) स्थमाव है। श्रीराम! तवसे लेकर आजतक उसी क्रमसे में शान्तिपूर्वक परमात्माका ध्यानरूप पूजन करता आ ग्या हूँ । इसल्विये मनुत्योंको धन और बन्धुओंकी उपात्ति और विनाश होनेपर हु

और विषाद नहीं करना चाहिये: क्योंकि ये सभी संसारके अनुभव सदा विनश्वर ही हैं। श्रीराम ! प्रमथन-शील चित्र-विचित्र परिस्थितियाँ जिस प्रकार आती हैं। जाती हैं और पुरुपको पराजित करती हैं, यह सब तम भी जानते ही हो । इसी प्रकार प्रेम और धन आते रहते हैं और यों ही चले भी जाते हैं। वे जगत्के व्यवहार वास्तवमें न तो तुम्हारे अंदर हैं और न तुम ही उनके अंदर हो । इस प्रकार यह जगत तुच्छ ही है । क्रेवल चेतनखरूप व्यापक देहवाले श्रीराम ! यह जगत तुम्हारा संकल्प होनेके कारण तुम्हारा खरूप ही है। अतः तुम्हारे लिये हर्ष और शोकका प्रसङ्ग ही क्या है । तात ! तुम चिन्मात्र खरूप हो । यह जगत् तुमसे पृथक नहीं है । इसलिये तुमको किस प्रकार और कहाँ हेय और उपादेयकी कल्पना हो सकती है ? तुम सम. ज्ञानस्वरूप और उदारधी होकर सदा ब्रह्मके ध्यानमें तत्पर होते ह्रए समुद्रकी तरह परिपूर्ण (परिनृप्त ) रूपसे स्थित रहो। रचनन्दन ! यह सब तमने सना और परिपूर्ण-बुद्धि होकर तुम स्थित भी हो; इस विषयमें और जो कुछ पूछना चाहो, पूछो। पहले जो तुमने प्रश्न किये थे, उनमेंसे यदि कोई उत्तरके जिना रह गया हो तो उसे भी आज पूछ लो।

श्रीरामजीने कहा--- ब्रह्मन् ! न तो आत्मा उत्पन्न होता है न मरता है और न मायासे कलक्कित ही है तथा 'यह सारा जगत ब्रह्ममय है' इस प्रकारका निश्चय मेरा है। भगवन ! मेरा मन शद्ध और सब प्रकारके प्रश्नोंसे, संश्योंसे और इच्छित पदार्थोंसे नियत्त है । इस चराचर संसारमें ऐसी कोई वस्तु नहीं है, जिसकी मुझे इच्छा और अभिलाषा हो तथा ऐसी कोई वस्त भी नहीं है, जो मेरे लिये त्याज्य और प्राह्य हो । मझे न खर्गकी आकाङ्का है और न नरकसे द्वेष है; किंत मन्दराचलकी तरह संशयरहित हुआ मैं अपने खरूपमें स्थित हूँ । यह जगत् जिस खरूपका दिखायी देता है, उसी खरूपका है, उससे मित्र उसका कोई दूसरा खरूप नहीं है-यों जो मूर्ख जानता है, उसके हृदयमें ज्वालाके सददा अधिक संतापदायिनी, क्रान्सित संशय-समूहोंसे होनेवाली 'यह वस्तु है और यह अवस्तु है' इस प्रकारकी कल्पनाएँ पर्यामरूपसे उत्पन्न होती रहती हैं । मृद्ध पुरुष जिन धन आदि विषयोंके लिये कृपणता करता है, जगत्की वे वस्तुएँ वास्तवमें हैं ही नहीं। परमेश्वर!हमने सम्पत्तियोंकी अवधि जान ली, आपत्तियों-की सीमाका भी अन्त देख लिया । इम सर्वसार अपने खरूपमें दीनतारहित और परिपूर्ण हुए स्थित हैं। ( सर्ग ४२-४३ )

## ज्ञानकी प्राप्तिके लिये वासना, आसक्ति और अज्ञानके नाशसे मनके विनाशका वर्णन

श्रीवासेष्ठजी कहते हैं—रशुनन्दन ! आसिकासे तथा कर्नृत्वाभिमानसे रहित एवं न्यायपुक्त व्यवहार करने-वाले अन्तःकरणसे इन्द्रियोंके साथ तुम जो कुछ करते हो, वह कर्म कर्म ही नहीं है । जिस तरह प्रामिकाल्में विषय तुष्टिकारक होता है, उसी तरह उसके बाद दूसरे काल्में नहीं होता । इसलिये बाल्मुद्धि अविवेकी ही क्षणिक सुख देनेवाले विषयोंमें आसक्त होता है, विवेकी नहीं । श्रीराम ! तुम आसक्कानी हो । इसलिये

अहंकार तुम्हारा पतन नहीं कर सकता; क्योंकि जिसने निरन्तर असीम सम्बद्धारुए महाका स्मरण किया है और जो तत्त्वज्ञानरूप सुमेरु पर्वतके शिखरपर स्थित है, उस पुरुषका पुनर्जन्मरूप पतन नहीं हो सकता। श्रीराम! तुम्हारा जो यह समता एवं सत्यतामय खभाव मुझे दिखायी देता है, इससे मैं मानता हूँ कि तुम संकल्प-विकल्प और अविद्यासे रहित हो, अपने खक्रपमें मलीमाँति स्थित हुए तुम मान सुझे यह प्रत्यक्ष करा रहे हो कि सागरके समान पूर्ण समता तुममें विद्यमान हैं। जिस-जिस वस्तुको तुम देख रहे हो, उस-उस वस्तुमें समानभावसे सत्तारूप सिंबदानन्द-धन परमारमा स्थित है।

जिस प्रकार चित्रलिखित पुरुषमें संसारकी मानना नहीं हो सकती, उसी प्रकार दृश्य और दर्शनके सम्बन्धका अभाव होनेपर हृदयमें जगत्की मावना उत्पन्न नहीं हो सकती। चित्तके संकल्पसे उत्पन्न जगत् चित्तके संकल्पका अभाव होनेपर उसी प्रकार विलीन हो जाता है, जिस प्रकार जलकी चञ्चलतासे उत्पन्न तरङ्ग जलकी चञ्चलताका अभाव होनेपर विलीन हो जाती है। वासनाके त्यागसे, परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे अथवा प्राणींके निरोधसे चित्तके संकल्परहित हो जानेपर जगत् कहाँसे उत्पन्न होगा? जव चित्त-संकल्पके अभावसे अथवा प्राणोंके निरोधसे चित्तका विनाश हो जाता है, तव जो बच यहता है, वही परमपद है। जहाँ वित्तका अभाव है, वहाँ वह सारा सुख खामाविक

## शिलाके रूपमें ब्रह्मके खरूपका प्रतिपादन

श्रीवसिप्डजी कहते हैं—राधवेन्द्र ! प्रेममय होनेसे खिल्लाध (चिकती ), खयम्प्रकाश होनेसे स्पष्ट, आनन्दमय होनेसे मृदुल स्पर्शवाली, अनन्त होनेके कारण महाविस्तारसे युक्त, प्रचुर होनेसे घन, नित्य विकाररिहत एक ब्रह्मरूप महती शिला है । उस महाशिलाके भीतर मनःकल्पनाओंसे अनन्त वे सभी सुवनादिन्हप कमल विराज रहे हैं । यहाँपर मैंने यह कोई अपूर्व शिला ही दृष्टान्तरूपसे आपके समक्ष उपस्थित की है, जिसकी महाकुश्चिकं भीतर यह सब जगत् प्रतीत होनेके कारण तो है, किंतु वास्तवमें नहीं है । तुमसे उस चिन्मय ब्रह्मरूप शिलाका ही मैंने कथन किया है, जिसके संकल्पमें ये सारे जगत् विद्यमान हैं । इस सिचदानन्द ब्रह्ममें शिलाकी ज्यों घनता, एकरूपता आदि

ब्रह्मसुखरूप ही है । वह सुख स्वर्गीद भोगभूमियोंमें नहीं हो सकता । चित्तका विनाश होनेपर जो ब्रह्मविषयक सख होता है, वह वाणीसे भी नहीं कहा जा सकता। वह सख सब समय एकरस रहता है---- घटता है न बढता है। प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानसे चित्तका अन्त (अभाव) हो जाता है। बालकल्पित वेतालकी तरह अज्ञानसे मोह घनरूपता प्राप्त करता है । उस अज्ञानसे ही चित्तकी सत्ता प्रतीत होती है। ज्ञानीका चित्त चित्त नामसे नहीं कहा जाता, किंतु सत्त्व नामसे कहा जाता है। चित्तका खरूप वास्तवमें किसी भी कालमें नहीं है । उसका खरूप भ्रान्तिसे प्रतीत होता है । इसिळिये भ्रान्तिका नारा होनेपर उसका विनारा हो जाता है । वह मिथ्या भ्रान्ति तत्त्वज्ञानसे शान्त हो जाती है; क्योंकि जो सद् वस्तु है, उसका अभाव कभी नहीं होता । जैसे खरगोराके सींगकी सत्ताका अमाव है. वैसे ही विकल्परूप मन आदिका भी अभाव है । वे सब आत्मामें आरोपित हैं । इसिलये उनका परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे विनाश हो जाता है। (सर्ग ४४-४५) 

हैं। अत्यन्त धनीभृत अङ्गोवाळी और पोळसे रहित इस सिचदानन्दधनरूप शिळाके अंदर यह जगत्-समूह किल्पत है। यद्यपि उस चेतनरूप शिळामें खर्ग, पृथिवी, वायु, आकाश, पर्वत, निदयाँ और दिशाँ विद्यमान प्रतीत होती हैं, तथापि उसमें वस्तुतः तिनक भी अवकाश नहीं है। इस चेतनरूप शिळामें धनीभृत अवयवोंवाळा जगदूपी कमळ विकसित हो रहा है। वह यद्यपि उससे पृथक्-सा प्रतीत होता है, तथापि वास्तवमें उससे पृथक् नहीं है। श्रीराम! जैसे पृथ्यमें चित्रकारकी मनःकत्पनासे शङ्ख, कमळ आदि चित्र निर्मित किये जाते हैं, वैसे ही एकमात्र मनकी कल्पनासे इस चेतनरूप शिळामें भृत, वर्तमान और मित्रध्यत्— सारा संसार चित्रित किया गया है। प्राकृत शिळामें

जैसे पुतली आदि वास्तविक-से प्रतीत होते हैं, पर वास्तविक हैं नहीं; अपितु शिलारूप ही हैं, वैसे ही चेतन शिळामें सभी पदार्थ वास्तविक-से प्रतीत होनेपर भी वास्तविक नहीं हैं, किंतु चिन्मय ब्रह्म ही हैं। भीतर स्थित राह्व, कमल आदि आकारोंसे युक्त शिला अनेकरूपसे प्रतीत होती हुई भी जैसे घनीभृत एक शिला ही है, वैसे ही कल्पित आकारोंसे युक्त होकर अनेक आकृतियोंके रूपमें प्रतीत होता हुआ भी वास्तवमें घनीभूत एक ब्रह्म ही है। जिस प्रकार पापाण-शिलाके भीतर शिल्पीद्वारा लिखित कमल, उस शिला-कोशसे अभिन्न होनेपर भी, अपने परिच्छिन आकारसे यक्त होकर उससे भिन-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार चेतनके खरूपसे अभिन होनेपर भी यह सृष्टि उससे अन्य--परिच्छिन आकारवाळी होकर उससे भिन्न-सी प्रतीत होती है, वास्तवमें भिन्न नहीं है। वास्तवमें ये प्रतीत होनेवाले भुवन आदि विकार विकारादि अर्थीसे शून्य ब्रह्मरूप ही हैं । विषयोंका प्रहण और अग्रहण भी ब्रह्मरूप ही हैं; क्योंकि ब्रह्म अनन्त है । विकार आदि रूपसे ब्रह्म ही अवस्थित है और ब्रह्म ही क्रमशः विकार आदिके रूपमें उत्पन्न हुआ है। इस चेतन शिलाके भीतर जो ये विकासिद पदार्थ प्रतीत हो रहे हैं, उन्हें तम मृगतृण्गा-जलके सदश समझो । जिस प्रकार रेखाओं एवं उपरेखाओंसे युक्त एक ही स्थूल शिला दीखती है, उसी प्रकार अद्वितीय ब्रह्म ही त्रैलोक्यसे युक्त प्रसिद्ध जगत्रूपसे दीखता है। जैसे इस छौकिक शिलाके भीतर सर्वदा स्थित शिल्पीके वासनास्वरूप कमळ आदि वास्तवमें न उदित होते हैं ओर न अस्त ही होते हैं, वैसे ही इस चेतन शिळामें मनोरूप जगत्की गति भी वास्तवमें न उदित होती है और न अस्त ही होती है। जिस तरह शिलाके भीतरकी रेखा आदि शिलासे भिन्न नहीं हैं, किंतु शिलामय ही हैं, उसी तरह कर्तृत्व आदि जगत् चेतनका संकल्प होनेसे

चिन्मय ब्रह्मसे भिन्न नहीं हैं, किंतु ब्रह्मरूप ही हैं। रघुनन्दन ! देश, काल, किया आदि भी ब्रह्मरूप ही हैं; अत: 'यह अन्य है', 'यह अन्य है' इस प्रकारकी कल्पना यहाँ नहीं बन सकती । जिस प्रकार चिन्तामणिके अन्तर्गत चिन्तकोंके अनन्त फल पर्याप्त-रूपसे रहते हैं, उसी प्रकार परम चेतन परमात्मरूप मणिमें अनन्त जगत् रहते हैं। समुद्रमं स्थित आवर्त, तरङ्ग आदिरूप जलस्पन्दनके विलासकी तरह और शिलाके भीतर अङ्कित कमलकी तरह यह अद्वितीय चेतन परमात्मा जगद्रपसे नाना प्रतीत होता है। जो वर्तमान-कालिक जगत् है, वह चेतनमें एक तरहसे शिलामें खुदी गयी मूर्तिके सदश है और जो जगत् वर्तमानकालमें नहीं है यानी भूत एवं भविष्यकालिक जो जगत् है, वह एक तरहसे चेतन शिलामें न खोदी गयी मूर्तिके सहश है । जैसे कमल आदि शब्द और उनके अनेकों अर्थ शिलाको छोड़कर नाना-से प्रतीत होते हैं, वास्तवमें शिलासे उनका पृथक् अस्तित्व नहीं है। वैसे ही अद्वय चेतन परमात्माको छोड़कर ये जगदादि शब्द और उनके अर्थ नाना-से प्रतीत होते हैं; वास्तवमें चिन्मय परमात्मासे पृथक् उनका अस्तित्व नहीं है, किंतु वे चिन्मय परमात्मा ही हैं। श्रीराम ! मरु-मरीचिका मृगकी दृष्टिमं तो निर्मल जलराशि ही है, किंतु विवेक-बुद्धिसे सम्पन्न विद्वानोंको स्थलपर सूर्यकी किरणें ही पड़ती हुई दिखायी देती हैं । वहाँ जैसे सत्खरूप किरणें ही असत् जलगशिक रूपमें दिखायी पड़ती हैं, वैसे ही सच्चिदानन्द-खरूप तुम ही असत् जगदृपसे प्रतीत होते हो। वास्तवमें तो तम सन्चिदानन्द-खरूप हो । जैसे सन्चिदानन्दघन परमात्मामें उत्पत्ति-विनाशका अभाव है, वैसे ही जगत्में भी उत्पत्ति-विनाशका अभाव है; क्योंकि जिस प्रकार मरुभूमिमें सूर्यकी किरणें जलरूपसे प्रतीत होती हैं, उसी प्रकार ब्रह्म ही जगद्रुपसे प्रतीत होता है। जैसे सूर्यकी धूपसे बर्फ गलकर जलकप ही हो जाता है, बैसे ही मेरु, तृण, गुल्म, मन और जगत् आदि परमात्मा ही हो जाते हैं, यों ब्रह्मज्ञानी लोग जानते हैं। सारे पदार्थ परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे परम विद्युद्ध (सर्ग ४६-४७)

#### परमात्माके खरूपका और अविद्याके अत्यन्त अभावका निरूपण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! अपने अतिशय परमानन्द्रमय खरूपका अनुभव करनेवाले ज्ञानी मुनि, देवतागण, सिद्ध और महर्षिलोग सर्वदा तुरीय पदमें स्थित रहते हैं । व्यवहारमें लगे हुए जो लोग वाह्य दश्य विषयोंमें सत्यताकी भावनासे रहित हैं, जो पुरुष विषयेन्द्रिय-सम्बन्धोंका परित्याग करके समाधिमें निरत हैं, चित्रलिखित देहधारियोंकी भाँति जो प्राणोंके स्पन्दनसे रहित हैं और उन्हींकी भाँति जो मनोगतिसे भी शून्य हैं, वे सब अपने उस परमपद-स्वरूप परमात्मामें---जहाँ मनका एवं दृश्यकी आसक्तिका अभाव है--समानभावसे नित्य स्थित हैं। वह विश्रद्ध चिन्मय परमात्मा न तो दृष्टिका विषय है और न उपदेशका ही विषय है । वह न तो अत्यन्त समीप है और न दूरवर्ता ही है; किंतु केवल अनुभवसे ही प्राप्य और सब जगह समानभावसे स्थित है । शद सचिदानन्द परमात्मा न देहस्वरूप है न इन्द्रिय एवं प्राणरूप है, न चित्तस्वरूप है न वासनारूप है, न स्पन्दस्त्ररूप है न ज्ञानरूप है और न जगद्रप ही है, बल्कि इन सबसे अति परे महान् श्रेष्ठ है । वह न सदूप है न असदूप है और न सत् एवं असत्के मध्यवर्ती ही है । वह न तो शून्यस्वरूप है और न अशून्य-स्वरूप ही है; वह देश, काल एवं वस्त भी नहीं है, किंत ब्रह्मस्वरूप ही है, उससे भिन्न कुछ नहीं। वह ब्रह्म देह आदि समस्त पदार्थींसे रहित है और जिसके रहनेपर यह दश्य जगत् आविर्भाव, तिरोमाव आदिरूपसे स्पन्दित होता है वह परमात्मपद ही है। ये हजारों देहरूप घड़े उत्पन्न होते हैं और नष्ट भी होते हैं; किंतु बाहर एवं भीतर व्याप्त इस परमात्म-स्त्ररूप आकाशका नाश नहीं होता ( अर्थात् जिस प्रकार

घड़ोंका नाश होनेपर भी घटाकाशका नाश नहीं होता, उसी तरह देहका नाश होनेपर भी परमात्माका नाश नहीं होता। ) आत्मज्ञानियोंमें श्रेष्ठ श्रीराम ! उपर्युक्त देहादि सम्पूर्ण जगत् परमात्मरूप ही है, किंतु वह जगत् केवल अज्ञानवश ही परमात्मासे पृथक्-सा प्रतीत होता है । तुम्हें तो अपनी पित्रत्र बुद्धिसे यह ज्ञात ही है कि यह िस्त्र परमात्मस्वरूप है । स्थावर एवं जङ्गम-स्वरूप जो कुळ यह जगत् दीखता है, वह सब ब्रह्म ही है; किंतु वास्तवमें वह ब्रह्म टक्षणों और गुणोंसे, मलसे, विकारोंसे तथा आदि और अन्तसे रहित एवं नित्य, शान्त और समस्वरूप है ।

श्रीराम ! दही बन जानेसे दूध पुन: अपने दूध-रूपमें नहीं आता । किंत ब्रह्म ऐसा नहीं है । आदि, मध्य और अन्त--किसी भी दशामें ब्रह्म तो निर्विकार ब्रह्मरूप ही ज्ञात होता है । इसलिये दूध आदिके समान ब्रह्ममें विकारिता नहीं है । समस्वरूप ब्रह्मका आदि और अन्तमें जो क्षणभरके लिये विकार दिखलायी पड़ता है, उसे तम जीवात्माका भ्रम समझो; क्योंकि अविकारी ब्रह्ममें कोई विकार नहीं हो सकता । उस ब्रह्ममें दृश्य-दुर्शनका अत्यन्त अभाव है । वास्तवमें वह ब्रह्म संसारके सम्बन्धसे रहित. सन्निदानन्दधन कहा गया है। आदि और अन्तमें जिस वस्तका जो स्वरूप है, वही उसका नित्य स्वरूप है । यदि मध्यमें उसका अन्य रूप दिखलायी पड़ता है तो वह केवल अज्ञानके कारण ही दिखायी देता है। वास्तवमें परमात्मा तो आदि, अन्त और मध्यमें सर्वत्र सदा एकरूप है: क्योंकि स्वस्वरूप परमात्मतत्त्व कभी भी विषमभावको प्राप्त नहीं होता । निराकार, अद्वितीय

तथा नित्यस्वरूप होनेके कारण यह परम्रह्म परमात्मा कभी भाव-विकारोंसे युक्त नहीं होता ।

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्टा—ब्रह्मन् ! अद्वितीय तथा अध्यन्त ग्रुद्ध नित्य ब्रह्ममें जीवात्माके श्रमरूप अविद्याका आगमन क्रैसे हुआ !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-शीराम ! विकार तथा आदि और अन्तसे रहित यह पूर्ण ब्रह्मतत्त्र पहले भी था, इस समय भी हैं और भविष्यमें भी सदा रहेगा । वास्तवमें अविद्याका किंचिन्मात्र भी अस्तित्व नहीं है, यह मेरा दृढ़ निश्चय है। 'ब्रह्म' इस शब्दसे जो वाच्य एवं वाचकका पृथक-पृथक वर्णन किया जाता है, उसका भी भेदमें ताल्पर्य नहीं है, किंतु वह समझानेके लिये ही है। श्रीराम ! तुम और मैं, यह संसार और दिशाएँ, आकाश और पृथ्वी अथवा अनल आदि सब-के-सव आदि और अन्तसे रहित ब्रह्म ही हैं, अविद्या तो वास्तवमें है ही नहीं; क्योंकि मुनिलोग 'अविद्या'को भ्रममात्र और असत कहते हैं। श्रीराम ! वास्तवमें जो वस्त है ही नहीं, वह सत्य कैसं समझी जा सकती है । वेद-रूप वाणीका रहस्य जाननेवालोंमें सर्वश्रेष्ठ विद्वानोंने 'यह अविद्या है और यह जीव हैं? इत्यादि कल्पना अज्ञानी जनोंको उपदेश देनेके लिये ही की हैं। केवल युक्तिसे ह्यी बोध कराकर इस जीवको परमात्मामें नियक्त किया जा सकता है; क्योंकि जो कार्य युक्तिसे सम्पादित होता है, वह सैकड़ों अन्य उपायोंसे नहीं होता। अज्ञानी दुर्मतिके सम्मुख उसे सुहृद् समझकर 'यह सब

कुछ ब्रह्म हैं यों जो पुरुष कहता है, उसका वह कथन एक ठूँठको दु:ख निवेदन करनेके समान है। उससे कोई लाभ नहीं है । क्योंकि मूर्ख युक्तिसे प्रजोधित होता है और प्राज्ञ तत्त्वसे । युक्तिसे बोध कराये विना मूर्खको ज्ञान नहीं होता । श्रीराम ! मैं ब्रह्म हूँ, तीनों जगत् ब्रह्म हैं, तुम ब्रह्म हो और यह दश्य पृथ्वी भी ब्रहा ही है; ब्रह्मसे पृथक कोई दूसरी कल्पना ही नहीं है । खुनन्दन ! सोते-जागते, चळते-फिरते, बैठते, श्वास लेते—सव समय अपने हृदयमें 'सर्वव्यापी सिचदानन्दघन परमात्मा ही मैं हूँ' ऐसा समझना चाहिये । क्योंकि तुम वास्तवमें सम्पूर्ण प्राणियोंमें स्थित, शान्त, चिन्मय ब्रह्म हो तथा सर्वव्यापी, अद्वितीय, शुद्ध ज्ञान-खरूप, आदि और अन्तसे रहित, प्रकाशात्मक परम-पदस्तरूप हो एवं ब्रह्म, तुरीय, आत्मा, अविद्या, प्रकृति-ये सत्र भी अभिन्न, अद्वितीय नित्य परमात्मस्त्ररूप ही हैं। जैसे मिट्टीसे घड़ा पृथक् नहीं है, वैसे ही परमात्मासे प्रकृति पृथक् नहीं है । जैसे वायु और उसका स्पन्दन एक ही पदार्थ हैं और नामसे दोनों भिन्न होते हुए भी वास्तवमें भिन्न नहीं हैं, वैसे ही परमात्मा और प्रकृति— ये दोनों एक हैं और नामसे भिन्न होते हुए भी वास्तवमें भिन्न नहीं हैं । जैसे अज्ञानसे रज्जुमें सर्पकी प्रतीति होती है, वैसे ही अज्ञानसे इन दोनोंमें मेद जान पड़ता है और वह भेद यथार्थ ज्ञानसे ही विनष्ट हो जाता है। तार्क्य यह कि परमात्माके सिवा-उससे ( सर्ग ४८-४९ ) भिन्न कोई वस्तु नहीं है।

# जीवात्माका अपनी भावनासे लिङ्गदेहात्मक पुर्यप्टक वनकर अनेक रूप धारण करना

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—श्रहात् ! मुझे सम्पूर्ण इातव्य (जानने योग्य ) यस्तुका ज्ञान है और अविनाशी दृष्ट्य वस्तुका अनुभव है तथा मैं आपके सर्वोत्कृष्ट ब्रह्मज्ञानरूप उपदेशासृतसे तृप्त हूँ । सचिदानन्दघन पूर्णब्ह्म परमात्मासे यह पूर्ण संसार परिपूर्ण है । पूर्ण- ह्रक्ष परमात्मासे ही यह संसार उत्पन्न होता है, पूर्ण-ह्रक्ष परमात्माद्वारा ही यह संसार पूरित है एवं पूर्णहरू परमात्मामें ही यह संसार स्थित है; तथापि ह्रह्मन् ! बहुत लोगोंके ज्ञानकी अभिवृद्धिक लिये लीलासे में आपसे यह प्रक्त पूछता हूँ । एत प्राणीके श्रोत्र, चक्षु, त्वच रसना और घाण—ये इन्द्रियगोलक प्रत्यक्ष विद्यमान रहते हुए भी अपने-अपने विषयोंका ग्रहण क्यों नहीं करते और जीते हुए प्राणीकी इन्द्रियाँ अपने-अपने विषयोंका ग्रहण कैसे करती हैं ? जडरूप होती हुई भी ये इन्द्रियाँ शरीरके भीतर स्थित रहकर घटादि बाह्य पदार्थीका अनुमव कैसे करती हैं और कैसे नहीं भी करतीं? महर्षे ! यद्यपि में इन विशेपोंको जान रहा हूँ, तथापि आपसे फिर प्रद्यता हूँ, उसे आप कृपापूर्वक पूर्णरूपसे कहिये।

श्रीविसष्टजी बोले-शीराम ! इस संसारमें विश्रद्ध सचिदानन्द ब्रह्मके सिवा इन्द्रिय, चित्त और घट आदि किसी भी अन्य पदार्थका पृथक अस्तित्व नहीं है । अर्थात् एक विज्ञानानन्दघन परमात्मा ही है। वह चिन्मय परपात्मा ही प्रकृति बन गया है। उसी प्रकृतिके अंशसे इन्द्रिय आदि एवं घट आदि उत्पन्न हुए हैं। किंतु आदि और अन्तसे रिहत, विकार-रिहत, प्रकाशस्त्ररूप, शुद्ध चैतन्यमात्र, जगत्-कारणरूप ब्रह्म वास्तवमें मायासे रहित है । यह अज्ञानी जीवात्मा ही अज्ञानके कारण अपनी भावनाके अनुसार संसारका रूप घारण करता है। वह अहं-भावनासे 'अहंकार', मननसे 'भन', निश्चयकी भावनासे 'बुद्धि', इन्द्रियोंकी भावनासे 'इन्द्रिय', देहकी भावनासे 'देह' और घटकी भावनासे घट वन जाता है । इस प्रकार अपनी भावनाके कारण यह जीवारमा 'पर्यष्टक' वन जाता है। ज्ञानेन्द्रियोंके व्यापारींको लेकर भी ज्ञाता हूँ, कर्मेन्द्रियों-के व्यापारोंको लेक्स भी कर्ता हुँ", उन ज्ञान-कर्षेन्द्रयों-

शीवरिष्ठजी कहते हैं-शीराम ! ब्यप्टि चेतन जीवातमा गर्भमें चक्ष आदि इन्द्रियोंके प्राहर्भावसे मुम्बन पुर्यष्टकस्वरूप हो जानेपर जिस वस्तुकी जिस प्रकार भावना करता है, उसी प्रकार उसे अपनी भावनासे तत्काल ही अनुभव करने लगता है । किंतु बास्तवमें

के व्यापारोंसे जनित सुख-दु:खोंका आश्रय होनेसे भी मोक्ता हूँ", उदासीन होकर सबका प्रकाशन करनेसे 'में साक्षी हूँ' इत्यादि अभिनानयुक्त जो चैतन्य है, वही 'जीव' कहा गया है। वही जीवात्मा अपनी भावतासे सवय-सवयार खयं ही अनेकरूप हो जाता है। जैसे जह सींचनेसे बीजके पछत्र आदि आकार होते हैं, वैसे ही भावनाके अनुसार उस जीवके भी शरीर आदि, स्थावर आदि एवं जंगम आदि अनेक रूप होते हैं; क्योंकि वह जीवात्मा अज्ञानसे यह मान लेता है कि मैं चेतन आत्मा नहीं हूँ, किंतु शरीर आदि हूँ । वासनाओंके वशीभृत हुआ यह जीव कर्मानुसार चिरकालतक खर्ग-नरकमं आवागमनीं-द्वारा जगत्में घूपना ही रहता है । इनमेंसे कोई तो विद्युद्ध जन्मके कारण पहले जन्ममें ही प्रशासमाओ यथार्थ जानकर आदि-अन्तसे रहित परमदद परमात्माको प्राप्त हो जाता है । कोई बहुत कालतक अनेक योनियोंमें प्राप्त सुख-दु:खादि भोगोंके अनन्तर परमात्माके यथार्थ ज्ञान-द्वारा परमपदको प्राप्त होता है। श्रीराम! बाह्य त्रिषयोंके ज्ञानमें इन्द्रिय-सम्बन्ध ही सदा कारण है और वह इन्द्रियोंका सम्बन्ध चित्तसे युक्त जीवित पुरुषमें ही सम्भव है, मृत पुरुषमें कभी नहीं । जब शानपर चट्टे हुए चमकीले नवीन रतनके संमान आँखोंके तारेमें वाद्य दश्य पदार्थ प्रतिविभिन्नत होता है, तव उस पदार्थका हृदयमें प्रतिविम्ब पड़नेके कारण, देहाभिमानी जीवके साथ सम्बन्ध हो जाता है। इस रीतिसे बाद्ध वस्तु जीव-द्वारा हदयमें जानी जाती है। (सर्ग ५०) 

पुर्यष्टक बने हुए जीवारमाको तत्त्वज्ञानसे परवास परमारपाकी प्राप्ति होनेका कथन

अद्वितीय, असीम और अवेद्य होनेसे निर्विकार श्रद्ध शालामें दूसरे किसी पदार्थका अश्वित्व है ही नहीं। अतः वह चेतन आत्मा वास्तवमें दश्यके सम्बन्धसे कभी भी मनोरूपता, जीवरूपता अथवा पुर्यष्टकरूपताको नहीं प्राप्त होता । श्रीराम ! परमारमा सो वास्तवमें विद्या

नहीं जाना जा सकता और वह सदा विद्यमान होते हुए भी अश्रद्धाछ विश्वासहीन पुरुषोंके लिये नहीं है । वही 'प्रमात्मा' इस नामसे कहा गया है तथा वही पाँचों इन्द्रिय और छठे मनसे अतीत है अर्थात् इनके द्वारा वह जाना नहीं जा सकता। 'उस परमात्मासे चेतन जीव उत्पन्न होता है इत्यादि मननात्मक कल्पना एकमात्र शिष्योंको समझानेके लिये ही कही गयी है । वास्तवमें परमात्मासे भिन्न अन्य कुछ है ही नहीं । जैसे मृगतृष्णा-जलको प्रयत्नसे भी किसीने कहीं नहीं पाया, उसी प्रकार प्रतीत होनेपर भी जो अभावरूप पदार्थ हैं, वे प्रयत्नसे भी किस तरह पाये जा सकते हैं । क्योंकि असत् पदार्थ ही सत् प्रतीत होता है । उसकी सत्यता असद्रप अविद्यासे ही है । ज्ञानसे तो जो वस्तु वास्तवमें जिस प्रकारकी रहती है, वह उसी प्रकारकी अनुभूत हो जाती है और भ्रान्ति नष्ट हो जाती है। ये इन्द्रिय, मन, प्राण आदि आन्तरिक पदार्थ हैं और ये घट आदि बाह्य पदार्थ हैं---ऐसे विचारवाला जीवात्मा जिसकी जैसी भावना कर लेता है, उसे वैसी ही प्रतीति होने लगती है। दैत एवं अद्वेतरूप यह सम्पूर्ण जगत् उसी प्रकार परमात्मासे ही बना है, जैसे ईखके रससे खाँड और मिट्टीसे महान घट । खाँड, घट आदिमें--देश, काल आदिसे परिच्छिन होनेके कारण-अवयव-विन्यास, विकार आदि हो सकते हैं: परंत ब्रह्म तो देश, काल आदिसे परिच्छिन नहीं है; सुतरां उसमें वे विकार आदि वास्तवमें हो ही नहीं सकते । केवल ब्रह्ममें जगत्तकी कल्पनामात्र है । क्योंकि जिस प्रकार भूषणमें स्थित सुवर्णमें यानी सुवर्णके आभूषणमें सत्य एवं असत्यरूप सुवर्णत्व और कटकत्व दोनों रहते हैं, उसी प्रकार परमात्मामें भी चेतनता और जडता दोनों रहती हैं। तालर्य यह कि जैसे खर्ण ही आभूषणके रूपमें प्रतीत होता है, वैसे ही चेतन ब्रह्म ही जड जगत्के रूपमें प्रतीत होता है।

जैसे मनुष्य खप्तमें शीघ्र ही दीवाल बनकर पट बन जाता है, वैसे ही मरणकालमें जीवात्मा दूसरा शरीर अपने-आप बन जाता है । खप्तमें अपने संकल्पसे ही जीवात्मा जन्मता-मरता है, वास्तवमें यह सब मिथ्या है। इस जीवकी अपनी वासना ही पाञ्चभौतिक देह होकर उसी प्रकार आगे खड़ी हुई-सी रहती है, जिस प्रकार बालकके आगे कल्पित असत्य महान् प्रेत खड़ा हुआ-सा रहता है । मन, बुद्धि, अहंकार एवं पाँच सूक्ष्म तन्मात्राएँ—इन आठोंका समृह पुर्यष्टक कहा गया है और यही 'आतिवाहिक' देह कहा गया है।\* सजीव पहाड़, वृक्षरूप स्थावर आदि अवस्थाओंमें तथा कल्पबृक्षकी अवस्थाओंमें भी पाषाण-शिलाके समान घनीभूत जडतावाली (तमोयुक्त ) यह आतिवाहिक देह ( लिङ्गरारीर ) सुषुप्ति-अवस्थामें स्थितकी ज्यों ही स्थित रहती है । जीवात्माके यथार्थ ज्ञानसे ही मुक्ति होती है और उसी ज्ञानसे वह परमात्मखरूपको प्राप्त हो जाता है । जीवात्माके यथार्थ ज्ञानसे जो मुक्ति प्राप्त होती है, वह शास्त्रोंमें दो प्रकारकी बतलायी गयी है-एक जीवन्मुक्ति और दूसरी विदेहमुक्ति । जीवन्मुक्ति ही तुरीयावस्था है । उसके परे तुरीयातीत परम ब्रह्मपद है। यथार्थ ज्ञान होनेसे यह जीव प्रवोधखरूप हो जाता है यानी उत्क्रष्ट चैतन्यात्मक ब्रह्मरूप हो जाता है और वह यथार्थज्ञान या बोध पुरुष-प्रयत्नसे साध्य है। जो जीवारमा अपने सर्वव्यापी खरूपको यथार्थ जान जाता है, वह सचिदानन्दमय ही हो जाता है । किंतु जो जीव उपर्वक्त ज्ञानसे शून्य है, वह अज्ञानवश शिलाकी तरह रहीकृत अपने हृदयमें दीर्घतम संसारखम-भ्रान्तिरूप तीव्र भयका अनुभव करता रहता है । जीवके

<sup>\*</sup> इन्होंको योगदर्शन (२।१९)और लांख्यकारिका (३)में शब्द-स्पर्श-रूप-रख-गन्यरूप पञ्चिवियसम्ब सुरुम तन्मात्राएँ कहा गया है, एवं गीतामें आकाश-वायु-तेज-जरू-पृत्वीरूप सुरुम महाभूत बताया गया है (७।४;१३।५)।



**श्वीरसागरमें शेप-शय्यापर निराजित भगवान्का जगत्की स्थितिको देखना** (उपशम-प्रकरण सर्ग ३८)

भीतर चिन्मय आत्माके सिवा दूसरा कुछ भी नहीं है। पर यह अज्ञानके कारण उसी चेतन आत्माको जड देहके रूपमें समझकर व्यर्थ ही शोक किया करता है। जीवात्माके भीतर परमब्रह्मके सिवा दूसरा कुछ भी नहीं है। अहो ! जहाँ-तहाँ यह जो जगत् प्रतीत होता है, वह मायाका ही परिणाम है।

श्रीराम ! वासनाओंका बन्वन ही इस जीवात्माके लिये बन्धन है, वासनाओंका अभाव ही इनका मोक्ष है और वासनाओंका लय ही सुप्रिति-अवस्था है; और वही वासना स्वप्तमें नाना प्रकारसे प्रकट होती है । जब यह जीव वासनाओंकी घनतासे मोहित होता है, तब वह स्थावर आदि योनियोंको प्राप्त होता है; जब मध्यम प्रकारकी वासनाओंसे युक्त होता है, तब पशु-पक्षी आदि योनियोंको प्राप्त होता है और जब श्लीण वासनाओंसे समन्वित होता है, तव मनुष्य-देव-गन्धवं आदि योनियोंको प्राप्त होता है । तार्प्य यह कि वासनाओंके क्षयके तारतम्यसे उत्तरोत्तर शुभयोनिकी

प्राप्ति होती है । किंत परमात्मा तो वास्तवमें न किसीका त्याग करता है और न किसीका ग्रहण ही करता है । वास्तवमें परमात्मासे भिन्न किसीका अस्तित्व है ही नहीं । अतः यहाँ वाह्य और आन्तर कलात्मक जगतके रूपमें वह परमात्मा ही अपने संकल्पसे प्रकाशित होता है, अत: परमात्माके सिवा और कुछ नहीं है। ये तीनों जगत चिन्मय परमात्माका संकल्प ही हैं। इसलिये मेदके विकल्पोंसे प्रयोजन ही क्या रहा। अव हम सचिदानन्द परमात्मामें नित्य स्थित हैं । इस बाह्य-आन्तर जगतुका भत, भविष्य, वर्तमान—तीनों कालोंमें ही अत्यन्त अभाव है। अर्थात वास्तवमें यह जगत न पहले था, न अभी है और न भविष्यमें ही कायम रहेगा। जैसे समुद्र तरङ्ग आदि समस्त भेदोंसे रहित, सम्पूर्णरूपसे केवल विशुद्ध द्रवात्मक जळखरूप ही है, वैसे ही यह जगत् भी समस्त भेटों और विकारोंसे रहित केवल परमपद ब्रह्मस्वरूप ही है ।

(सर्ग ५१)

#### श्रीकृष्णार्जुन-आख्यानका आरम्भ—अर्जुनके प्रति भगवान् श्रीकृष्णद्वारा आत्माकी नित्यताका प्रतिपादन

श्रीवित्तष्टजी कहते हैं—महाबाहु श्रीराम ! अब कमल्य-नयन भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा कहे हुए उस शुभ अनासक्ति-योगको तुम सुनो, जिसका अवल्यन्वन करके मनुष्य जीवन्मुक्त महामुनि वन जाता है । उस उपदेशको सुनकर महाराज पाण्डुका पुत्र अर्जुन जीवन्मुक्तिरूप सुससे युक्त हुआ अपना जीवन वितायेगा ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—ब्रह्मन् ! कृपाकर आप मुझे यह वतलाइये कि वह पाण्डुनन्दन इस पृथ्वीपर कव उत्पन्न होगा और उसके प्रति अनासक्तिका वर्णन भगवान् श्रीकृष्ण किस तरह करेंगे !

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! एक समय यह पृथ्वी मृत्युकोकमें आये हुए भारखरूप पापी प्राणियोंसे व्याप्त, वन-गुल्मोंसे संक्रीण-सी और दीन हो जायगी। उस समय पापी मनुष्योंके भारसे पीड़ित यह दीन पृथ्वी शरण पानेके लिये भगवान् विष्णुके समीप उसी तरह जायेगी, जिस तरह छुटेरोंसे छूटी गयी कातर बी अपने पतिके समीप जाती है। तब सम्पूर्ण देवांशोंके साथ भगवान् श्रीहरि नर और नारायणके अवताररूपमें दो शंरीगेंसे पृथ्वीपर प्रकट होंगे। उनमेंसे श्रीहरिके नारायणखरूपका साक्षात् अवतार एक तो 'श्रीवासुदेव' इस नामसे विख्यात होगा और दूसरा अंशावतार नरखरूप पाण्डुपुत्र 'अर्जुन' इस नामसे विख्यात होगा और चारों समुद्रोंसे चिरी हुई सम्पूर्ण पृथ्वीका अधिपति एवं धर्मका पुत्र 'युधिष्ठिर' इस नामसे प्रसिद्ध होगा। वह पाण्डुपुत्र धर्मज्ञ होगा, उसका

चचेरा भाई 'दुर्योधन' नामसे विख्यात होगा और उस दर्योधनका 'भीम' नामक द्वितीय पाण्ड-पत्र वैसा ही प्रतिद्वन्द्वी होगा, जैसे सर्पका प्रतिद्वन्द्वी नकुल । पृथ्वीको अपने-अपने अधिकारमें करनेके लिये परस्पर युद्ध करनेमें तत्पर उन दोनोंकी भयंकर अठारह अऔहिणी सेना कुरुक्षेत्रमें होनेवाली महाभारतकी लड़ाईमें इकड़ी होगी। रघुनन्दन ! महान् गाण्डीव-धनुपधारी अर्जुनकी देहसे उन सेनाओंको नष्टकर श्रीविण्युभगवान् (श्रीकृष्ण) पृथ्वीको भारसे मुक्त कर देंगे । युद्धके प्रारम्भमें ।भगवान् विष्णुका अंश अर्जुन प्राकृतभावमें स्थित होकर हर्प और शोकसे यक्त मनुष्य-धर्मवाला बन जायगा। दोनों सेनाओंमें पहुँचे हुए और मरनेके लिये तैयार अपने बन्बओंको देखकर वह अर्जुन विपादको प्राप्त हो जायगा और युद्ध करना अस्वीकार कर देगा । राघव ! उस समय अर्जनको उपस्थित कार्यकी सिद्धिके लिये श्रीविण्युभगवान् अपने ज्ञानमय श्रीकृष्णखरूपसे इस प्रकार उपदेश देंगे-

'यह आत्मा किसी कालमें भी न तो जन्मता है और न मरता ही है तथा न यह उत्पन्न होकर फिर होनेवाला ही है: क्योंकि यह अजन्मा, नित्य, सनातन और पुरातन है: शरीरके मारे जानेपर भी यह नहीं मारा जाता । जो इस आत्माको मारनेवाळा समझता है तथा जो इसको मरा मानता है, वे दोनों ही नहीं जानते: क्योंकि यह आत्मा वास्तवमें न तो किसीको मारता है और न किसीके द्वारा मारा जाता है। अनन्त, एकरूप, सत्खरूप और आकारासे भी अत्यन्त सूक्ष्म प्रभावशाली परम शुद्ध आत्माका किससे किस तरह क्या नष्ट होता है ? अर्थात् उसका किसी प्रकार कभी विनाश नहीं होता । अतएव ज्ञानखरूप अर्जुन ! तुम आदि और मध्यसे रहित, अनन्त एवं अव्यक्त अपने वास्तविक स्वरूपका अवलोकन करो । तुम अप्रमेय, दोषरहित, चैतन्यखरूप, अज, नित्य और विशुद्ध हो।' (सर्ग ५२)

#### कर्तृत्वाभिमानसे रहित पुरुपके कर्मोंसे लिप्त न होनेका निरूपण एवं सङ्गत्याग, ब्रह्मार्पण, ईश्वरार्पण, संन्यास, ज्ञान और योगकी परिभाषा

भगवान् श्रीकृष्णने कहा—अर्जुन ! तुम खयं जरामरणसे रहित नित्य चिन्मय आस्मखरूप हो । तुम 'मारनेबाले' नहीं हो, अतः इस अभिमानरूप दोषका त्याग
कर दो । क्योंकि जिस पुरुषके अन्तः करणमें 'में कर्ता हूँ'
ऐसा भाव नहीं है तथा जिसकी बुद्धि सांसारिक पदार्थोंमें
और कर्मोंमें लिस नहीं होती, वह पुरुप इन सव
लोकोंको मारकर भी वास्तवमें न तो मारता है और न
पापसे बँजता है । इसलिये 'अयम्' यानी यह संसार
'सोऽइम्' यानी वह मारनेत्राला में, 'इदम्' यानी यह संसार
'सोऽइम्' यानी वह मारनेत्राला में, 'इदम्' यानी यह वह
और 'तन्मे' यानी वे बन्धु आदि मेरे हैं—इस तरहकी
अन्तः करणमें उत्पन्न हुई वृत्तिका त्याग कर दो । क्योंकि
भारत ! इसी बुद्धिवृत्तिके कारण 'में पापोंसे युक्त हूँ',
'में विनाशशील हूँ' इत्यादि भ्रान्तियोंके अधीन होकर

तुम चारों ओर सुख-दुःखोंसे संतप्त हो रहे हो । वास्तवमें सम्पूर्ण कर्म अपनी आत्माके अंशरूप गुणोंके द्वारा ही विभागपूर्वक किये जाते हैं; तो भी जिसका अन्तःकरण अहंकारसे मोहित हो रहा है, वह अज्ञानी भें कर्ता हूँ। ऐसा मानता है । महात्मा पुरुपके अन्तःकरणमें भेंग नामकी कोई वस्तु नहीं है; फिर तुम्हारे लिये कौन पदार्थ कलेशकारक है ? अर्थात् कोई नहीं । मारत ! बहुतोंने मिलकर एक साथ जिस कार्यका सम्पादन किया हो, उसमें यदि किसी एकको भेंने ही यह किया है यों अभिमान-जन्य दुःख होता है तो वह हास्यास्पद ही है । क्योंकि कर्मयोगी ममत्बबुद्धिरहित केवल इन्द्रिय, मन, बुद्धि और शरीरद्वारा भी आसक्तिको त्यागकर अन्तः-करणकी शुद्धिके लिये कर्म करते हैं । तथा जिसका शरीर

अहंतारूपी विषसे दूपित नहीं हुआ वह रागादिरूपी हैं जैसे
मुक्त योगी कर्म करते हुए और न करते हुए भी लिस
नहीं होता । जैसे विवेकी और लैक्किक विपयोंका
ज्ञाता होनेपर भी दुष्ट-प्रकृति पुरुष कहीं शोभा नहीं
पाता, वैसे ही ममतारूपी दोषसे दूषित मनुष्य कहीं भी
शोभा नहीं पाता। जो ममता और अहंकारसे रहित, सुख
और दुःखोंकी प्राप्तिमें सम और क्षमावान् है, वह मनुष्य
कर्म करता हुआ भी उनसे लिस नहीं होता। पाण्डुपुत्र!
यह शास्त्रविहित उत्तम क्षात्रकर्म तुम्हारा स्वकर्म है।
वह बन्धु-वधक्एप होनेसे क्रूर होनेपर भी कर्तव्यवृद्धिसे
किये जानेपर सुख, अभ्युदय और कल्याणका जनक है।

धनंजय ! तुम आसक्तिको त्यागकर योग—समतामें स्थित हुए कर्तव्यक्तमींको करो । क्योंकि आसक्तिरहित होकर न्यायसे प्राप्त कर्म करनेवाला मनुष्य कर्मोंसे नहीं वैधता । तुम शान्तिमय ब्रह्मखरूप होकर कर्मको ब्रह्ममय बना दो । अपने सत्क्रमींको ब्रह्मापण कर देनेपर तुम शीव ब्रह्म ही हो जाओगे । अपने सम्पूर्ण खार्थोंको परमेश्वरमें समर्पितकर तथा अपने-आपको भी परमेश्वरमें समर्पितकर पापरहित हुए एवं सर्वभूतोंका आत्मा बनकर इस भूतळको विभूषित करते हुए तुम परमात्मा बन जाओ । तुम सभी संकल्पोंसे रहित हो; इसल्ये अब समखरूप, शान्तिचत्त सुनि बनकर कर्मफल्ल्यागरूपी संन्यासयोगमें आत्माको युक्त करके कर्म करते हुए ही मुक्त हो जाओ ।

अर्जुनने पूछा—भगवन् ! सङ्गन्याग, ब्रह्मार्पण, ईश्वरार्पण, सर्वथा संन्यास तथा ज्ञान और योगका विभाग क्या है ! प्रभो ! मेरे मोहकी निवृत्तिके लिये यह सव कहिये ।

श्रीभगवान्ने कहा — सारे संकल्पोंकी मळीमाँति शान्ति हो जानेपर सम्पूर्ण वासनाओं और भावनाओंसे रहित जो विशुद्ध केवल चेतनतत्त्व है, वही परब्रह्म परमात्मा कहा गया है। संस्कारके द्वारा पवित्र बुद्धिवाले पुरुषोंने उस परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिके साधनको ही ब्रान कहा है और उसीको योग कहा है तथा 'सम्पूर्ण संसार ब्रह्म ही है', और भैं भी ब्रह्मरूप ही हूँ'—इस प्रकार अपने आपको ब्रह्ममें अर्पण कर देनेको ब्रह्मार्पण कहा है एवं सम्पूर्ण कर्म-फलोंके त्यागको ज्ञानियोंने संन्यास कहा है । संकल्प-समूहोंका जो त्याग है, वही असङ्ग ( आसक्तिका अभाव ) कहा गया है । आसक्तिके अभावका नाम ही सङ्गत्याग है। सभी संकल्प-विकल्प-समूहोंमें जो एक ईश्वरकी भावना है तथा जीव और ईश्वरके एकत्वकी भावना है, उसीको जीवात्माका ईश्वरमें अर्पण कहा गया है । क्योंकि अज्ञानके कारण ही चेतन परमात्मामें इन जीव और जगत् आदिका नाममात्र ही भेद है । वास्तवमें यह नाम-रूपात्मक सम्पूर्ण जगत् ज्ञान-खरूप है; अत: जगत एक ब्रह्ममय ही है, इसमें तनिक भी संशय नहीं है । अर्जुन ! दिशाएँ मैं हूँ, जगत् में हूँ, आत्मा में हूँ और कर्म भी में ही हूँ। काल मैं हूँ, अद्दैत और द्वेत-सब मैं ही हूँ । इसलिये मुझमें मन लगाओ, मेरे भक्त बनो, मेरे पूजक बनो, मुझको प्रणाम करो। इस प्रकार आत्माको मुझमें नियक्त करके मेरे परायण होकर तुम मुझको ही प्राप्त होओगे।

अर्जुनने पूछा—देवेश्वर ! आपके पर और अपर— दो रूप किस प्रकारके हैं और परमपदरूप सिद्धिके लिये किस समय किस रूपका आश्रय लेकर मैं स्थित रहूँ !

श्रीभगवान्ने कहा—निष्पाप अर्जुन ! यह जान हो कि मेरे दो रूप हैं—एक तो सामान्य रूप और दूसरा परम रूप । राह्व, चक्र, गदा और पद्म धारण करनेवाला चतुर्भुज साकारखरूप तो मेरा सामान्य रूप है और जो मेरा विकाररहित, अद्वितीय, आदि और अन्तसे रहित निर्मुण निराकार खरूप है, वह परम रूप है; वही ब्रह्म, खुद्ध आत्मा, परमात्मा आदि शब्दोंसे कहा जाता है । तुम सम्प्रबुद्ध होकर परम उन्कृष्ट, आदि और अन्तसे रहितं मेरे उस रूपको जान जाओंगे, जिसके ज्ञानसे प्राणी इस संसारमें फिर उत्पन्न नहीं होता । अस्मिर्दन ! यदि

तुम ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त करनेके योग्य हो तो मुझ परमेश्वर-की आत्माको और अपनी आत्माको एकरसकर अखण्ड परिपूर्णात्माका तत्काल आश्रय ले लो । 'यह मैं हूँ' और 'यह भी मैं हूँ' इत्यादि जो कुछ में कहता हूँ, वह सब इस आत्मतत्त्वका ही उपदेश मैं तुम्हें देता हूँ। मैं समझता हूँ कि मेरे उपदेशसे तुम मली प्रकार प्रबुद्ध हो चुके हो, ब्रह्मपदमें विश्रान्ति पा चुके हो और सर्व-संकल्पोंसे भी मुक्त हो चुके हो । अब तुम सत्य एवं अद्वितीय आत्मखंरूप होकर स्थित रहो एवं सर्वव्यापी अनन्त चेतनमें एकीभावसे स्थितिरूप योगसे यक्त और सबको समभावसे देखनेवाले तुम आत्माको सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें कल्पित देखो-अर्थात एक परमात्माके सिवा और कुछ नहीं है. ऐसा समझो । क्योंकि जो पुरुष 'सब कुछ ब्रह्म ही है' 'मैं भी ब्रह्म ही हूँ' इस प्रकार एकीभावका आश्रय लेकर सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित परमात्माको भजता है, वह सब प्रकारसे व्यवहार करता हुआ भी पुन: इस संसारमें उत्पन्न नहीं होता, अर्थात् वह परमपदको प्राप्त हो जाता है। 'सर्व' शब्दका अर्थ है—एकत्व और वह एकत्व परमात्माका वाचक है। वह परमात्मा प्रत्यक्ष प्रतीत न होनेके कारण सत् भी नहीं कहा जा सकता और ध्रव सत्य भावरूप होनेके कारण असत् भी नहीं कहा जा सकता; अतः वह सत्-असत्से विलक्षण है। वह जिसके अनुभवमें आ जाता है, उसे शीघ्र ही प्राप्त हो जाता है। जो तीनों लोकोंके अन्त:करणके भीतर स्थित हुआ प्रकाश देता है और जो ज्ञानियोंके अनुभवमें प्रत्यक्ष है, निश्चय ही वही में परमात्मा हूँ।

सम्पूर्ण शरीरोंके भीतर स्थित जो दश्य संसारसे रहित और सुत्मरूपसे व्यापक अनुभवखरूप है, वही यह सर्वव्यापी परमात्मा है। बाहर-भीतर प्रकाश करनेवाळा तेजखरूप में देहोंके भीतर प्रत्यक्ष विद्यमान रहता हुआ

भी प्रतीत नहीं होता । जिस तरह हजारों घड़ोंके वाहर और भीतर आकाश समभावसे व्यापक है, उसी तरह भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों जगतुमें स्थित शरीरोंके भी बाहर और भीतर में व्यापक हूँ; किंतु लाखों देहोंके भीतर सम-भावसे व्यापक हुआ भी यह परमात्मा सृक्ष्म होनेके कारण प्रतीत नहीं होता । ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त जितना भी पदार्थ-समूह है, उसमें जो समभावसे नित्य स्थित है, विद्वान्लोग उसे ही नित्य चिन्मय परमात्मा जानते हैं। विनाशशील पदार्थीमें साक्षीकी भाँति समभावसे स्थित अविनाशी परमात्माको जो देखता है, वही यथार्थ देखता है । पाण्डुनन्दन ! 'समस्त शरीरोंमें चेतन ही मैं हूँ, शरीर मैं नहीं हूँ' इस प्रकार जो मैं कहता हूँ, वह अद्वितीय परमात्मा मैं सबका आत्मा हूँ । तुम मुझे इस प्रकार तत्त्वतः जानो । जिस प्रकार पर्वतोंका वास्तविक खरूप पाषाण ही है, बृक्षोंका खरूप काष्ठ ही है और तरङ्गोंका खरूप जल ही है, उसी प्रकार सम्पूर्ण पदार्थींका वास्तविक खरूप परमात्मा ही है । जो पुरुष परमात्माको सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सम्पूर्ण भूतोंको परमात्मामें कल्पित देखता है एवं आत्माको अकर्ता देखता है, वही यथार्थ देखता है। अर्जुन ! नाना प्रकारके आकार-विकारों-वाले तरङोंमें जैसे जल व्यापक है या कड़े-कुण्डल आदिमें सुवर्ण व्यापक है, वैसे ही विविध प्रकारके समस्त प्राणियोंमें परमात्मा समभावसे व्यापक है । तथा जिस प्रकार जलमें नाना प्रकारके चञ्चल तरङ्ग-समूह हैं या सूवर्णमें कडे-कुण्डल आदि हैं, उसी प्रकार परमात्मामें ये समस्त भूत-प्राणी भी हैं। इसलिये भारत! सम्पूर्ण पदार्थ और भूत-प्राणी एवं परम ब्रह्म—इन सबको एकरूप ही जानो, इनमें लेशमात्र भी पृथक्त नहीं है । इस प्रकारके उपदेशोंको सनकर और निश्चयपूर्वक भीतर अभय ब्रह्मकी भलीभाँति भावना करके समबुद्धि महात्मालोग जीवन्मुक्त होकर इस संसारमें विचरा करते हैं । जिनका मान और मोह नष्ट हो गया है, जिन्होंने आसक्तिरूप दोषको जीत लिया है, जिनकी परमात्माके खरूपमें नित्य स्थिति है और जिनकी कामनाएँ पूर्णरूपसे नष्ट हो गयी हैं—वे सुख-दु:खनामक द्वन्द्वोंसे

त्रिमुक्त ज्ञानीजन उस अविनाशी परमपदको प्राप्त होते हैं । (सर्ग ५३)

# श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति कर्म और ज्ञानके तन्त्र-रहस्यका प्रतिपादन

श्रीभगवान्ने कहा—महावाहो अर्जुन ! तुम फिर भी भेरे परम रहस्य और प्रभावयुक्त वचनको सुनो, जिसे मैं अतिराय प्रेम रखनेवाले तुम्हारे लिये हितकी इच्छासे कहूँगा। कुन्तीपुत्र! सर्दी, गर्मी और सुख-दु:ख-को देनेवाले इन्द्रिय और विषयोंके संयोग तो उत्पत्ति-विनाशशील और अनित्य हैं; इसलिये भारत ! उनको तम सहन करो । इन्द्रियाँ, इन्द्रियोंका विषय-संसर्ग, सुख-द्र:ख आदि द्रन्द्र या इनसे भिन्न जो कुछ भी पदार्थ हैं, वे सब-के-सब एक सच्चिदानन्दघन परमात्मासे तनिक भी पृथक् नहीं हैं अर्थात् सब कुछ परमात्मा ही है । अत: फिर मुख और दु:ख कहाँ ? आदि-अन्तसे रहित तथा अत्रयत्रहीन परमात्मामें पूर्णता और अपूर्णता कैसे हो सकती है। इसलिये जो पुरुष सुख-दु:खमें समान और धीर है, वह अमृतमय ब्रह्मपदको प्राप्त करनेमें समर्थ होता है। वास्तवमें सभी तरहसे स्रख-दु:खोंका अस्तित्व तनिक भी नहीं है । परमात्मतत्त्व ही सर्वस्वरूप है, इसलिये अनात्मरूप संसारकी सत्ता कैसे स्थिर होगी । क्योंकि असत् वस्तुकी तो सत्ता है नहीं और सत्का अभाव नहीं है अतएव सुख-दु:ख आदि हैं ही नहीं, केवल एक सर्वव्यापी परमात्मा ही है। अर्जुन ! यद्यपि आत्मा दश्य पदार्थोंका साक्षीरूपसे साक्षात्कार करनेवाला चेतनखरूप है और शरीरके अंदर रहता भी है, तथापि वह सुखोंसे न तो हर्षित होता है और न दु:खोंसे दुखित ही । परमात्मासे पृथक देह आदि कुछ भी नहीं है और न दु:ख आदि ही हैं; अतः वास्तवमें कौन किसका अनुभव करेगा ? क्योंकि एक परमात्माके सिवा दूसरी वस्तु है ही नहीं । भारत! यह दु:ख अज्ञानसे उत्पन्न एक प्रकारकी भ्रान्ति ही है,

अतः परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे वह सर्वथा विनष्ट हो जाता है। जिस प्रकार रञ्जुका यथार्थ तत्व न जाननेसे उत्पन्न हुआ रञ्जुमें सर्पका भय रञ्जुके यथार्थ ज्ञानसे नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार अज्ञानसे उत्पन्न हुए देह एवं दुःखादिका अस्तित्व परमात्माके तात्विक ज्ञानसे नष्ट हो जाता है। यह विश्व नित्य एवं पूर्ण ब्रह्म ही है। वह ब्रह्म न तो नष्ट होता है और न उत्पन्न ही होता है, इसे ही ध्रव सत्य जानो। यही यथार्थ बोध है।

अर्जन ! तम मान, मद, शोक, भय, इच्छा, सुख, दु:ख—इस सम्पूर्ण असद्रूप जड द्वैत-प्रपश्चसे रहित हो जाओ और एकमात्र अद्वितीय चिन्मय सत्खरूप परमात्मामें तदूप हो जाओ । भारत ! सुख-दु:ख, लाभ-हानि, जय और पराजयके ज्ञानसे रहित होकर तुम एकमात्र शुद्ध ब्रह्मरूप हो जाओ; क्योंकि तुम ब्रह्मरूप ही हो। अर्जुन ! तुम जो कर्म करते हो, जो खाते हो, जो हवन करते हो, जो दान देते हो और भविष्यमें जो कुछ शास्त्रानुकूल अनुष्ठान करोगे, वह सब परमात्म-रूप ही है-इस प्रकारके ज्ञानमें स्थिर रहो। जो पुरुष अपने अन्त:करणमें जिस पदार्थका संकल्प करता है, वह निस्संदेह उसी रूपमें बदल जाता है। इसलिये अर्जुन ! सत्यखरूप ब्रह्मको प्राप्त करनेके लिये तुम सत्यखरूप ब्रह्म हो जाओ । क्योंकि जो पुरुष विनाशशील क्रियारूप संसारमें अक्रिय सच्चिदानन्द ब्रह्मको स्थित देखता है और अक्रिय सच्चिदानन्द ब्रह्ममें विनाशशील क्रियारूप संसारको कल्पित देखता है. वह मनुष्योंमें ज्ञानवान् है और सम्पूर्ण कर्मोंको कर चुका है-ऐसा कहा गया है। इसलिये अर्जुन! तम कमोमिं वासना तथा कर्तापनके अभिमानसे रहित हो जाओ । तुम्हारी कर्मोंको न करनेमें आसक्ति न हो और तुम योगमें स्थित हुए अनासक्तमानसे शाखविहित कर्तन्यकर्मोंका आचरण करो । मृढ़ता, अकर्मण्यता तथा कर्मोमें आसक्तिके आश्रयसे रहित हुए सबमें सममाव होकर स्थित रहो । जो पुरुष समस्त कर्मोमें और उनके फल्में आसक्तिका सर्वथा त्याग करके संसारके आश्रयसे रहित हो गया है और परमात्मामें नित्य तृप्त है, वह कर्मोंको मलीमोंति करता हुआ मी वास्तवमें कुळ मी नहीं करता ।

परमात्माने यथाँ तात्त्रिक ज्ञानका आश्रय ठेनेवाले आसिकिरहित महात्माके हृदयमें सम्पूर्ण कर्म करते हुए भी कहीं कभी कर्तृत्वाभिमान नहीं होता । कर्तृत्वाभिमान न रहनेसे अभोक्तृत्वकी सिद्धि होती है और भोक्तृत्वके अभावसे समता और एकताकी सिद्धि होती है । उस समता और एकताकी सिद्धि होती है । उस समता और एकताकी अनन्तताकी सिद्धि होती है तथा उससे अनन्त नित्य विज्ञानानन्दघन ब्रह्मकी प्राप्ति हो जाती है । जिसके सम्पूर्ण शास्त्रसम्मत कर्म बिना कामना और संकल्पके होते हैं तथा जिसके समस्त कर्म ज्ञानक्रप अग्निके हारा भस्म हो गये हैं, उस महापुरुषको

ज्ञानीजन भी पण्डित कहते हैं। जो सम, सौम्य, स्थिर, खस्थ, ज्ञान्त और सब पदार्थीसे नि:स्पृह होकर स्थित रहता है, वह कर्म करता हुआ भी वास्तवमें कुछ नहीं करता । इसलिये अर्जुन ! तुम हर्ष-शोकादि द्वन्द्रोंसे रहित, नित्य वस्तु परमात्मामें स्थित, योग-क्षेमको न चाहनेवाले और खाधीन अन्तः करणवाले हो जाओ एवं न्यायसे प्राप्त शास्त्रोक्त कर्मोंको करते हुए प्रथ्वीको विभूषित करनेवाले आदर्श पुरुष वन जाओ । जो मूढ़बुद्धि मनुष्य समस्त इन्द्रियोंको हटपूर्वक ऊपरसे रोककर मनसे उन इन्द्रियोंके विषयोंका चिन्तन करता है, वह मिथ्याचारी अर्थात् दम्भी कहा जाता है । किंतु अर्जुन ! जो पुरुप मनसे इन्द्रियोंको वरामें करके अनासक्त हुआ समस्त इन्द्रियोंद्वारा कर्मयोगका आचरण करता है, वही श्रेष्ठ है । जैसे नाना नदियोंके जल सब ओरसे परिपूर्ण, अचल प्रतिष्ठावाले समुद्रमें उसको विचलित न करते हुए ही समा जाते हैं, वैसे ही सब मोग जिस स्थितप्रज्ञ पुरुषमें किसी प्रकारका विकार उत्पन्न किये विना ही समा जाते हैं, वही पुरुष परम शान्तिको प्राप्त होता है, भोगोंको चाहनेत्राला नहीं। (सर्ग ५४)

#### श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति देहकी नश्वरता, आत्माकी अविनाशिता, मनुष्योंकी मरणस्थिति और स्वर्ग-नरकादिकी प्राप्ति एवं जीवात्माके संसारश्रमणमें कारणरूप वासनाके नाशसे म्रुक्तिका प्रतिपादन

श्रीभगवान्ने कहा — पार्ष ! बुद्धिमान् पुरुवको उचित है कि प्रारुधानुसार न्यायसे प्राप्त मोगोंका त्याग न करे और अप्राप्त मोगोंको पानेकी इच्छा न करे एवं न्यायसे प्राप्त मोगोंका शाखानुकूछ उपमोग करते हुए मी सममाव-से स्थित रहे । महाबाहु अर्जुन ! जन्मारि क्वितारखमाव-बाले अनात्मरूप जड देहमें मैं-पनकी भावना मत करो, अपितु जन्मादि विकारसे रहित सत्य चिन्मय आत्मामें ही आत्माको भावना करो । देहका नाश होनेपर अविनाशी आत्माका नाश नहीं होता । इसक्थि सम्पूर्ण परिप्रहोंसे

रहित, चित्तरहित पुरुषका पतन नहीं होता । वह कमींको करता हुआ भी कुछ नहीं करता; क्योंकि परमात्माके यथार्थ तात्विक ज्ञानका आश्रय छेनेवाले आसक्तिरहित महात्माके हृदयमें सम्पूर्ण कर्म करते हुए भी कहीं कभी कर्तृत्वाभिमान नहीं होता । अर्जुन ! यह आत्मा अविनाशी, आदि और अन्तसे रहित, अजर कहा गया है; इसिल्ये 'आत्माका नाश होता है यह दु:खदायी दुर्वोध तुम-जैसे मनुष्यको नहीं होना चाहिये । उत्तम आत्मज्ञानी छोग 'आत्मा नाशवान् है' इस रूपसे आत्माको नहीं देखते । देहाभिमानी

अज्ञानी मनुष्य ही आत्मामें आत्माको अनात्मरूपसे देखते हैं यानी देहको ही आत्मा मानते हैं । तथा यह नष्ट हो गया और यह प्राप्त हो गया—इत्यादि भावनाएँ वन्ध्या स्रीके पुत्रके समान मोहजनित भ्रम ( असत् ) हैं । असत् वस्तुकी तो सत्ता नहीं है और सत्का अभाव नहीं है । इस प्रकार इन दोनोंका ही तत्त्व तत्त्वज्ञानी पुरुषोंद्वारा देखा गया है । नाशरहित तो उसको जानो, जिससे यह सम्पूर्ण जगत्—हस्यवर्ग व्याप्त है। इस अविनाशीका विनाश करनेमें कोई भी समर्थ नहीं है । इस नाशरहित, अप्रमेय, नित्यखरूप जीवात्मा-के ये सब शरीर नाशवान कहे गये हैं। इसिंग्ये भरतवंशी अर्जुन ! तुम युद्ध करो । आत्मा एक है और द्वैत है ही नहीं; अतः आत्माके सिवा दूसरे असत् पदार्थकी उत्पत्ति हो कैसे सकती है ? क्योंकि सत्का नारा नहीं होता, इसलिये यह सद्रुप परमात्मा अविनाशी और अनन्त है।

अर्जुनने पूछा—भगवन् ! तव तो 'में मर गया हूँ' इस प्रकार मनुष्योंकी मरणस्थिति किस हेतुसे प्राप्त होती हैं और उस स्थितिमें प्रभो ! छोगोंको प्रसिद्ध खर्ग और नरक कैसे प्राप्त होते हैं ?

श्रीभगवान्ने कहा—अर्जुन ! पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश, मन और बुद्धि—इनसे युक्त तन्मात्राओं- का जो समूह है, अज्ञानसे तरखरूप हुआ ही जीव देहोंमें स्थित रहता है । वह देहमें स्थित जीवारमा वासनासे उसी तरह खींचा जाता है, जिस तरह रस्सीसे वछड़ा । वह रारीरके अंदर पिंजरेमें पक्षीकी तरह बैठा रहता है । जब देश और काल्से , जर्जर हुए शरीरसे यह जीव वासना लेकर निकल जाता है, तब इसीको लोग मरना कहते हैं । जैसे वायु गन्धके स्थानसे गन्धको प्रहण करके ले जाता है, वैसे ही यह जीवारमा श्रोत्र, चक्षु और त्वचाको तथा रसना और प्राणको ग्रहण करके पूर्व शरीरसे दूसरे शरीरमें चला जाता है । इसका शरीर

वासनामय ही है यानी केवल वासनाके अनसार ही उत्पन्न हुआ है, अन्य किसी दूसरे कारणसे नहीं । अतएव वासनाका त्याग होनेपर लिङ्गदेह विनष्ट हो जाता है और उस लिङ्कदेहके विनष्ट हो जानेपर वह जीवात्मा परमपद-को प्राप्त हो जाता है। यह वासनामय जीव वासनासे परिपष्ट होकर अज्ञानसे अनेक भ्रमोंका भार दोता हुआ कर्मानुसार नाना योनियोंमें भ्रमण करता है; यहीं जीवात्मा-का जन्म-मरण है। कुन्तीपुत्र अर्जुन! शरीरसे जीवके निकल जानेपर देह उसी प्रकार कम्पनशून्य हो जाती है, जिस प्रकार वायुके शान्त हो जानेपर वृक्ष । जब शरीर जीवात्मासे रहित हो जाता है, तव वह 'मर गया' यों कहा जाता है। अनादि अविद्यासे मूढबुद्धि यह जीव अपने कर्म और वासनाके अनुसार नरक, खर्म, ( इसी लोकमें ) पुनर्जनम आदि, जिनमें भ्रमण करनेका उसने चिरकालसे अभ्यास किया है, अनुभन करता रहता है। अर्जुनने पृछा-जगत्पते ! इस जीवका खर्ग, नरक,

अर्जुनने पूछा—जगत्पते ! इस जीवका खग, नरक, मर्त्यत्येक्षक आदिमें जो भ्रमण होता है, उसमें कारण क्या है, यह आप मुझसे कहिये ।

श्रीभगवान् वोले—अर्जुन ! चिरकालिक अभ्याससे प्रौढ हुई खप्ततुल्या यह वासना ही जीवको संसाररूप भूलभुलैयामें डालती है; इसलिये तत्त्वज्ञानके अभ्याससे वासनाका समूल क्षय ही जीवके लिये कल्याणकारक है। अर्जुनने पूछा—देवदेवेश ! यह बासना किससे उत्पन्न हुई और वह किस प्रकार नष्ट होती है !

श्रीभगवान् वोले—कौन्तेय ! अनात्मवस्तु देहमें आत्मभावनारूप यह वासना अज्ञानखरूप मोहसे उत्पन्न हुई है और परमात्माके यथार्थ अनुभवरूप ज्ञानसे यह विनष्ट हो जाती है । तुम पवित्रात्मा हो चुके हो और सत्य वस्तुका विवेक भी तुम्हें हो चुका है । अब तुम 'यह', 'वह', 'में' और 'ये लोग' इत्यादि-रूप वासनासे रहित हो जाओ । क्योंकि भारत ! दूसरेक अधीन न रहनेवाल, संकल्परहित और अविनाइकी

जीवारमाका परमारमाके यथार्थ ज्ञानसे वासनासे छूट जाना ही उसका भोक्षा है । महाबाहु अर्जुन ! वासनारूप रञ्जुके वन्धनसे छूटा हुआ पुरूष भुक्ता कहा जाता है । अतः तुम वासनासे रहित होकर जीते-जी ही उस वास्तविक यथार्थ तत्त्वका अनुभव करों । जो वासनासे रहित नहीं है,—भले ही वह समस्त धर्मोंके परायण क्यों न हो, सर्वज्ञ यानी समस्त सांसास्कि विपयोंका पण्डित ही क्यों न हो,—फिर भी वह पिंजरेमें स्थित पंछीकी माँति सब ओरसे वासना-जाल्से वाँचा हुआ है। क्योंकि वासना ही बन्धन है और वासनाका क्षय ही मोक्ष है। (सर्ग ५५)

### श्रीभगवान्के द्वारा अर्जुनके प्रति जीवन्युक्त अवस्था और जगद्द्प चित्रका वर्णन एवं वासनारहित और ब्रह्मस्वरूप होकर स्थित रहनेका उपदेश तथा इस उपदेशको सुनकर तत्त्वज्ञानके द्वारा अर्जुनकी अविद्यासहित वासनाका और मोहका नाग्न हो जाना

भगवान् श्रीकृष्णने कहा-अर्जुन ! इस प्रकार वासना-निवृत्तिरूप जीवन्मक्तिके द्वारा तम आन्तरिक शान्ति प्राप्तकर बन्धुवधप्रयुक्त दुःखका निःशेषरूपसे परित्याग कर दो । निष्पाप अर्जुन ! जरा और मरणसे रहित, आकाशकी तरह विशाल चित्तवाले तथा इष्ट एवं अनिष्ट विषयोंके संकल्पोंसे रहित होकर तुम वीतराग हो जाओ । सदासे चला आनेवाला खधर्मरूप कर्म जो समभावसे किया जाता है, वह तो जीवन्मुक्तोंके लिये खाभाविक ही है और वही जीवन्मुक्तता है। 'यह कर्म मैं छोड़ता हूँ और 'इस कर्मको में अङ्गीकार करता हुँ'--इस प्रकार जो त्याग और प्रहणका निर्णय है, वह एकमात्र अज्ञानियोंके मनका खरूप है; ज्ञानियोंकी तो उनमें सम स्थिति रहती है। जिसकी इन्द्रियाँ कछएके अङ्गोंकी भाँति इन्द्रियोंके विषयोंसे हटकर अन्तःकरणमें स्थिर हो जाती हैं, वही स्थितप्रज्ञ और जीवन्मक्त है। कमलनयन ! वास्तवमें यह संसार आकारासे भी बढ़कर वैसे ही शून्यरूप है, जैसे खप्तमें क्षणमात्रमें चित्तमें होनेवाले तीनों लोकोंका नारा और उत्पत्ति-यह तम जानो । क्योंकि आत्मा, मन और उसका कार्य यह बाह्य और आभ्यन्तर सम्पूर्ण जगत् खप्नकी तरह ग्रन्य है ( असत् ही हैं )। यह सब चिरकालिक मनोराज्य है, इसिलये अज्ञानी मनुष्योंको इसमें सत्यत्वकी

प्रतीति होती है। किंतु वह सत्यत्वकी प्रतीति तत्त्व-ज्ञानरूप आलोकसे नष्ट हो जाती है । चित्तरूपी चितरेके चित्रमें अवस्थित त्रिमुबन आदि विचित्र मूर्तियाँ आधारमृत मीतके न रहनेसे वाहर आकार-रहित यानी मिथ्या ही हैं। अर्जुन ! वास्तवमें न तो उन चित्त-कल्पित मूर्तियोंका अस्तित्व है और न तुम्हारे शरीरका ही अस्तित्व है; इसलिये कीन किससे मारा जाता है ? अतः नास्य-नाशकका मोह छोड़कर तुम निर्मल बनकर ब्रह्मरूप परमपदमें स्थित हो जाओ । अर्जुन ! जैसे एकमात्र चित्तमें रहनेवाला मनोराज्यरूप चित्र आकारवाला प्रतीत होता हुआ भी वास्तवमें शून्यखरूप होनेसे असत् ही है, वैसे ही यह जगत् भी शून्यरूप है-यह तुम जानो । अर्जुन ! मन ही क्षणको कल्प कर देता है और असत्को उत्पन्न कर देता है-यह जी मनके विपयमें आश्वर्य है, वह तो बहुत ही धोड़ा है; उससे भी बढ़कर तो आश्चर्य यह है कि वह असत् जगत्को भी शीव्र सद्रुप कर देता है। इसलिये यह जगद्रप भ्रान्ति इस प्रकारके आश्चर्य पैदा करनेवाले मनसे ही उत्पन्न हुई है । क्षणमरके लिये ही अज्ञानवश चित्र-विचित्रखरूप प्रतीत हुआ जो यह मनोराज्य है, वही दरयमान इस प्रपञ्च-जालके रूपमें प्रतीत होता हैं । यद्यपि ज्ञानियोंकी दृष्टिमं खतः नित्यमुक्त आत्मामें

अध्यस्त और एकमात्र कल्पनासे उत्पन्न होनेके कारण प्रतितिकाल्मात्रस्थायी यह तुच्छ जगत् क्षणिक ही है, तथापि इसी क्षणिक जगत्के विषयमें इसके वास्तविक खरूपसे अपिरिचत अज्ञानी लोगोंने वन्नसारकी तरह दृढ कल्पना कर रक्खी है अर्थात् इस असत् जगत्को सत्य मान रक्खा है। अहो! अत्यन्त आश्चर्य है कि यह उज्ज्वल वित्र आधारके बिना ही उत्पन्न होकर सामने दिखायी दे रहा है। यह जगह्म चित्र मलीमोंति लोगोंका अनुरङ्गन करनेवाला है और दृष्टि; मन आदिको मी लुभानेवाला है। यह नाना प्रकारके प्राणियोंसे युक्त है, अद्धत है, आकाशके समान शून्यरूप है और नाना प्रकारके विलासोंसे वेल्या मी है। इस प्रकारके इस जगत्रूप चित्रका शीव ही अद्धत चित्रोंका निर्माण करनेमें समर्थ चित्तरूप चित्रकारने आकाशमें ही चित्रण किया है।

अर्जुन ! चेतन आकाशखरूप ब्रह्मसे निर्मित सब कुछ ब्रह्म ही है । ब्रह्ममें ब्रह्मके द्वारा ब्रह्म विलीन होता है । ब्रह्ममें ही ब्रह्मके द्वारा ब्रह्मका उपभोग किया जाता है और ब्रह्महारा ब्रह्ममें ब्रह्मका ही विस्तार हुआ है। जैसे प्रतिबिम्ब अपने आधार दर्पणमें प्रतीत होता है, वैसे ही यह जगत भी अपने आधार ब्रह्ममें ही प्रतीत होता है। अर्जुन ! जब ब्रह्ममें प्रतिभासित छेदन-भेदन आदि सम्पूर्ण व्यवहार और उनका विषय जगत---ये सब ब्रह्मसे अभिन्न होकर एकमात्र चिन्मय आकारा-खरूप ही हैं, तब किस कर्ता या करणसे किस प्रकारसे किस देश या किस कालमें क्या छिन्न-भिन्न किया जा सकता है । इसलिये बोधसे तम्हारी वासनाओंका अभाव सिद्ध ही है । जो वासनासे रहित नहीं है. भले ही वह समस्त शास्त्रीय कर्नोंके परायण हो और समस्त सांसारिक विषयोंका ज्ञाता हो। फिर भी वह वैसे ही अत्यन्त बद्ध है, जैसे पिंजरेमें स्थित सिंह । जिसकी चित्तरूपी भूमिमें अग्रमात्र भी वासनारूप बीज पड़ा

रहता है, उसका संसाररूप अंगल पुन: बढ़ जाता है। जब सत्यस्वरूप परमात्माका यथार्थ ज्ञान अन्यासके द्वारा हृदयमें दृढ़ हो जाता है, तब वासना पूर्गतया नष्ट हो जाती है और वह फिर उरपन्न नहीं होती। वासनाओंके पूर्णतया नष्ट हो जानेपर विद्युद्ध जीवात्मा सांसारिक सुख-दुःखादि वस्तुओंमें वैसे ही लिप्त नहीं होता, जैसे पानीमें कमल्का पत्ता। अर्जुन! असंख्य वासनाओंसे रहित तुम मुझसे सुने हुए पवित्र उपदेशको मलीमोंति समझकर परमात्मामें चित्त-को विलीनकर भय और मोहसे रहित एवं शान्त निर्वाण ब्रह्मखरूप हुए स्थित रहो।

अर्जुनने कहा—अच्युत ! आपकी छपासे मेरा मोह नष्ट हो गया और मैंने स्मृति प्राप्त कर ली है । अब मैं संहायरहित होकर स्थित हूँ, अतः आपकी आहाका पालन करूँगा ।

भगवान् श्रीकृष्णने कहा--अर्जुन ! यदि प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानसे तम्हारे हृदयमें रागादि वृत्तियाँ अशेषरूपसे शान्त हो चुकीं तो तुम जान लो कि तुम्हारा सवासनात्मक चित्त भी भीतर शान्त होकर निर्वासनताको प्राप्त हो गया । इस सत्त्वावस्थामें सर्वखळप जीवातमा सम्प्रणी वासनाओं और विषयोंसे मुक्त हो जाता है। उस जीवात्माके यथार्थ खरूपको कोई भी उसी प्रकार नहीं देख सकते. जिस प्रकार भूमिसे आकाशमें उड़कर दूर-देशमें गये हुए पक्षीको । पार्थ ! मन-इन्द्रियोंके प्रकाशक, ग्रद्धखरूप, संकल्परहित, निर्विषय इस जीवात्माको मन-इन्द्रियोंसे दूर समझो। जैसे अग्निके पर्वतपर पहुँचकर हिमकण सर्वथा नष्ट हो जाते हैं, वैसे ही ग्रुद्ध सिन्चिदानन्दघन परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे अत्रिद्या भी नष्ट हो जाती है। नाना प्रकारके आकार और विकारोंत्राली यह अविद्या तभीतक रहती है, जबतक जीवात्मा अपने वास्तविक खरूप-विद्युद्ध विज्ञानानन्द्रधन परमात्माको भलीभाँति नहीं जान लेता । जो समग्र परमात्मा अपने आपसे परिपूर्ण है, समस्त दृश्य संसारसे रहित है और वाणीसे अतीत है, उस अनुपन परम वस्तु परमात्माक्षी किसके साथ उपमा दी जा सकती है अर्थात् किसीके साथ नहीं । इसिंख्ये अर्जुन ! तुम अभीष्ठ कामनाओंकी निष्चतिरूप युक्तिसे विषयात्मक विषसे उत्पन्न महामारीरूप अन्तःकरणकी वासनाको निपुणताषूर्वक दूर कर संसारसे तथा सम्पूर्ण भयोंसे रहित परमात्मस्रारूप ही हो जाओ ।

श्रीयसिष्टजी कहते हैं —श्रीराम ! इस प्रकार उपदेश देकर त्रिलोकीके अधिपति भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके क्षणभरके लिये मौन धारण कर सामने स्थित हो जाने-पर वहाँ (द्वापर युगमें) पाण्डुपुत्र अर्जुन पुन: यह बचन कहेगा ! अर्जुनने कहा — भगवन् ! आप सम्पूर्ण लोकोंका भरण-पोपण करनेवाले हैं । आपके वचनसे मेरी यह वुद्धि शोकरहित और ज्ञानसम्पन्न हो गयी है ।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—श्रीराम! इस प्रकारके वचन कहकर और उठकर गाण्डीव-धनुर्घारी वह पाण्डुपुत्र अर्जुन, जिसके सारिष श्रीकृष्ण होंगे, संदेह-रहित हुआ रणलीला करेगा। वह अर्जुन पृथ्वीको ऐसी रक्तकी महानदियोंसे पूर्ण कर देगा, जिनमें आहत हुए वड़े-बड़े हाथी, घोड़े, सारिष आदि वह जायँगे और आकाशको मी ऐसा बना देगा कि सूर्य वाणोंके तथा धूलिके समूहोंसे आष्ट्रादित हो जानगा।

#### परमात्माकी नित्य सत्ता, जगतकी असत्ता एवं जीवनमुक्त-अवस्थाका निरूपण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन! जिससे यह सम्पूर्ण जगत, उत्पन्न होता है, जिसमें सम्पूर्ण जगत स्थित रहता है, जो सम्पूर्ण जगत्खरूप है, जो सब ओर विद्यमान है और जो सर्वमय है, उसीको नित्य परमात्मा समज्ञो । वह परमात्मा अश्रद्धाळके लिये दर होता हुआ भी श्रद्धालुके लिये समीप ही है। वह सर्वव्यापी होनेसे सबमें स्थित है, एवं वास्तवमें ज्ञान और ज्ञेयसे रहित सिन्वदानन्द परमपदस्त्ररूप है। वही परमपद सबकी पराकाष्टा है, वही सम्पूर्ण दृष्टियोंमें सर्वोत्तम दृष्टि है, वही सारी महिमाओंकी सर्वोत्तम महिमा है तथा वही गुरुओंका भी गुरु है। वही सबका आत्मा है और वही विज्ञान है, वही शून्यखरूप है, वही परब्रह्म है, वही परम कल्याण है, वही शान्त और मङ्गळमय शिव है, वही परम विद्या है और वहीं परम स्थिति है। उस परमात्मामें यह जगत् अत्रिचारसे ही सत्य-सा प्रतीत होता है, किंतु वास्तवमें विवेकपूर्वक विचार करनेसे असत् है । आदि और अन्तसे रहित आकाराके समान व्यापक मैं ही परब्रह्म परमात्मा हूँ, मुझसे अतिरिक्त यह संसार कुछ भी

नहीं है—यों निश्चय करनेपर फिर ब्रह्मखरूप मुझमें पिरिमितता नहीं रह सकती । जो पुरुष इस प्रकारके निश्चयसे युक्त रहता है, वह बाहरसे लोक-शाबकी मर्यादा-के अनुसार कार्य करनेपर भी वास्तवमें उत्पत्ति और विनाशसे रहित है । जिसका मन समसे-भी-सम ब्रह्ममें लीन होकर फिर न उदित होता है और न अस्त होता है एवं जिसकी बुद्धिमें मनका अभाव है, वह महात्मा ब्रह्मस्प ही है । एकमात्र ब्रह्मभावनासे अद्वितीय परमपदपर आरूढ हुआ वह महात्मा व्यवहार करता हुआ भी क्षोभको प्राप्त नहीं होता । व्यवहार करता हुआ भी क्षोभको प्राप्त नहीं होता । व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुषके हृदयमें मानापमानसे जितत सुख-दुःख आदि विकार तनिक भी नहीं होते, वह पुरुष मुक्तिका अधिकारी है ।

बह शान्त चेतन परमात्मा अपने-आप ही अपनेमें संकल्प करता है। उसका संकल्प ही संसार है और उसके संकल्प-का अभाव ही परमपद है। इसिल्थि परमात्माके संकल्पका अभाव होनेसे ही इस संसारका अभाव हो जाता है। अतः सुनिल्गेग परमात्माके संकल्पको ही प्रमाता, प्रमाण एवं प्रमेय आदिरूप संसार-चक्रकी परम्परा कहते हैं। जैसे धुवर्णमें कड़ा-कुण्डल आदि धुवर्णसे पृथक् नहीं हैं, वैसे ही परमात्माका संकल्प यह संसार भी परमात्मासे पृथक् नहीं है। परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे ही मोग-वासना क्षीण हो जाती है और भोग-वासनाका अभाव ही ज्ञानीका उत्तम लक्षण है। ज्ञान और वंगग्यके कारण तत्त्वज्ञ पुरुषको संसारके भोग खमावसे ही रुचिकर नहीं होते। यह संसार सर्वात्मखरूप परमात्मा ही है— इस प्रकारका जिसके हृदयमें दृढ अनुभव है, वही जीवन्मुक्त कहा गया है। किंतु यह जीवात्मा जवतक अज्ञानसे आहृत

रहता है, तनतक दस्य विषयभोगोंमें स्थित हुआ संसार-का संकल्प करता रहता है । जब अन्तः करणमें उत्तम तत्त्वज्ञानका उदय हो जाता है, तब संकल्प-विकल्पका यह कम बुझे हुए दीपककी भाँति शान्त हो जाता है। खयम्प्रकाश, चैतन्यरूप, सम्पूर्ण पराधोंका आश्रय और विषयोग्मुखतासे रहित शुद्ध चेतनका जो खरूप है, उसे ही तुम परमपद जानो । यह संसार संकल्पमय ही है; इसिलिये संकल्प नष्ट हो जानेपर संसार भी नष्ट हो जाता है और फिर सिचिदानन्द परमात्मा ही रह जाता है ।

#### परब्रह्म परमात्माके सत्ता-सामान्य खरूपका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! इस प्रकार सक्का आदि परमतत्त्व सिखदानन्दघन ही परमपद है। उस सिखदानन्दघन परम्रक्ष परमारमाको यथार्थ ज्ञानसे प्राप्तकर यह जीव अज्ञानियोंकी तरह मृत्युको नहीं प्राप्त होता (अर्थात् वह जन्म-मरणसे छूट जाता है)। उसे प्राप्तकर वह शोचनीय नहीं रह जाता। उसे पा लेनेपर वह अज्ञानियोंकी तरह जीवन धारण नहीं करता (अर्थात् वह कुछ विलक्षण ही वन जाता है) और उसे प्राप्तकर वह सर्वव्यापी होनेके कारण सीमाओंमें नहीं बँचता। आकाशके समान अनन्त परमारमाके सत्ता-सामान्य सरहप्तका यदि जीव थोड़ी देर और थोड़ा-सा भी चिन्तन करता है तो वह मुक्तिचत्त सुनि वन जाता है और उस अवस्थामें संसारके समस्त कार्योंको करते हुए भी कभी संतर नहीं होता।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—महर्षे ! 'सत्ता-सामान्य' शब्दसे आप किसे ग्रहण करते हैं—मन, बुद्धि, अहंकार और चित्तका जहाँ लय हो गया है, उस ( निर्विशेष ) तत्त्वको या मन आदि विशेषताओंसे युक्त ( सिवशेष ) तत्त्वको ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! जो सर्वव्यापक,

आदि और अन्तसे रहित तथा सदा समभावसे स्थित है, वह ज्ञानसे प्राप्तव्य तथा सम्पूर्ण वस्तुओंका तत्त्वभूत ब्रह्म ही यहाँपर 'सत्ता-सामान्य' शब्दसे कहा गया है। वह ब्रह्म आकारामें आकारारूपसे, शब्दमें शब्दरूपसे, स्पर्शमें स्पर्शरूपसे तथा त्वचामें त्वग्रपसे है। रसमें रसरूपसे, रसनेन्द्रियमें रसनेन्द्रियरूपसे विद्यमान है। रूपमें रूपखरूपसे. नेत्रमें नेत्ररूपसे, घ्राणेन्द्रियमें व्राणस्त्रपसे और गन्धमें गन्धरूपसे है। शरीरमें शरीररूप-से, पृथ्वीमं पृथ्वीरूपसे है। दूधमं दूधरूपसे, वायुमें वायुक्तपसे, तेजमें तेजक्तपसे, बुद्धिमें बुद्धिक्तपसे, मनमें मनरूपसे और अहंकारमें अहंकाररूपसे विद्यमान है। वक्षमें वक्षरूपसे, पढमें पटरूपसे, घटमें घटरूपसे और वटमें वटरूपसे विद्यमान है । स्थावरमें स्थावररूपसे, जंगममें जंगमरूपसे, जडमें जडरूपसे और चेतनमें चेतनरूपसे विद्यमान है। देवोंमें देवतारूपसे, मनुष्योंमें मनुष्यरूपसे, तिर्यक-योनियोंमें तिर्यकुरूपसे और कृमियोनियोंमें कृमिरूपसे विद्यमान है। कालके क्रममें कालरूपसे, ऋतुओंमें ऋतुरूपसे एवं त्रुटि, क्षण, निमेष आदिमें भी वह सर्वन्यापी ब्रह्म ही उस-उस रूपसे विद्यमान है । इस प्रकार सभी पदार्थीमें तत्-तत् रूपसे रहता

हुआ बह परम्बस परमातमा सत्ता-सामान्य ख्रन्रूपसे उसी तरह उनसे अभिन है, जंसे समुद्रगत कल्लोल, जळकण तथा ळहरें जळसामान्यसे अभिन हैं। सबमें समान भावसे सत्तान्त्र्पमें व्यापक होनेके कारण वह परमात्मा ही सत्ता-सामान्य कहा गया है। श्रीराम! सत्य चित्मय-खरूप इस परमात्माद्वारा कल्पित होनेके कारण इन पदार्थोंकी अनेकल्पता वेसे ही मिथ्या है, जिस प्रकार

बालकदारा परछाईँ में कल्पित प्रेत ।

ह, जल्कण श्रीवास्मीिकजी कहते हैं — भरहाज! मुनि वसिष्ठके इतता मान भावसे कह चुकतेपर दिन बीत गया, सूर्य अस्ताचलको चले गये, प्रसारमा ही समासद्गण भी सायंकाल्कि इत्य—स्नान, संच्योपासना य चिन्मय- आदि करनेके लिये मुनिको नमस्कार करके उठ गये |और कारण इन रात बीतनेपर सूर्यदेवकी किरणोंके साथ ही फिर दूसरे जस प्रकार दिन समामें प्रविष्ट हुए । (सर्ग ६०)

# संसारके मिथ्यात्वका दिग्दर्शन तथा मोहसे जीवके पतनका कथन

श्रीरामजीन पूछा—मुने ! जिस प्रकार हमलोगोंके लिये खप्तके नगर, राजधानियाँ तथा राज्य मिथ्या हैं, उसी प्रकार यदि ब्रह्मा आदिके लिये भी शरीर-धारण एवं उत्पन्न हुआ यह सम्पूर्ण जगत् मिथ्या ही है तो हमलोगोंको इसकी सत्यतामें अत्यन्त दह विश्वास क्यों होता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम ! प्रजापतिने इस सृष्टिके पूर्व जो सृष्टि-रचना की थी, वह भी हमारे अनुभवमें आनेवाळी वर्तमान सृष्टिके समान ही सत्य प्रतीत होती थी, तथापि वह ब्रह्माजीका संकल्प होनेके कारण वास्तविक न थी। इसी प्रकार यह सृष्टि भी वास्तविक नहीं है। सिचदानन्द परमात्माके सर्वव्यापी होनेसे जीव भी सर्व-व्यापी है और उस परमात्माकी सत्तासे ही यह संसार सत्य-सा भासित होता है । किंतु वास्तवमें यह संसार अज्ञानसे उत्पन्न होता है और तत्त्वज्ञानसे नष्ट हो जाता है। श्रीराम! सोये हुए पुरुषको अपने तथा अन्य सभी पदार्थों के रूपमें दीखनेवाला खप्त जैसे मिथ्या है, वैसे ही यह दश्य संसार भी मिथ्या है । जो खप्नका संसार परुषसे उत्पन्न है, वह पुरुषका खरूप ही है-जैसे किसी बीजसे उत्पन्न वृक्षसहित फल बीजरूप ही है, यह बात भर्ला प्रकार अनुभूत है। जो असत्यसे उत्पन्न होता है, उसे असत्य ही समझो । अत: खप्न-पुरुषसे उत्पन्न जो असत् पदार्थोंकी मावना है, वह दह

सत्यरूपसे प्रतीत होनेपर भी असत्य ही है, इसलिये त्याग कर देने योग्य है । जैसे हमलोगोंको खप्तमें प्रतीत होनेवाळा सृष्टि आदि कार्य दढक्रप (सत्य) दीखनेपर भी क्षणस्थायी ( मिथ्या ) ही होता है, उसी प्रकार सामने वर्तमान यह प्रजापतिके संकल्पसे रचित सृष्टि भी मिथ्या ही है। जैसे द्रवत्वके कारण आवर्तरूप परिवर्तनोंसे जल स्फ़रित होता है, उसी प्रकार चिन्मय ब्रह्मके संकल्पसे यह सृष्टि स्कृरित हो रही है। जो देश और कालमें, कियाओंसे, द्रभ्योंसे, मणियोंसे तथा संकल्पोंसे प्रकट हैं, ऐसे असंख्य पदार्थ गन्धर्व-नगरके सददा ( मिथ्या ) होनेपर भी सत्यके समान प्रतीत होते हैं। इस संसारमें ऐसी कोई वस्त नहीं है, जो सत्य न हो; क्योंकि सब कुछ ब्रह्मका संकल्प होनेसे ब्रह्मका खरूप ही है एवं ब्रह्मका खरूप होनेसे सत्य ही है। साथ ही ऐसी कोई वस्तु भी नहीं है, जो असत्य न हो; क्योंकि सब कल्पनामात्र होनेसे असत्य ही है । जैसे खप्तमें निमग्न पुरुष खप्तकाळमें वस्तुओंकी स्थिर स्थिति ही देखता है, उसी प्रकार इस सृष्टिमें जिस अज्ञानीकी बुद्धि निमप्त है, वह सब विषयोंकी स्थिर स्थिति ही देखता है, किंत यह सृष्टि वास्तवमें स्वप्नवत कल्पना-मात्र है । संसारको अत्यन्त स्थिर समझनेवाला यह जीव एक खप्तसे दूसरे खप्तमें प्रवेश करनेवालेकी तरह मोहके कारण एक भ्रमसे दूसरे भ्रममें पड़ जाता है । ( सर्ग ६१)

#### चार प्रकारका मौन और उनमेंसे जीवनमुक्त ज्ञानीके सुपुप्त मौनकी श्रेष्टता

इसके अनन्तर भिक्षु आख्यानका वर्णन करके श्रीवसिष्टजी कहते हैं-श्रीराम ! मुनिवरोंने दो तरहके मुनि बतलाये हैं---एक काष्ट्रतपस्त्री और दूसरा जीवनमुक्त । परमात्माकी भावनासे रहित शुष्क कियामें बद्धनिश्चय और हठसे सम्पूर्ण इन्द्रियोंको जीत रखनेत्राळा मुनि काष्ठमौनी कहा गया है। इस विनाशशील संसारके खरूपको ययार्थरूपसे जानकर जो विद्युद्धात्मा और परमात्मामें स्थित ज्ञानी महात्मा बाहर न्याययुक्त लौकिक व्यवहार करता हुआ भी भीतर विज्ञानानन्दघन परमात्मामें तप्त रहता है, वह जीवन्मक्त मुनि कहा गया है। मौनको जाननेवाले मुनियोंने मौनके चार भेद वतलाये हैं---वाब्बीन, इन्द्रियमीन, काष्ट्रमीन और सुष्रप्तमीन । वाणीका निरोध वास्त्रीन, हठपूर्वक विषयोंसे इन्द्रियोंका निग्रह इन्द्रियमौन और सम्पूर्ण चेष्टाओंका त्याग काष्ट्रमौन कहलाता है । एवं परमात्माके खरूपानुभवमें जो जीवन्मुक्त निरन्तर लगा रहता है, उसके मौनको सुप्रतमीन कहते हैं। काष्ट्रमोनमें वाड्योन आदि तीनों मौनोंका अन्तर्भाव है और सुपुप्तमौनावस्थामं जो तुर्यावस्था है, वही जीवनमुक्तोंकी स्थिति है। ऊपर जो तीन प्रकारका मौन कहा गया है. वह प्रस्फ़रित हुए चित्तका चलन ही है। अतएव ये तीनों मीन

उपादेय नहीं वरं त्याज्य हैं। किंतु इन तीनोंसे भिन्न चौथा जो सुषुतमौन है, वह जीवनमुक्तोंकी स्थिति है। इसमें स्थित जीवात्माका पुनर्जन्म नहीं होता । इसमें सम्पूर्ण इन्द्रिय-वृत्तियाँ अनुकूलमें तो हर्षित नहीं होतीं और प्रतिकूलमें घूणा नहीं करतीं । जो विभागरहित, अभ्यासरहित एवं आदि और अन्तसे रहित है तथा जो ध्यान करते हुए या घ्यान न करते हुए सभी अवस्थाओं में समभावसे स्थित है, वही सुप्रतमीन कहा जाता है। अनेक प्रकारके विभ्रमयुक्त संसारके और परमात्माके तत्त्वको यथार्थरूपसे जाननेपर जो संदेहरहित स्थिति होती है, वही सुप्रप्त मौन है। जो सर्वश्रन्य, आलम्बन-रहित, शान्तिखरूप, विज्ञानमात्र तथा सत्-असत्से रहित स्थिति है, वह उत्तम सुपुप्त मौन कही गयी है । इस जगत्में विकार-रहित, सर्वात्मक तथा सत्ता-सामान्यखरूप परमात्मा मैं ही हूँ—इस तरहकी ज्ञानावस्थाको सौषुप्तमौन कहते हैं। ब्रह्मभूत श्रीरामभद्र ! जाग्रदवस्थामें सब ओर भलीभाँति व्यवहार करता हुआ अथवा सम्पूर्ण व्यवहारोंको छोडकर समाधिमें स्थित हुआ जीवन्मुक्त देहयुक्त होनेपर भी सम्पूर्ण निर्मल शान्तिवृत्तिसे यक्त तुरीयावस्थामें ही स्थित एवं विदेहस्बरूप ही है। ( सर्ग ६२--६८)

#### सांख्ययोग और अष्टाङ्मयोगके द्वारा परमपदकी शाप्ति

श्रीवसिष्ठजी कहतं हैं —श्रीराम ! जड आकाशसे भी अत्यन्त स्वच्छ चेतनखरूप परमात्माकाश है और उस परमात्माकाशभावकी प्राप्ति ही परम श्रेय (मोक्ष) है । वह कैसे प्राप्त की जाती है, यह मैं वतलाता हूँ; छुनो । परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे और नित्य एकरस समाधिसे जो सांख्ययोगके द्वारा ज्ञानी हुए हैं, वे साख्य-योगी कहे गये हैं । जो प्राणादि वायुओंके संयमपूर्वक श्रष्टाङ्गयोगके द्वारा अनामय, आदि-अन्तसे रहित परम-पदको प्राप्त हो गये हैं, वे योग-योगी कहे गये हैं । वह स्वामाविक परम शान्त पद सभी योगियोंके छिये उपादेय है । कुछ छोग उस पदको सांख्ययोगद्वारा प्राप्त हो चुके हैं और कुछ छोग इसी देहसे अध्यक्त-योगके द्वारा प्राप्त हो चुके हैं । जो सांख्य और योगको एक समझता है, वही ठीक समझता है । क्योंकि जो परमपद सांख्ययोगियोंद्वारा प्राप्त किया जाता है; वही अध्यक्त्योगियोंद्वारा भी प्राप्त किया जाता है । जहाँ प्राण, मनकी दृत्ति तथा वासनारूपी जालका अस्यन्त अभाव है, उसीको परमपद समझो । वासनाको ही चित्त

कहते हैं । वही संसारका कारण है । वह चित्त सांख्य या योग दोनोंमेंसे किसी एक साधनके द्वारा विळीन होकर संसारकी निद्दत्तिका कारण हो जाता है । यह संसार मनके संकल्पसे उत्पन्न हुआ है । उससे उत्पन्न ममता, अहंता, संस्रुति, उपदेश्य-उपदेशादि, बन्ध और मोक्षकी सत्ता ही कहाँ है अर्थात् सब संकल्पमात्र हैं । एक विज्ञानानन्दधन परमार्थ-तत्त्वका रह अन्यास, प्राणोंका विळीन होना तथा मनोनारा—यही 'मोक्ष' शब्दके अर्थ-का संग्रह है यानी ये ही मोक्षके साधन हैं ।

श्रीराम ! इन तीनों उपायोंमें मनोनाशको ही मुख्य साध्य जानो । मनोविनाश जितना ही शीघ्र होगा उतना ही शीघ्र कल्याण होगा । परमात्माके यथार्थज्ञानसे सभी पदार्थोंका अभाव हो जाता है, जिससे वासनाका विनाश होनेपर प्राण और चित्तका वियोग हो जाता है । फिर भलीभाँति शान्त हुआ मन देह-रूपताको नहीं प्राप्त होता । मनके विनाशसे ही जीवात्माको प्रमपदकी प्राप्ति होती है, अतः मुनिगण वासनाको ही मन जानते हैं। चित्तका खरूप केवल वासना ही है । उस चित्तका अभाव होनेपर परमपद प्राप्त हो जाता है । रामभद्र ! रज्ज़में सर्पभ्रमके सदश मिथ्यारूप इस संसारका स्वयं ही विवेकज्ञानसे अच्छी तरह विनाश हो जाता है । एक विज्ञानानन्द्धन परमार्थ-तत्त्वका दृढ़ अभ्यास, प्राणनिरोध और मनो-विनाश-ये जो तीन उपाय हैं, इनमेंसे किसी एककी सिद्धि हो जानेपर ही दूसरे भी परस्पर सिद्ध हो जाते हैं। ताडके पत्तोंसे निर्मित पंखेको चलाना जब बंद कर दिया जाता है, तब पवन जैसे अपने-आप शान्त हो जाता है, वैसे ही जब प्राणरूप वायुका स्पन्दन शान्त हो जाता है, तब मन भी अपने-आप शान्त हो जाता है। जैसे वायका चलना रुक जानेपर गन्धका प्रसार भी रुक जाता है. वैसे ही मनका चलना रुक जानेपर प्राण-वायुओंका चलना भी रुक जाता है । सभी प्राणियोंके प्राण और

चित्त दोनों उसी प्रकार एक दूसरेसे निरन्तर मिले-जुले रहते हैं, जिस प्रकार प्रष्प और गन्य एवं तिल और तेल एक दूसरेसे निरन्तर मिले-ज़ले रहते हैं। आधार और आघेयके समान अर्थात् अग्नि और उष्णताके समान दोनोंमेंसे किसी एकका विनाश हो जानेपर दोनों विनष्ट हो जाते हैं और अपने विनाशके द्वारा वे दोनों जीवात्माके छिये एक महान मोक्ष-नामक कार्य सम्पन्न कर देते हैं । एक ब्रह्मतत्त्वके दृढ़ अभ्याससे द्वैत-वासनासे रहित होकर मन शान्त हो जाता है और इससे प्राण भी शान्त हो जाता है: क्योंकि प्राणका स्वभाव मनके साथ विलीन हो जाना ही है । मनुष्यको एक सुदद परमात्मतत्त्वमें तबतक तदाकारवृत्ति बनाये रखनी चाहिये, जबतक उस वृत्तिका ही अभ्यासके द्वारा अभाव न हो जाय। क्योंकि निप्रहवृत्तिसे युक्त पुरुषोंका चित्त स्वयं ही प्राणोंके साथ विलीन हो जाता है और परमतत्त्व अवशिष्ट रह जाता है। चित्त जिस किसी वस्तमें तन्मय हो जाता है, वह शीघ्र तद्रप ही बन जाता है; अतः दीर्घकाळतक परमात्मतत्त्वके अभ्याससे वह समस्त विशेषोंसे मक्त होकर निर्विशेष ब्रह्मरूप ही हो जाता है । श्रीराम ! यदि परमपदमें चित्त मुहर्तमात्र भी विश्रामको प्राप्त हो जाय तो उसे तम ब्रह्मरूपमें ही परिणत हुआ समझो । जिसमें अविद्याका अभाव हो चुका है, ऐसा विशुद्ध चित्त 'सत्त्व'शब्दसे कहा जाता है। जिसमें संसारकी बीजरूपा वासना दग्ध हो गयी है, वह चित्त फिर कभी ब्रह्मरूपतासे अलग नहीं होता: क्योंकि वह ब्रह्ममें तद्रुप हो गया है। जिसकी अविद्या निवृत्त हो चुकी है, जो सत्त्वभावमें स्थित है, जो वासना-रहित हो चुका है, ऐसा कोई विरला मनुष्य आकाशके समान निर्गण-निराकार विज्ञानानन्दधन परमतत्त्वको देखता है और तत्काल मक्त हो जाता है। (सर्ग ६९)

#### वेताल और राजाका संवाद

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघनन्दन ! जिस अवस्थामें जीव ब्रह्म हो जाता है और चित्तका विनाश हो जाता है तथा विवेकपूर्वक विचारसे अविद्याका अन्त-अभाव हो जाता है, वही जीवात्माका मोक्ष कहा जाता है । मृगतृष्णा-जलकी तरह मिथ्या मन तथा अहंता आदि प्रपन्न क्षणभरके लिये ही प्रतीत होते हैं और पूर्वीक्त विवेकपूर्वक विचारसे विलीन हो जाते हैं । भद्र ! इस संसाररूपी खप्त-विश्वमके सम्बन्धमें वेतालद्वारा किये गये इन श्रम प्रश्नोंको तुम सुनो, जो मुझे प्रसङ्गवश स्मरण हो आये हैं। विन्ध्याचळके महान् वनमें एक विशालकाय वेताल रहता था । किसी समय वह गर्वमें भरकर प्राणियोंको मार डालनेकी इच्छासे किसी नगरमें गया । पहले वह वेताल किसी एक सज्जन नामक राजाके देशमें रहता था। उस राजाद्वारा किये गये अनेक वधके योग्य मनुष्योंकी विक्रे उपहारसे सदा तम होकर वह सखसे रहता था । सामने आये हुए निरपराधी मनुष्यको वह भूखसे पीड़ित होनेपर भी अकारण नहीं मारता था; क्योंकि श्रेष्ठ पुरुष न्यायके ही पक्षपाती होते हैं । किसी समय न्यायोचित भक्ष्य न मिळनेके कारण अरण्यवासी वह वेताल क्षुपासे प्रेरित होकर न्यायप्राप्त मनुष्यका भक्षण करनेके लिये नगरके भीतर चला गया । उस नगरमें प्रजा-रक्षाके लिये रात्रिमें विचरण करता हुआ राजा उसे मिळा । उस राजासे यह उग्र निशाचर भयंकर शब्दोंमें कहने लगा ।

वेतालने कहा—राजन्! इस समय मुझ भयंकर वेतालके द्वारा तुम पकड़ लिये गये हो । कहाँ जा रहे हो १ अब तुम मर चुके । आज तुम मेरे भोजन बन जाओ ।



राजाने कहा—निशाचर ! यदि तुम यहाँ बल्पूर्वक अन्यायमार्गसे मुझे खा जाओगे तो निश्चय ही तुम्हारे मस्तकके हजारों टुकड़े हो जायँगे ।

वेतालने कहा — राजन् ! में तुम्हें अन्यायदूर्वक नहीं खाऊँगा; परंतु तुम्हें में यह न्याय वतलाता हूँ कि तुम राजा हो, इसलिये तुम्हें अर्थियोंके सम्पूर्ण मनोरथ पूर्ण करने चाहिये । मेरी इस याचनाको, जो पूर्ण करने योग्य है, तुम पूर्ण करो । में यहाँ तुमसे जो प्रश्न कर रहा हूँ, इनका मलीमाँति उत्तर दो । राजन् ! किस सूर्यकी किरणोंके ये ब्रह्माण्डरूपी छोटे अणु हैं और किस पवनमें महागगनरूपी त्रसरेणु स्कुरित होते हैं १ एक खमसे दूसरे स्वप्नमें जाता हुआ जीवात्मा पहलेके सैकड़ों या हजारों खप्नोंके अस्तित्वको छोड़ता हुआ भी किस प्रकाशक खच्छ वास्तविक खरूपका परित्याग नहीं करता १ जिस प्रकार केलेका खंमा भीतरके भी

मीतर और उसके भी भीतर वार-वार देखनेसे केवल छिल्कामात्र ही रहता है, उसी प्रकार सबके भीतरके भीतर और उसके भी भीतर ऐसा कौन अणु है, जो प्रकाशक खच्छ आत्मखरूप है। ब्रह्माण्ड, आकाश, भूतोंके आधारमृत मुकन, सूर्यमण्डल तथा मेर—ये सब जो बड़े-बड़े महान् परार्थ प्रसिद्ध हैं—ये अणुत्व

# धर्म न छोड़नेवाले ऐसे किस अणुके परमाणु हैं ! किस अवयव-रहित परमाणुरूप महागिरिकी शिलाके भीतर ये भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों जगत् हैं ! दुष्ट राजन् ! यदि तुम इन प्रश्नोंका उत्तर मुझे न दे सकोगे तो तुम्हें खाकर फिर तुम्हारे नगरके प्राणियोंको क्लप्र्यंक पकड़कर उन्हें यमराजकी तरह निगल जाऊँगा । (सर्ग ७०)

#### वेतालकृत छः प्रश्नोंका राजाद्वारा समाधान

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—सामभद्र ! जब ऐसा कहकर वेताल जुप हो गया, तब वह राजा हँसकर यह कहने लगा।

राजाने कहा-वेताल ! यह चराचर जगत्रूपी फल उत्तरोत्तर दशगुण पञ्चभूतोंकी परतसे घिरा हुआ है-अर्थात् इस जगतके सव ओर प्रथ्वीका घेरा है। उसके वाद पृथ्वीसे दसगुना जल, जलसे दसगुना तेज, तेजसे दस-गुना वाय और वायुसे दसगुना आकाश है । ऐसे हजारों फल जहाँ विद्यमान हैं, ऐसी बहुत ऊँची एक शाखा है। उस प्रकारकी बडी-बडी हजारों शाखाएँ जहाँ विद्यमान हैं, ऐसा वड़े आकाखाला एक महान् वृक्ष है। इसी प्रकारके हजारों बृक्ष, जिसमें हैं ऐसा एक वन है। उसी प्रकारके हजारों वन जहाँपर हैं, ऐसा उन्नत शिखरोंसे यक्त चारों ओरसे परिपूर्ण आकारवाला एक विशाल पर्वत है। जहाँपर वैसे हजारों पर्वत हैं, ऐसा अत्यन्त विस्तीर्ण विशाल खोहोंवाला एक देश है । वैसे हजारों देश जहाँपर विद्यमान हैं, ऐसा बड़े-बड़े हुद और नदियोंसे युक्त एक बद्धत बड़ा द्वीप है । वेसे अनन्त द्वीप जिसमें हैं, ऐसी चित्र-विचित्र रचनाओंसे यक्त एक प्रथ्वी है । उस प्रकारके हजारों पृथ्वीमण्डल जिसमें विद्यमान हैं, ऐसा एक अत्यन्त विस्तृत महान् भुवन है । उस तरहके असंख्य महान् भुवन जिसमें विद्यमान हैं, ऐसा विस्तृत आकाशके सदश एक महान् प्रचण्ड ब्रह्माण्ड है । इस-इस तरहके असंख्य ब्रह्माण्ड जिसमें विश्वमान हैं ऐसा एक चञ्चलतारहित

असीम जळनिधि है । उस तरहके लाखों सागर जिसमें कोमल तरङ्गरूप हैं, ऐसा एक अपने खरूपमें विलास करनेवाला निर्मल महार्णव है। उस प्रकारके हजारों महार्णव जिसके उदरके जलकाप हैं, ऐसा एक कोई बड़ा भारी परिपूर्णाकृति पुरुष है। ऐसे-ऐसे लाखों पुरुषोंकी माला जिसके वक्षःस्थलमें स्थित है, ऐसा एक परम पुरुष है, जो सब सत्ताओंका प्रधान है। इस प्रकारके असंख्य महापुरुष जिसके मण्डलमें स्फरित हो रहे हैं, ऐसा एक महान् आदित्य है । ये सब कल्पनाएँ ही इस आदित्यरूप ब्रह्मकी रहिमयाँ हैं। ब्रह्माण्ड ही इस आदित्य ( ब्रह्म ) की दीतियोंके त्रसरेण हैं । मैंने तुमसे जिस सूर्यका कथन किया था, सचिदानन्दघन ब्रह्म ही वह सूर्य है; इसीके प्रभावसे सारा जगत प्रकाशित होता है । वेताल ! पूर्वोक्त असंख्य पदार्थ जिससे प्रकाशित होते हैं, ऐसा विज्ञानखरूप परम सूर्य है और ये जो विस्तृत ब्रह्माण्ड हैं, वे उसी सूर्यकी किरणोंमें स्फरित होनेवाले त्रसरेणु हैं। इस प्रकार यह तुम्हारे प्रेथम प्रश्नका उत्तर दिया गया ।

वेताल ! कालकी सत्ता, आकाशकी सत्ता, जीवाला-की सत्ता तथा छुद्ध चेतन आत्माकी सत्ता—इत्यादि सब सुक्ष होनेसे निर्दोष रज हैं । वे परमात्मारूपी महावायुमें कल्पित अनेक विकारोंसे चन्नल होकर स्कृरित होते हैं । 'जगत्' नामक महास्वप्नमें एक स्वप्नसे दूसरे स्वप्नमें जाता हुआ जीवाला परम शान्तिको बढ़ानेवाले अपने महान् ग्रुद्ध आत्मखरूपको नहीं छोड़ता । जैसे केळका खंभा ज्यां-ज्यां छीळा जाता है त्यां-त्यां उसके भीतर-भीतर केवळ पत्ता ही मिळता जाता है, वैसे ही पिरणामशीळ यह विश्व ज्यां-ज्यां भीतर-भीतर देखा जाता है त्यां-त्यां उसमें ब्रह्म हिंदां-त्यां उसमें ब्रह्म हिंदां-ते वाता है । सूक्ष्म मन और इन्द्रियों के द्वारा अप्राप्य होने के कारण परमात्मा परमाण्य कहा गया है । अनन्त होने के कारण परमात्मा ही मेर आदि पर्वतीं कारण परमात्मा ही मेर अपिद पर्वतीं कारण परमात्मा ही स्वर्ण परम पुरुप अनन्त परमात्मामं ब्रह्माण्ड, आकारा, युवन, सूर्यमण्डळ और मेर-—ये सब पदार्थ परमाणुकी तरह प्रतीत होने हैं । यह परमात्मा चक्षु आदि इन्द्रियोंसे ग्राह्म

न होनेसे परमाणु कहा गया है और सब ओर परिपूर्ण होनेसे महापर्वत कहा गया है। वास्तवमें यह परम पुरुष परमात्मा अवयवरहित है, किंतु दृश्यके सम्बन्धसे अवयव-युक्त दिखायी पड़ता है। अज्ञानी वेताल ! ये सब जगत् उस विज्ञानखरूप परमात्माके संकल्पसे कल्पित हैं। अतः तुम उस अनन्त, शान्तखभाव अपार परमपदको अनुभव करो और शान्त हो जाओ।

श्रीविस्ट कहते हैं —श्रीराम ! राजांके मुखसे इस प्रकार प्रश्नोंका समाधान सुनकर श्रुद्धान्त:करण वेताल विचारमुक्त बुद्धिसे परम शान्तिको प्राप्त हो गया । निर्दोष आत्माको तत्त्वसे समझकर और मयंकर क्षुधाको भूलकर वह शान्तमन वेताल परमारमाके ध्यानमें अचल स्थिर हो गया । (सर्ग ७१ — ७३)

# भगीरथके गुण, उनका विवेकपूर्वक वैराग्य और अपने गुरु त्रितलके साथ संवाद

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! देहयात्रार्थ प्रारब्धवरा प्राप्त हुए अर्थसे संतुष्ट रहनेवाले प्रयक्षशील पुरुषके दुस्ताच्य अर्थ भी भगीरथ राजाकी तरह सिद्ध हो जाते हैं। जिसका पूर्णरूपसे मन शान्त हो गया है, जिसकी इत्तियाँ पर्याप्तरूपसे मन शान्त हो गया है, जिसकी इत्तियाँ पर्याप्तरूपसे तृप्त हो गयी हैं, जिसकी आनन्दघनखरूप सम ब्रह्ममें निरन्तर निष्ठा है, उस महापुरुषके दुर्लभतर अभीष्ट कार्य भी उसी प्रकार सिद्ध हो जाते हैं, जिस प्रकार भगीरथका सगरपुत्रोंके उद्धारके लिये संजीवन गङ्गावतरणरूप अत्यन्त दुर्लभ कार्य सिद्ध हो गया था।

श्रीरामचन्द्रजीनं पृद्धा—प्रभो ! राजा भगीरथके चित्त-कौशलसे गङ्गावतरणरूप दुस्साध्य कार्य किस रीतिसे सिद्ध हुआ था, वह मुझसे कहिये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा —श्रीराम! समुद्रोंसे युक्त पृथ्वी-का एक अत्यन्त धार्मिक भगीरथ नामका राजा हो जुका है। वह राजमण्डलमें सबसे श्रेष्ठ था। चन्द्रमाकी तरह प्रसन्न-मुख एवं चिन्तामणिके सदश अभीष्ठ अर्थोंको देनेवाले

इस राजासे याचकराण अपने संकल्पके अनुसार ही अभीष्ट अर्थ प्राप्त करते थे। वह श्रेष्ठ पुरुषोंकी रक्षाके लिये निरन्तर धन देता था । न्यायसे प्राप्त तृण भी ले लेता था । वह याचकोंकी अभीष्ट-सिद्धिके लिये चिन्ता-मणिके सदश था । मृदु और शीतल स्पर्शवाला वह हस-तत्त्वज्ञानियोंकी संनिधिमें उनके चित्तको आह्नादित करता हुआ उसी प्रकार द्रवीभृत हो जाता था, जिस प्रकार चन्द्रमाकी संनिधिमें चन्द्रकान्तमणि । उसने अगस्य-मुनिद्वारा शोषित सागरको गङ्गाके प्रवाहसे उसी तरह पूरा कर दिया, जिस तरह याचकोंके समूहको धनसे पूरा किया था । पातालवासी अपने पूर्वजोंको उस लोकबन्धुने गङ्गारूपी सीढ़ी लगाकर ब्रह्मलोकमें पहुँचाया । गङ्गाजीको यहाँ लानेके उद्देश्यसे अपनी तपस्यासे ब्रह्मा, शंकर और जहकी आराधना करते हुए उस दढ़ निश्चयसे युक्त भगीरथने बार-बार क्लेश सहन किया । श्रीराम ! इस लोकयात्राका खूब विचार करते हुए उस राजाको युवा-वस्थामें ही तीव्र वैराग्यकी विलक्षणतासे विवेक्यक्त विचार उत्पन्न हुंआ । वह राजा एकान्तमें असमञ्जसमें पड़कर व्याकुल हो इस संसारयात्राका प्रतिदिन यों विचार करने लगा—'इस संसारमं, जिसके प्राप्त हो जानेसे दूसरा कोई प्राप्य पदार्थ अवशिष्ठ नहीं रहता, मैं उसी कर्मको सुकृत समझता हूँ । शेप कर्म तो विश्च्चिका ( हैजेकी बीमारी ) है । पुन:-पुन: पर्युपित कर्म करता हुआ मूढ-सुद्धि प्राणी लजिन नहीं होता । कोई मूर्ख प्राणी तो अवस्य ही बाल्क्कती तरह बार-बार एक ही कर्म करता रहता है।' इस तरह चिन्ता करनेके अनन्तर संसारसे अस्यन्त भयभीत उद्धिग्रमन राजा भगीरथने एक दिन अपने गुरु वितलसे पूछा ।



भगीरथनं कहा — विभो ! बहुत काळसे इन सारहीन संसारिक वृत्तिरूप बड़े-बड़े जंगळोंमें भटकते हुए हम सब अस्यन्त खिन्न हो गये हैं। भगवन् ! संसारमें फँसानेवाळे जरा-मरण-मोहादिरूप सब दृ:खोंका अन्त कैसे होता है?

त्रितल बोले——निष्पाप राजन् ! चिरकालसे अभ्यस्त अन्त:करणकी समतासे उत्पन्न, निर्विशेष, अखण्ड और व्यापक ह्रेय परमात्माके ज्ञानसे सब दुःख नष्ट हो जाते हैं, सारी प्रन्थियाँ सब ओरसे ट्रूट जाती हैं, सारे संशय तथा कर्म शान्त हो जाते हैं। राजन् ! तत्त्वज्ञानियोंने शुद्ध ज्ञानखरूप परमात्माको ही ह्रेय बतलाया है और बह परमात्मा सर्वव्यापी तथा नित्य है। बह उत्पत्ति-विनाशसे रहित है।

भगीरथने कहा — मुनीश्वर ! यह तो मैं अच्छी तरह जानता हूँ कि चिन्मय, निर्मुण, शान्त, निर्मेछ और अच्युत परमात्मा है तथा देह आदि अन्य कुछ भी नहीं है — कल्पनामात्र है । किंतु भगवन् ! झेयख़रूप परमा-त्माके ख़रूपमें मेरी अचछ स्थिति ( समाधि ) नहीं हो रही है । इसमें क्या कारण है ! मैं किस उपायसे उसे प्राप्त करहें !

त्रितल बोलं-हदयाकाशमं यह चित्त जब ज्ञानके द्वारा ज्ञेयखरूप परमात्मामें स्थिर हो जाता है, तब यह जीव सर्वात्मरूप परमात्माको प्राप्त होकर पनः संसारमें उत्पन्न नहीं होता । पुत्र, स्त्री, घर और धन आदिमें आसक्तिका अभाव, ममताका न होना तथा प्रिय और अप्रियकी प्राप्तिमें सदा ही चित्तका सम रहना, अनन्ययोगसे-आत्मा ही ब्रह्म है, ब्रह्मके सिवा दूसरा कोई पदार्थ है ही नहीं, इस प्रकारकी अमेदभावनासे निरन्तर आत्मामें ब्रह्म-भावना, एकान्त और इस्द्र देशमें रहनेका स्वभाव और विषयासक्त मनुष्योंके समुदायमें प्रेमका न होना, अध्यान-ज्ञानमें नित्य-स्थिति और तत्त्वज्ञानके अर्थरूप परमात्माको ही देखना-यह सब ज्ञान है और जो इससे विपरीत है, वह अज्ञान है, ऐसा कहा गया है। राजन ! अहंभावकी शान्ति हो जानेपर राग-द्वेषका विनाश कर देनेवाला तथा जन्म-मरणरूप संसार-ज्याधिकी औपध परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जाता है ।

भगीरथने कहा—महाभाग ! पर्वतमें दीर्घकालसे सुदृढ़ हुए बृक्षकी तरह अपने शरीरमें दीर्घकालसे सुदृढ़ हुए अहंभावका में कैसे त्याग करूँ ? त्रितल बोले-राजन् ! पौरुय-प्रयक्षसे विषय-भोगोंकी भावनाका त्याग कर फिर परमात्माकी सत्ताका अनुभव करनेसे अहंकारका विनारा हो जाता हैं । जवतक सम्पूर्ण पदार्थोंका सर्वथा त्याग नहीं किया जाता, तवतक यह अहंकार बना रहता है । यदि विवेकपूर्वक विचार-बुद्धिसे सबका परित्याग करके तुम निश्चल होकर स्थित हो जाओ तो अहंकारका अभाव होकर तुम परमपद-खरूप परमात्माको प्राप्त हो जाओगे । यदि तुम्हारे सम्पूर्ण राजचिह्न आदि

विशेषणोंका त्याग हो जाय, यदि तुम भयसे रहित हो जाओ, यदि तुम समस्त धनादिकी इच्छाओंका त्याग कर दो, यदि तुम समुजीके लिये ही सम्पूर्ण ऐश्वर्यका त्याग करके और अकिश्वनमावको प्राप्तकर अहंभावसे निवृत्त हो जाओ, यदि तुम अपने देहके अभिमानसे रहित होकर उन सब शतुओंमें ही भिश्वाटन करने लगो तो तुम उच्च-से-उच्च स्थितिको प्राप्त होकर परमपदस्य परमालाको प्राप्त हो जाओगे।

# राजा भगीरथका सर्वस्वत्याग, भिक्षाटन और गुरु त्रितलके साथ निवास, भगीरथको पुनः राज्यप्राप्ति और ब्रह्मा, रुद्र आदिकी आराधना करनेसे गङ्गाजीका भूतलपर अवतरण

श्रीविसथ्जी कहते हैं—श्रीराम!तदनन्तर उन गुरुजीके
मुखसे इस प्रकारका उपदेश सुनकर राजा भगीरथ मनमें
कर्तव्य निश्चित कर उसके अनुष्ठानमें तत्पर हो गया। कुछ
ही दिन व्यतीत होनेपर राजा भगीरथने एकमात्र सर्व-



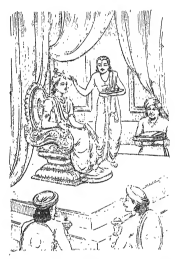
त्यागकी सिद्धिके लिये अग्निष्टोम यज्ञका अनुष्ठान किया। उसमें उसने ब्राह्मणों तथा अपने बन्धुओंको गौ, पृथ्वी, घोड़े, सुवर्ण आदि समस्त धन दे दिया । तदनन्तर उसने सम्पूर्ण धनसे खाळी तथा चिन्तामग्न मन्त्री, नागरिक, प्रजा आदिसे युक्त अपने राज्यको तुणके समान समझकर सीमाके पासके अपने शत्रकों दे दिया। जब महल, मण्डल एवं राज्यपर रात्रुने अधिकार कर लिया, तब मननशील राजा भगीरय एकमात्र कटिवस्त्र घारण किये अपने मण्डलसे निकल गया । अपने मण्डलसे निकलकर धैर्यवान राजा भगीरथने अपनी राजधानीसे बहुत दूरके गाँवों और वनोंमें निवास किया, जहाँ लोग उसके नाम-रूपको नहीं पहचान सकते थे। इस प्रकार व्यवहार करते हुए राजा थोडे ही समयमें समस्त एषणाओंसे रहित हो उत्तग उपरतिके कारण परमात्मामें परम विश्वामको प्राप्त हो गया। किसी समय राजा मगीरथ घूमता हुआ अपने नगरमें ही चल आया और वहाँ उसने अनेक घरों, नागरिकों और मन्त्रियोंसे भिक्षाकी याचना की । उन नागरिकों और मन्त्रियोंने राजा मगीरथको पहचान लिया और उन विषादयुक्त लोगोंने पूजन-सामग्रीसे विधिवत् उसकी पूजा की



'प्रभो ! आप अपना राज्य ले लीजियें इस प्रकार रात्र-द्वारा प्रार्थना किये जानेपर भी उस मननशील राजाने, जिसने सर्वत्याग कर दिया था, भोजनके सिवा तृणमात्र भी प्रहण नहीं किया । कुछ दिन वहाँपर बिताकर वह अन्यत्र चला गया । लोगोंने उस समय 'क्या ये ही भगीरथ राजा हैं ? ये ही हमलोगोंको छोड़कर चले गये ! अहो ! महान कष्ट है। इस प्रकार उसके विषयमें शोक किया। तदनन्तर दूसरे स्थानोंमें विचरण करते हुए शान्तचित्त, स्थिरबृद्धि एवं परम सुखी वह नरेश किसी समय अपने आत्माराम त्रितल नामक गुरुके पास गया । प्रणाम आदिसे अपने गुरुका खागत-सत्कार करके उनके साथ कुछ कालतक पूर्वत, वन, गाँव और नगरमें तथा अनेक सत्पुरुषोंके बीच निवास किया। वे दोनों उत्तम मुनि अपने पूर्वकृत कमेंकि फलखरूप प्राप्त हुए सुख और दु:ख दोनोंका आदर करते थे। वे समस्त इच्छाओंसे रहित थे और समके भी समरूप सचिदानन्द ब्रह्ममें एकरस होकर परम शान्तिको प्राप्त हो गये थे।

किसी एक अन्य देशमें विद्यमान उत्तम नगरमें पुत्र-

रहित राजाकी मृत्यु हो गयी थी। शासकके अभावके कारण जिनके देशकी प्रजा-पालन-मर्यादा नष्ट हो चुकी थी, उस देशके उदास मन्त्री आदि प्रजावर्ग प्रजा-पालनयोग्य उदार गुण-ल्क्ष्मीसे युक्त किसी एक सुन्दर राजाकी खोजमें थे। वे मन्त्री आदि प्रजावर्ग मिक्षाचरणमें रत, विरक्त, तपस्ती भगीरथ मुनिके पास पहुँचे। वे उनको प्रजापालन-योग्य समस्त शुभ गुणोंसे युक्त जानकर आदर-सत्कार-पूर्वक ले आये और उनको सेनासहित राज्यपर अभिषिक्त



करके राजा वना दिया। वहाँपर उस राज्यका परिपालन करते हुए राजा भगीरथके पास पहले आदर पाये हुए कोसल देशके मन्त्री, पुरोहित आदि प्रजावर्ग भी आये और राजाविराज भगीरथसे यों कहने लगे।

प्रजावर्गने कहा — राजन् ! अयोध्याका राज्य छोड़ते सभय आपने सीमाके पासमें स्थित अपने जिस शत्रु राजाको राज्यदानसे पुरस्कृत किया था, उसको मृत्युने निगळ लिया है । इस कारण अपने पूर्वराज्यकी रक्षा करनेकी आप दया कीजिये । विना इच्छाके प्राप्त हुए राज्यका त्याग करना उचित नहीं ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--श्रीराम ! इस प्रकार प्रजावर्गके प्रार्थना करनेपर राजा भगीरथने उनकी बात मान ली और वे सात समुद्रोंसे युक्त पृथ्वीके खामी हो गये। राजा भगीरथ सर्वत्र समभाव रखनेवाले, शान्तचित्त, मननशील, बीतराग एवं मत्सर-रहित थे । जिन्होंने अश्वका अन्वेषण करनेके लिये भूमि खोदकर सागरके सदश गर्त निर्माण किया था और जो कपिलकी कोधामिसे पातालतलमें भस्मीभूत हो चुके थे, उन अपने पितामहोंको तारनेमें गङ्गाजल ही समर्थ है, जब यह बात राजाने सुनी, तव भूतलपर गङ्गाजीको लानेके लिये जितेन्द्रिय पृथ्वी-पति भगीरथ मन्त्रियोंके सिरपर समस्त राज्यभार छोडकर तपके लिये निर्जन अरण्यमें चले गये । उस अरण्यमें हजार वर्षतक ब्रह्माजी, शंकरजी और जह मुनिकी बार-बार आराधना करके वे इस प्रथ्वीतलपर गङ्गाजीको ले आये। तभीसे ये पुण्यतीया त्रिपथगा गङ्काजी, जो निर्मल तरङ्ग-माळाओंसे रिञ्जत जगत्पति शशिभूषण शिवजीके मस्तकमें सुशोभित तथा महात्माओंके महान् पुण्योंकी राशि हैं, आकाशतलसे पृथ्वीपर गिरती हैं। चञ्चल तरङ्गमालाओं-



से सुशोमित, अपने फेतपुङ्गरूप हाससे युक्त, प्रसन्न, पुण्यरूपा मङ्गरीसे समन्वित तथा धर्मकी संततिखरूप यह त्रिमार्गगामिनी गङ्गा उसी समयसे इस पृथ्वी-पर पृथ्वीपति मगीरथकी समुद्रपर्यन्त कीर्ति विस्तार करनेके छिये एक तरहकी वीथिका ही वन गयी है। (सर्ग ७५-७६)

#### शिखिष्यज और चूडालाके आख्यानका आरम्भ, शिखिष्यजके गुणोंका तथा चूडालाके साथ विवाह और क्रीडाका वर्णन

श्रीगसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! अब तुम अविचल राजा शिखित्यजकी तरह शान्तिपूर्वक अपने खरूपमें स्थित रहो ।

श्रीरामजीने पूछा — ऋसन् ! यह शिखिष्यज कौन था और उसने परमपद कैसे प्राप्त किया ! गुरुवर ! उसका चरित्र मुझसे कहिये, जिससे मैं उसे अच्छी प्रकार जान सकूँ ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! अतीतकालीन सातवें

मन्वन्तरकी चतुर्थ चतुर्युगीके द्वापर युगमें कुरूवंशमें इसी महासर्गमें शिखिष्यज्ञ नामका राजा हुआ था। जम्बूद्वीपमें प्रसिद्ध विन्थ्याचळके समीपवर्ती माळवदेशकी उज्जयिनी नगरीमें वह राजा राज्य करता था। वह धैर्य, औदार्य आदि गुणोंसे युक्त था। उसमें क्षमा, शम, दम विश्वमान थे। वह वीरतासे पूर्णथा। ग्रुम कर्मों के अनुष्ठानमें ळगा रहता था। मितमाषी था। इस प्रकार वह अनेक गुणोंका खजाना था। समस्त यज्ञोंका निरन्तर अनुष्ठान

करता था। उसने बड़े-बड़े धनुर्धारियोंको जीत लिया था। वह लोकोपयोगी ग्रमकार्योंको करता था और प्रश्वीका पालन करता था। वह कोमल, स्त्रिम्ध और मधुर खमाववाला, दक्ष तथा प्रेमका समद्र था । वह सुन्दर, शान्त, भाग्यवान्, प्रतापी और धर्मवत्सल था । वह विनययुक्त वाक्योंका प्रयोग करता था तथा याचकोंको सभी प्रकारके पदार्थ देता था। वह उत्तम पदार्थींका भोक्ता, सत्सङ्गसे यक्त और समस्त वेद-शास्त्रोंका उत्तम श्रोता था। वह शिखिष्वज सब बातोंको जानते हुए भी जानकारीके अभिमानसे रहित था. स्त्री-व्यसन आदिका तो उसने तृणवतः त्याग कर दिया था। बाल्यकालमें ही उसके पिता खर्ग चल दिये थे। उसके बाद अपने बाहुबलसे उस जितेन्द्रिय शिखिष्वजने सोलह वर्षतक स्वयं ही दिग्वजय करके अखिल भूमण्डलको अपनी साम्राज्य-सम्पत्तिमें परिणत कर दिया । तदनन्तर नि:शङ्क होकर धर्मसे प्रजाका पाळन करते हुए वे बुद्धिमान राजा शिखिश्वज मन्त्रियोंके साथ अपने यशसे दिशाओंको उज्ज्वल करते हए स्थित थे।

जब वे युवा हो गये, तब उन्होंने अनेक बन और उपवनोंमें, लीला-सरोवरोंमें, लतागृहोंमें तथा विविध भूमियोंमें विचरण किया | उन्होंने बन और उपवनके गुण-वर्णनसे युक्त शृङ्गारस्ससे परिपूर्ण कथाओंमें रस लिया तथा सुवर्ण-कल्शके सददर स्तनवाली, हारसे सुशोमित शरीर तथा चञ्चल केशोंसे युक्त कुमारियोंका मनसे आदर किया | चतुर मन्त्रियोंने राजाका अभिप्राय जान लिया | तदनन्तर राजाके विवाहके लिये विचार करके मन्त्रियोंने सौराष्ट्रदेशके राजासे युक्ती कन्याकी याचना की | राजा शिखिष्यजने नवीन यौवनसे सम्पन्न तथा अपने अनुरूप उस उत्तम कन्याके साथ विधिष्रवैक विवाह किया | राजा शिखिष्यजकी पढ़ी



संसारमें चूडाळा नामसे विख्यात थी । वह भी अपने अनुरूप पति प्राप्तकर प्रफुल्ळित हो रही थी। राजा शिखिष्वज नील कमलके सदश नेत्रवाली उस चुडालाको स्नेहसे प्रसन्न रखते थे। एक दूसरेके प्रति अर्पित चित्तवाले उन दोनोंकी प्रीति उत्तरोत्तर बढ़ती ही जाती थी। हाव, भाव, विळास आदि शृङ्गारमयी चेष्टाविशेषोंसे परिपूर्ण अङ्गोंके कारण वह चूडाला सुन्दर नवीन लताके समान शोभित हो रही थी । शिखिध्वज राजाको मन्त्रियोद्वारा सभी उपभोग-सामग्री समयानसार समर्पित की जाती थी। उसकी प्रजा सुव्यवस्थित थी। परम सुखी वह राजा कमलिनीके साथ राजहंसके सदश उस प्रियतमाके साथ रमण करता था। वे दोनों निरन्तर एक दूसरेसे मिले हुए थे। एक दूसरेकी चेष्टाएँ उन्हें प्रिय लगती थीं । एक दूसरेसे शिक्षाग्रहण करनेके कारण वे दोनों सम्पूर्ण कलाओंके ज्ञाता हो गये थे। परस्पर अत्यन्त मित्रताको प्राप्त हुए वे दोनों एक दूसरेके हृदयमें वस जानेके कारण मानो एक रूप ही हो गये थे । जैसे ब्रह्मचारी नियत काळतक गुरुमुखसे अध्ययन करके समस्त शाखोंका पण्डित हो जाता है, वैसे ही वुळ नियतकाळ-तक अपने खामीके मुखसे सुन-सुनकर समस्त शाखोंके ताल्यमें और चित्रकळा आदिमें भी चातुर्य प्राप्तकर चूडाळा समस्त विपयोंकी पण्डिता हो गयी थी तथा चूडाळाके द्वारा इस शिखिष्यजने भी चृत्य, बाद्य आदि जितने कळा-कीशळ हैं, उन सबका शिक्षण प्रहण किया और वे कलाओंके पारंगत विद्वान् हो गये। उन दोनोंकी बुद्धि चातुर्यसे युक्त तया सुन्दर थी। वे दोनों स्नेहसे प्रसन्न और मधुर लगते थे। ज्ञानतत्त्वका कथन करनेमें भी वे समान थे। श्रेष्ठ पुरुगोंका अनुकरण करते थे। सदाचार-परायण थे। प्रजाजनोंके वृत्तान्तका भी ज्ञान रखते थे। वे समस्त कलाओंके पण्डित एवं शृङ्गारादि नवरसारूपी रसायनोंसे सुशोमित थे।

(सर्ग ७७)

#### क्रमसे उन दोनोंकी वैराग्य एवं अध्यात्मज्ञानमें निष्ठा तथा चूडालाको यथार्थ ज्ञानसे परमात्माकी प्राप्ति

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--श्रीराम ! इसी प्रकार अनेक वर्षातक दृढ ग्रेमसे सम्पन्न उस दम्पतीने प्रतिदिन यौवनकी अमन्द लीलाओंद्वारा रमण किया। यो एकके बाद एक करके अनेक वर्ष बीत गये और फटे हुए घंडेसे जलके क्षय होनेकी भाँति धीरे-धीरे तारुण्यका क्षय होते देख उन दोनोंने विचार किया--- 'समद्रकी तरङ्गोंके समान चञ्चल, क्षणभङ्गर शरीरसे व्यवहार करनेवाले जीवका पके हुए फलके पतनकी तरह मरण अवश्यम्भावी है। अब इस दहमें बद्धावस्था आनेकी तैयारी कर रही है; क्योंकि आय निरन्तर क्षीण होती जाती है। यह जीर्ण जीवन इन्द्रजालके सदश असत्य ही है। यह शरीर वर्षाकालमें जलके बुद्धदकी भाँति क्षणभरमें ही विलीन हो जानेवाला है। विचार करनेसे जगतका यह व्यवहार कदली-गर्भके सदश निस्तार ही सिद्ध होता है। इस संसारमें ऐसी कौन वस्तु है, जो ग्रुभ, सुस्थिर एवं अत्यन्त सुन्दर हो, अर्थात कोई भी नहीं है। 'उस दम्पतीने इस प्रकार निश्चय करके संसाररूपी व्याधिकी असली औषध अध्यात्मशास्त्रका दीर्घकालतक विवेकपूर्वक विचार किया । केवल आत्मज्ञानसे ही संसाररूपी महामारी शान्त हो जाती है. यह निर्णयकर वे दोनों आत्माका ज्ञान सम्पादन करनेमें तत्पर हो गये। अध्यात्मज्ञानमें ही उनका चित्त लग गया था। प्राण भी उसीमें लगे थे। उसीमें उनकी निष्ठा थी। अध्यासम्भानका ही उन्होंने आश्रय लिया था। वे उसीकी अर्चनामें लगे रहते थे। उनकी इच्छा भी अव्यास्म-भ्रानकी ही रहती थी और उस समग्र इस संसारसे वे दोनों विरक्त हो गये थे। उन्होंने अध्यास्मज्ञानमें ही दढ़ अध्यास बढ़ा लिया था। वे एक दूसरेको अध्यास्मज्ञानका ही प्रचोध कराते थे। उनकी प्रीति उसी ज्ञानमें थी एवं प्रस्पर उनका समस्त आरम्भ उसीमें होता था। तद्नन्तर वह चूडाला अध्यास्मिष्ठयको जाननेवाले महास्माओंके मुखसे संसार-दु:खसमुद्रसे पार करनेमें समर्थ आस्मज्ञानोपयोगी मनोहर पदक्रमोंसे संयुक्त शास्त्रार्थोंका निरन्तर श्रवण करके बाह्य शरीरके व्यापारोंसे उपरत और

'अव मैं खयं विवेचन करके अपने आपका पता त्याती हूँ कि मैं क्या हूँ तथा यह संसाररूप मोह किसको, केंसे, कहाँसे प्राप्त हुआ है। यह देह तो जड है; इसलिये देह मैं नहीं हूँ, यह अटल निश्चय है। हाथ, पैर आदि कर्मेन्द्रिय-समुदाय भी इस शरीरसे अभिन्न अवयवरूप ही है। कभी अवयव और अवयवीमें भेद नहीं होता, इसलिये वे भी जड ही हैं। ज्ञानेन्द्रिय-

प्रकार अहर्निश विचार करने लगी ।

समुदाय भी शरीरावयवरूप ही है, इसलिये वह भी जड ही दीख पड़ता है । संकल्पात्मक शक्ति रखनेवाला जो मन है, उसे भी मैं जड ही मानती हूँ; क्योंकि ज्ञानेन्द्रियाँ मनसे ही प्रेरित होती हैं । जैसे गोफनसे पाषाण प्रेरित होता है, वैसे ही मन भी बुद्धिके निश्चयोंसे प्रेरित होता है; इस तरह निश्चयरूपा बुद्धि भी जड ही है, यह अटल निश्चय है। अहंकार भी सारग्रन्य तथा मुदेंके सदश है, इसलिये जड ही है; क्योंकि बुद्धि अहंकारसे प्रेरित होती है । अहंकार भी जड ही है, क्योंकि वह जीवात्मासे अध्यस्त है। यह चेतन जीव प्राणवायरूप उपाधिसे उपहित हुआ हृदयमें रहता है। वह परमात्माका अंश होनेके कारण परमात्माकी सत्तासे ही सत्तावान् है । चेतनखरूप आत्मा मिथ्या जड विषयोंके साथ तादात्म्य एवं संसर्गका अध्यास करके ही जड-जैसा वन जाता है और अपने असली शुद्ध चिन्मय खरूपको भूल जाता है। चेतन जीवात्मा-की विषयोंके साथ एकाग्रता होनेपर वह एक क्षणमें अपने खरूपको भूलकर तत्खरूप हो जाता है। इस प्रकार जब विषयोंके सम्मुख होनेसे यह चेतन जीवात्मा जड, शून्य, मिथ्याके समान हो जाता है, तब चिन्मय परमात्माके द्वारा प्रजोधित किया जाता है ।

इस प्रकार विचारकर फिर उस चूडाळाने यह सोचा कि किस उपायसे यह जीवाला प्रबुद्ध हो । बहुत समयके बाद उसने आत्मतत्त्वको जान ळिया और वह कहने ळगी— 'अहो ! बड़े आनन्दका विषय है कि दीर्घकाळके बाद मुझे उस निर्विकार जानने योग्य परमालाके खरूपका अनुभव हो गया, जिसे जान ळेनेपर पुरुष फिर उससे च्युत नहीं होता । बास्तवमें एक महान् चेतन परमाला ही इस संसारमें सत्यरूपसे विराजमान है । उसको महासत्ता भी कहते हैं । यह निष्कळङ्क, समरूप, विद्युद्ध और अहंकारहित है । उसका खरूप ग्रुद्ध विज्ञान ही है । वह परम मङ्गळमय केवळ सत्यखरूप है । वह अपने परमानन्द-

खरूपसे कभी विचलित नहीं होता। एक बार उसका साक्षात्कार हो जानेपर वह फिर सदा प्रत्यक्ष रहता है, उसका कमी अभाव नहीं होता । वह ब्रह्म, परमात्मा आदि नामोंसे कहा गया है। ज्ञाता-ज्ञान-ज्ञेयरूप त्रिपुटी इस परमात्मासे भिन्न कोई वस्तु नहीं है। वह चेतन परमात्मा ही मन, बुद्धि, इन्द्रिय आदि पदार्थोंके रूपमें प्रकट होकर कियाशील होता है। जैसे समुद्रके जलमें तरङ्ग आदि वास्तवमें उत्पन्न न हुए भी उत्पन्न हुए-से प्रतीत होते हैं, वैसे ही महाचेतन-में जगत वास्तवमें उत्पन्न न होते हुए भी उत्पन हुआ-सा प्रतीत होता है । इस नित्य चिन्मय परमात्माके जन्म, मरण, सद्गति, असद्गति या नाशकी कहीं सम्भावना ही नहीं है । यह परमात्मा अच्छेच, अदाह्य और परम विश्रद्ध है । अहा ! मैं बहुत कालके बाद शान्त होकर सब ओरसे परम निर्वाणपदको प्राप्त हुई हूँ । कुम्हार आदिके द्वारा बनायी गयी मृत्तिकाकी सेना जैसे मृत्तिका-रूप ही है, वैसे ही सर, असर आदिसे युक्त यह विश्व खभावतः परमहास्वरूप ही है तथा द्रष्टा एवं दश्यरूप सत्ता भी एक चैतन्य-खरूप ही है। यह ऐक्य है, यह द्वेत हैं; यह मैं हूँ, यह मैं नहीं हूँ इत्यादि भ्रमजनित मोह क्या चीज है और वह किस तरह, किसको, कहाँ-से और कहाँ द्वआ है ? अर्थात् किसीको कहीं नहीं। यह सब मिथ्या है। अतः मैं अपने अंदर अनन्त पारमार्थिक स्वरूपको अनायास प्राप्तकर अब शान्तरूपसे स्थित हूँ। न तो इदं है, न अहं है और न दसरा है एवं न भाव है और न अभाव ही है। सब कुछ शान्त, निरालम्ब केवल परब्रह्मखरूप परमात्मा ही है। इस प्रकार परमात्माके मननमें परायण वह चुडाळा यथार्थ ज्ञानके द्वारा उस परमात्माके वास्तविक खरूपको तत्त्वसे जानकर राग, भय, मोह आदि अज्ञान-त्रिकारोंके शान्त होनेसे उसी प्रकार शान्त हो गयी, जैसे शरत्-कालमें आकाश बादलोंसे रहित हो जाता है। (सर्ग ७८)

#### चूडालाको अपूर्व शोभासम्पन्न देखकर राजा शिखिष्यजका प्रसन्न होना और उससे वार्तालाप करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! चूडाला संसारके सम्बन्धों, सुख-दु:ख आदि इन्हों, राग और इच्छाओंसे रहित हो गयी थी। वह न किसी पदार्थका ग्रहण करती थी और न किसीका त्याग करती थी। केवल न्यायसे प्राप्त आचरण करती थी। संसाररूपी महासमुद्रको वह पार कर गयी थी। संदेहरूपी जालसे मुक्त हो गयी थी। वह परमात्माके महान् लाभसे पर्प्पूर्ण हो गयी थी। इस प्रकार सुन्दर वर्णवाली शिखिष्यज्ञकी श्रेष्ठ धर्मपत्नी वह चूडाला थोड़े ही कालमें जाननेयोग्य परमात्माको यथार्थ जान गयी। अपने विवेकके दृढ अभ्यास-बलसे परमात्माका यथार्थ अनुभव हो जानेपर वह परम शोभा पाने लगी। किसी समय उस सुन्दर अङ्गीवाली चूडालाको अर्थूव शोभासे युक्त देख गजा शिखिष्यज्ञने हँसते हुए कहा—पंप्रये! इस गमय तुम वैसे ही अस्यन्त



सुशोभित हो रही हो, जैसे तुमने अमृतका सार पी
लिया हो या अलम्य परमात्मपदकी प्राप्ति कर ली हो
अथवा आनन्दप्रवाहसे तुम परिपूर्ण हो गयी हो। इस समय
में तुम्हारे चित्तको मोग-लालसासे रहित, शान्त, विवेकसे
बलिष्ठ, समताको प्राप्त, गम्भीर और चन्नलतारहित
देख रहा हूँ । तुम्हारे मनके साथ किसी भी विभवा-नन्दकी वस्तुसे उपमा नहीं दी जा सकती। भद्रे !
क्या तुमने अमृत पी लिया है या किसी साम्राज्यकी
प्राप्ति कर ली है या मन्त्रके प्रयोग या योगके साधनसे
अमरता प्राप्त कर ली है ? नील कमलके सदश नेत्रोंबाली!
क्या तुमने राज्य, चिन्तामणि और त्रैलोक्यसे भी बढ़कर
किसी अप्राप्त वस्तुकी प्राप्ति कर ली है ?

चुडालाने कहा---आर्थ ! इस समस्त विनाशशील संसारका त्यागकर इससे भिन्न सत्-असत्-खरूप सर्वात्मक परमात्माका मैंने आश्रय लिया है, इसीलिये मैं परम श्रीसम्पन्न होकर स्थित हूँ । एकमात्र आकाश-सदश विमल अदितीय केवल हृदयरूप चिन्मय ब्रह्ममें अकेली ही मैं रमण करती हूँ, राजलीलाओंमें मैं कभी रमण नहीं करती; इसलिये मैं परम श्रीसम्पन्न होकर स्थित हूँ। मूल्यवान् आसन, उद्यान और घरोंमें रहकर भी मैं परमात्माके खरूपमें स्थित रहती हूँ तथा विषय-भोगोंसे दूर हूँ; इसीलिये में परम शोभायक्त हुई स्थित हूँ। में सुख-सम्पत्ति नहीं चाहती, न अर्थ और अनर्थको ही चाहती हूँ; दूसरी किसी प्रकारकी स्थिति भी नहीं चाहती । जो कुछ न्यायसे प्राख्यानुसार प्राप्त होता है, उसीसे संतुष्ट रहती हूँ। इसीसे मैं परम श्रीसम्पन्न होकर स्थित हूँ। राग और विदेषको विनष्ट कर देनेवाली आत्मविषयक बुद्धि और शास्त्रदृष्टिरूपी सिखयोंके साथ में रमण करती हूँ; इसिलये मैं परम शोभासम्पन्न होकर स्थित हूँ । (सर्ग ७९)

# राजा शिखिध्वजका चूडालाके वचनोंको अयुक्त वतलाना, चूडालाका एकान्तमें योगाभ्यास करना एवं श्रीरामचन्द्रजीके पूछनेपर श्रीवसिष्ठजीके द्वारा कुण्डलिनीशक्तिका तथा विभिन्न शरीरोंमें जीवात्माकी स्थितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! परमात्माके खरूपमें स्थित उस चूडाळाके इस प्रकार कहनेपर उसके वचनोंका रहस्य न जाननेके कारण राजा शिखिध्वज हँसते हुए कहने लगे।

शिखिध्वजने कहा-सुन्दरी राजपुत्रि ! तुम बालबुद्धि हो । तुम्हारा वचन युक्तिसंगत नहीं है । तुम जिस प्रकार राजलीलाओंमें रमण करती आयी हो, उसी प्रकार रमण किया करो । भद्रे ! बतलाओ तो सही. जो वस्तु आकार-सामान्यका परित्याग करके कभी भी प्रत्यक्ष न होनेत्राळी निराकारताको प्राप्त हो चुकी है, वह प्रत्यक्ष और अस्तित्वसे शून्य वस्तु कैसे शोभित हो सकती है ? धनादि समस्त मोग-वस्तुओंका परित्याग करके जो एक शून्य आकाशमें ही रमण करता है. वह शोभित होता है—यह कहना कैसे संगत हो सकता है ! जो धीरबुद्धि पुरुष वस्त्र, भोजन, शय्या आदि सारे साधनोंका परित्याग करके अकेला खरूपमें ही स्थित रहता है, वह कैसे शोभित हो सकता है ! इसलिये सुन्दरी ! तुम बाला हो, मुग्धा हो और चपल हो। विलासिनि ! अनेक प्रकारके आलाप-विलासोंसे जिस तरह मैं क्रीड़ा करता हूँ, उसी तरह तुम भी क्रीडा करो ।

राजा शिखिष्वजने इस प्रकार अपनी प्रिया चुडालाके प्रति कहकर अदृहास करते हुए मध्याह्नमें स्नान करनेके लिये उठकर चूडालाके महलसे प्रस्थान किया । 'बड़े दु:खका विषय है कि अभीतक राजा अपने खरूपमें स्थित नहीं हुए हैं। मेरे वचनोंको भी वे न समझ सके-



इस प्रकारके विचारसे खिन हुई वह चूडाळा अपने कार्यमें संख्य हो गयी। रामभद्र! तदनन्तर वहींपर उस प्रकारके भिन्न-भिन्न आशयसे युक्त उन दोनोंका उस समय भी पहलेकी सांसारिक क्रीडाओंमें उसी तरह बहुत काल चला गया। एक समयकी बात है, नित्यतृप्त और इच्छारहित चुडालाको लीलावरा आकारामें गमनागमन करनेकी स्फरणा हुई। तब वह राजपत्री आकाशमें गमनागमनकी सिद्धिके लिये सम्पूर्ण भोगोंकी अवहेळना करके और निर्जन स्थानमें आकर अकेली ही एकान्तमें आसन लगाकर ऊद्ध्वंगामी प्राणवायुका निरोध करनेके लिये अग्यास करने लगी ।



श्रीरामजीने कहा—प्रमो ! जो अनात्मज्ञ पुरुष हैं, वे अपनी सफलताके लिये अथवा जो आत्मज्ञ हैं, वे केवल लीलाके लिये किस क्रमसे इन सिद्धियोंको सिद्ध करते हैं, वह मुझसे कहिये !

श्रीविसिष्ठजी बोले—प्रिय राघव ! इस जंगत्में सभी जग्ह साध्य वस्तु तीन तरहकी होती है— उपादेय ( प्रहण करनेयोग्य ), हेय ( त्याज्य ) और उपेश्वाके योग्य । सद्बुद्धे ! जो वस्तु साक्षात् या परम्परासे सुख-दायक होती है, वह हेय होती है; जो सुख-विधातक होती है, वह हेय होती है वह ने होती है वह हेय होती है वह ने होती है वह उपेक्य होती है—ऐसा अनुभवी लोगोंका कहना है । परमात्म-तत्वको जाननेवाले श्रेष्ठबुद्धि विद्वान्की दृष्टिमें जब यह सब परमात्मखरूप हो जाता है, तब इन तीनों पश्चोंमेंसे कोई भी पक्ष नहीं रहता । किसी समय ज्ञानी व्यवहारकालमें लीलासे ही इस समस्त जगत्को

उपेक्षा-बुद्धिसे केवल देखता है और समाधिकालमें नहीं देखता । ऐश्वर्यादि एक ही वस्तु ज्ञानीकी दृष्टिमें उपेक्षाके योग्य, मूढ़की दृष्टिमें उपादेय और उत्तम वैराग्यसम्पन पुरुषकी दृष्टिमें हेय हो जाती है। श्रीराम ! आकाशगमन आदि सिद्धियोंका क्रम कैसा है. उसे तम अब सनो । देश, काल, किया एवं द्रव्यकी अपेक्षा रखनेवाली सब तरहकी सिद्धियाँ यहाँ जीवको मोहित करती हैं । मणि, ओषवि, तप, मन्त्र और कियासे होनेवाळी सिद्धिके क्रमका निरूपण अनावश्यक है: क्योंकि यह अध्यात्मविषयमें विष्न ही है । कृतार्थ श्रीराम ! सिद्धदेशके नामसे प्रसिद्ध श्रीशैल अथवा मेहपर्वत-पर निवास करनेवाले पुरुषको सिद्धि होती है-इसका भी विस्तारपूर्वक वर्णन करना अध्यात्मविषयमें हानिकर है । इसलिये शिविध्वजकी कथाके प्रसङ्गसे प्राप्त सिद्धिरूपी फलसे युक्त इस प्राणादि वायुकी अभ्यास-कियाका तुम श्रवण करो। साध्य अर्थसे भिन्न पदार्थोंकी वासनाओंका त्याग करके गुदा आदि द्वारोंके संकोचसे; सिद्धादि आसन, काया, मस्तक और गर्दनकी समता, निश्चलता तथा नासिकाके अप्रभागमें दृष्टिको स्थिर करना आदि योगशास्त्रोक्त क्रियाओंसे: भोजन और आसनकी पत्रित्रतासे, मलीगाँति योगशास्त्रके परिशीलनसे, उत्तम आचरणसे, सज्जनोंके सङ्गसे, सर्वत्यागसे, सखासनसे बैठकर कुछ कालतक प्राणायामके दृढ़ अभ्याससे, क्रोध-छोम आदिके सर्वधा त्यागसे तथा भोगोंके त्यागसे एवं रेचक. पूरक और कुम्भकका अच्छी तरह अभ्यास हो जानेपर प्राणींपर पूर्ण प्रभुत्व हो जानेसे योगीके पाँचीं प्राण उसी तरह उसके अधीन हो जाते हैं, जिस तरह राजाके सेवक राजाके वशमें होते हैं।

राधव ! प्राणायामके द्वारा देहमें स्थित प्राण-अपान वायुके अपने अधीन हो जानेपर राज्यसे लेकर मोक्षपर्यन्त सभी सम्पत्तियाँ सुखसाध्य हो जाती हैं। मण्डलाकार (गोल कुण्डलाकार) से युक्त, मर्म (नामि) स्थानमें

समाश्रित, सौ नाड़ियोंकी आश्रय आन्त्रवेष्टतिका ( सुषुम्ना ) नामकी नाड़ी है । श्रीराम ! देव, असुर, मनुष्य, मृग, नक्र, खग, कीट, पतङ्ग आदि सब प्रकार-के प्राणियोंमें वह नाड़ी स्थित है। गुदासे लेकर भौंहके बीचतक सब छिद्रोंका स्पर्श करती हुई वह सुषुम्ना नाड़ी मनकी वृत्तियोंसे भीतर चन्नळ और बाहर प्राणादिसे स्पन्दयुक्त होकर सदा स्थित रहती है। वह कुण्डलाकार वाहिनी है, इसलिये कुण्डलिनी नामसे कही गयी है। वह सब प्राणियोंकी परमा शक्ति है तथा प्राण, इन्द्रिय, बुद्धि आदि सभी शक्तियोंकी सत्तास्फ्रुर्तिकी निर्वाहक होनेसे सबको वेग प्रदान करनेवाली है। वही अपने मुखसे प्राणवायुको ऊपर फेंकती है और अपानको नीचे खींचती है; इसलिये सदा साँस खींचती हुई स्पन्दनमें हेतु वनी वह ऊपरकी ओर मुँह करके कुपित सर्पिणीकी तरह स्थित रहती है। यह कोमळ स्पर्शवाली कुण्डलिनी कमलमें भ्रमरकी तरह देहमें जैसे-जैसे स्फुरित होती है, वैसे-वैसे अन्त:करणमें ज्ञान होता है । उस कुण्डलिनीमें हृदयकोशकी समस्त नाड़ियाँ सम्मिलित हैं । वे सब नाड़ियाँ सागरमें नदियोंकी तरह उसीसे बारंबार उत्पन्न होती हैं तथा उसीमें विळीन होती जाती हैं। प्राणरूपसे उसके ऊर्ध्वगमनमें उत्स्रक होने तथा अपानरूपसे अध:प्रवेशकी ओर उन्मुख होनेसे एक वही सम्पूर्ग ज्ञानोंकी साधारण बीज कही गयी है।

निष्पाप श्रीराम ! पशुओंसे लेकर स्थावर आदि देहोंमें तथा मनुष्यादि शरीरोंमें जिस तारतम्यसे जीवात्मा रहता है, यह मैं तुमसे क्रमशः कहता हूँ, सुनो । यह

सत्य, नित्य चेतन, विकारशून्य और अनामय जीवारमा अपनी कल्पनासे पञ्चभूतों के रूपसे स्थित होता है। पूर्वकृत कर्मोंके अनुसार जीवात्माकी कल्पनासे पञ्चभूत मनुष्यादि देहमावकी, तिर्यम् देहमावकी, सुवर्णभावकी, देशादिभावकी और द्रव्यादिभावकी प्राप्ति होती है। रघुनन्दन ! इस तरह ःह संसार केवल पश्चभूतका विकासमात्र ही है और वह चेतन जीवात्मा ही यहाँ सर्वत्र विद्यमान है । वही जीवात्मा केवल पञ्चभूतोंके सम्बन्धसे मनुष्यादि देहोंमें बौद्धिक ज्ञानकी विशेषताके कारण चेतन-प्रधान, कहीं ( तिर्यगादिमें ) जड-चेतन उभय-प्रधान और वृक्ष, पहाड़ आदि स्थावर योनियोंमें जड-प्रधान रहता है । निष्पाप श्रीराम ! देहादि आकारमें परिणत पश्चभूत जीवका संकल्प होनेके कारण जीव कहलाता है और पहाड़ आदि तो केवल जड ही हैं एवं बृक्षादि स्थावर बाहरकी वायुसे स्पन्दनशील (चेष्टावान् ) होते हैं । पश्चभूतसमूहासमक मेरु पर्वत आदि तो तृणकी भाँति जड हैं; किंतु ये दृक्ष, कीट आदि स्थावर-जंगम प्राणी चेतन हैं। इनमें बृक्ष आदि स्थावर जातिकी वासना निद्राप्रस्त मनुष्यकी वासना-की भाँति प्रसुत है तथा मनुष्य और देवता आदिमें बुद्धिकी अधिकताके कारण उनकी वासना प्रबुद्ध है। पशु, पक्षी आदि मलिन वासनासे युक्त हैं, किंतु मनुष्योंमें कुछ मोक्षगामी मनुष्य वासनाओंसे रहित हैं; क्योंकि वे विवेकको प्राप्त हो गये हैं। अत: वे इस संसारमें पुन: जन्म-धारण नहीं करते; किंतु इनसे भिन्न अविवेकी मनुष्य बार-बार संसारमें भ्रमण करते रहते हैं। (सर्ग ८०)

# आधि और व्याधिके नाशका तथा सिद्धिका और सिद्धोंके दर्शनका उपाय

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा— मुनीश्चर ! इस शरीरमें किससे उत्पन्न होते हैं तथा किससे विनष्ट होते हैं ? आधि ( मानसिक ) और व्याधि ( शारीस्कि ) रोग यह मुझको समझाकर किहये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--श्रीराम ! आधि और व्याधि--ये दोनों दु:खके कारण हैं। औषधादिके द्वारा इनकी निवृत्तिसे सुख प्राप्त होता है तथा ज्ञानके द्वारा इनका समूल नारा होता है। वहीं मोक्ष कहलाता है। शरीरके अंदर आधि और व्याधियाँ कभी परस्पर एक दूसरेकी कारण बनकर उत्पन्न होती हैं अर्थात कमी आधिसे व्यावि हो जाती है और कभी व्याविसे अघि हो जाती है। कभी आध-व्याधि---दोनों एक साथ हो जाती हैं और कभी सुखके अनन्तर दु:खरूप ये आधि-व्यावि क्रमसे उत्पन्न होती हैं। शारीरिक द:खको व्याधि कहते हैं और वासनामय मानसिक दुःखको आधि । श्रीराम ! यह जान लेना चाहिये कि अज्ञान ही इन दोनोंका मूळ कारण है। यथार्थ ज्ञान होनेपर इनका अवस्य विनाश हो जाता है । यथार्थ परमात्म-ज्ञान और इन्द्रिय-निम्नहके अभावसे, राग-द्वेपमें फँस जानेसे तथा यह प्राप्त हो गया, यह प्राप्त होना शेष है—इस तरह रात-दिन चिन्ता करनेसे जडताके कारण महामोहदायिनी आधियाँ ( मानसिक व्यथाएँ ) उत्पन्न होती हैं । प्रबल इच्छाओंके पुन:-पुन: स्फ़रित होनेसे, मूर्खतासे, चित्तके न जीतनेसे, दुष्ट अन्न खानेसे तथा समशान आदि निकृष्ट स्थानोंमें निवास करनेसे शरीरमें व्याधियाँ ( शारीरिक रोग ) उत्पन्न होती हैं । आधी रातमें तथा प्रदोषादि कालमें भोजन एवं मैथुनादि व्यवहारसे, दुष्कर्म करनेसे, दुर्जनोंकी सङ्गतिरूप दोषसे तथा विष, सर्प, व्याघ्र और चोर आदिका मनमें भय होनेसे शरीरमें व्याधि उत्पन्न होती है। नाडियोंके छिद्धोंमें अन्नके रसका प्रवेश न होनेके कारण नाडियोंके क्षीण होनेसे अथवा उन छिद्रोंमें अन्नके रस एवं वाय आदिके अधिक प्रवेश हो जानेके कारण नाड़ियोंके एकदम भर जानेसे, कफ, पित्त आदिके प्रकोपसे, प्राण तथा शरीरके व्याकुल हो जाने आदि अनेक दोषोंके द्वारा रोग उत्पन्न होता है।

अभिमत पदार्थोंकी प्राप्ति होनेसे व्यावहारिक व्याधियाँ तथा आधि (अज्ञान ) के श्वयसे आधिसे उत्पन्न मानसिक व्याधियाँ भी भटीमाँति नष्ट हो जाती हैं। राघव ! आत्मज्ञानके विना जन्मादि विकारोंकी जड़ व्याधि (अज्ञान ) नष्ट नहीं होती; वर्यंकि रज्ज़के यथार्थ ज्ञानसे ही रज्जमें प्रतीत होनेवाला सर्प नष्ट होता है। जैसे वर्णकालकी नदी अपने तटके सभी वृक्षोंको जड़से उखाड़ फेंकती है, वैसे ही समूर्ण आधि और व्याधियोंको जड़से उखाड़ फेंकनेवाळा जन्मादि विकारोंकी मूळ अज्ञानरूपी व्याधिका क्षय ही है, जो प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानसे होता है । सामान्य व्याधियाँ तो आयुर्वेदोक्त ओपधियों तथा मन्त्रादि ग्रुम कर्मीसे अथवा बृद्धोंकी परम्परासे कथित औषधोंसे नष्ट हो जाती है। श्रीराम ! तीर्थोमें स्नान, मन्त्र, औषध आदि उपाय, ब्रद्धजनोंसे प्राप्त हुई ओषधियाँ तथा आयुर्वेदशास्त्रको तो आप खयं खूब जानते हैं । इनसे अतिरिक्त और मैं क्या आपको उपदेश दूँ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—-गुरुवर ! आधिसे व्याधि कसे उत्पन्न होती है और औषधके अतिरिक्त मन्त्र, पुण्य आदिरूप युक्तिसे वह कैसे नष्ट होती है !

श्रीविसष्ठणी बोले—श्रीराम ! मानसिक पीड़ाओंसे चित्तक व्याकुल हो जानेपर शरीरमें क्षोम हो जाता है; इसिल्ये कोधी मनुष्य अपने आगेका उचित मार्ग नहीं देख पाता । यह उचित मार्गको न देखकर कुमार्गकी ओर उसी प्रकार दौड़ता है, जिस प्रकार बाणसे घायल हुआ हरिण अपने खाभाविक मार्गको छोड़कर अन्य मार्गकी ओर दौड़ता है । प्राण-वायुके विषम बहनेपर कफ, पित्त आदिके भर जानेसे नाड़ियाँ विषम स्थितिको प्राप्त हो जाती हैं, जैसे राजाके अव्यवस्थित हो जानेपर वर्णाश्रमकी मर्यादा विषम-स्थितिको—विश्व हुल्लाको प्राप्त हो जाती है । प्राण-वायुके संचारका कम विगड़ जानेसे खाया हुआ अन्न कुर्जीर्णता, अजीर्णता

या अतिजीर्णतारूप दोषको ही प्राप्त होता है। इस तरह आधिसे व्याधि उत्पन्न होती है और आधिके अभावसे व्याघि भी नष्ट हो जाती है। जिस प्रकार मन्त्रोंसे व्याधियाँ विनष्ट होती हैं—वह भी क्रम तुम सुनो। जिस तरह हरेंका फल खानेसे खाभाविक ही दस्त लग जाते हैं, उसी तरह वायु, अग्नि, पृथ्वी, जल आदिके बीजरूप य र ल व आहि मन्त्रोंके वर्ण भी मान्त्रिक भावनाके वशसे नाड़ियोंमें रोगाकारमें परिणत अन्नरसोंका उत्सारण. पाचन आदि कार्य करते हैं। साध-सेवारूप पवित्र पुण्यिक्रयासे मन निर्मळताको प्राप्त होता है। चित्तके शुद्ध हो जानेपर शरीरमें आनन्द बढ़ता है। अन्त:-करणकी शुद्धिसे ये प्राणवायु अपने क्रमसे बहते हैं और अनका उचित परिपाक करते हैं । इससे सब व्याधियाँ नष्ट हो जाती हैं। श्रीराम ! इस प्रकार आधि और व्याधिके नाश तथा उत्पत्तिके क्रमका वर्णन मैंने तमसे कर दिया। अब तुम प्रकृत प्रसंगको सनो ।

राधव ! पुर्यष्टक नामक लिङ्गात्मक जीवकी आधार-भूत कुण्डलिनीको तुम सुगन्धकी आधारभूत पुष्पमञ्जरीकी भाँति जानो । पूरकके अभ्याससे जब प्राणी कुण्डलिनीको भर करके यानी कूर्माकार नाड़ीमें प्राणवायको रोक-कर समरूपसे स्थित होता है, तब मेरु पर्वतके समान स्थिरता अर्थात् भैरवी सिद्धि तथा कायाकी गुरुता ( गरिमा नामक सिद्धि ) उसे प्राप्त होती है । जिस समय पूरकसे पूर्ण शरीरके भीतर मूळाधारसे लेकर ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्त लंबा करके प्राणवायको ऊपर खींचकर प्राणवायके निरोधसे उत्पन्न गरमी और तत्प्रयक्त शारीरिक और मानसिक कष्ट सहन करनेके लिये संवित ( कण्डलिनी ) ऊपरकी ओर पहुँचायी जाती है । उस समय प्राणवायुको ऊपर खींचनेसे दण्डके सदृश लंबी होकर वह कुण्डलिनी देहमें बँधी हुई लताके समान सब नाडियोंको अपने साथ लेकर अधिक अभ्यास होनेके कारण सर्पिणीकी भाँति शीघ्र ऊपर चळी

जाती है। उस समय नाड़ियोंमें वायु भर जानेसे पैरसे लेकर मस्तकतक बिल्कुल हलके हुए इस शरीरको कुण्डलिनी इस प्रकार ऊपर उठा ले जाती है, जिस प्रकार पवनसे पूर्ण जलगत भाषी मनुष्यको जलके ऊपर उठा ले जाती है, यही योगियोंका आकाशगमन है। इस प्रकार अभ्याससे युक्त आकाशगामी योगसे\* अर्थात आकाराके साथ शरीरका सम्बन्ध रखनेके लिये किये गये संयम्रूप योगसे योगीं लोग ऊर्ध्व-गतिको प्राप्त हो जाते हैं । जिस समय दूसरी नाड़ियोंके व्यापारको रोक देनेवाले रेचक प्राणायामके प्रयोगसे ऊपरकी ओर खींच ली गयी कुण्डलिनीरूपा प्राणशक्ति सुषुम्ना नाडीके भीतर प्राणवायके प्रवाहसे मस्तकके दोनों कपालोंकी संधिरूप कपाट (किवाड़) के बारह-बारह अंगुल स्थानमें मुहर्तभरके लिये स्थित रहती है, उस समय आकाशगामी सिद्धोंके दर्शन होते हैं;† किंत अज्ञानका आश्रय करनेवाला मलिन पुरुष इन्द्रियोंसे या दूसरे किसी अदिच्य उपायसे या इस पृथ्वीपर विचरण करनेवाळा कोई भी पुरुष वायुखरूप आकाशगामी सिद्धोंको कभी नहीं देख सकता । परंत राधव ! योगके अभ्याससे मनके संस्कृत हो जानेपर विषयोंसे दूर संस्थित बुद्धिरूपी नेत्रसे खप्नकी भाँति आकाशगामी सिद्ध दिखायी देते हैं और वे अभीष्ट अर्थोंको भी देते

( योग० विभूति० ४२ )

'द्यारीर और आकाशके सम्बन्धमें संयम करनेसे अयवा हल्की बस्तु (रूई आदि) में संयम करनेसे आकाशमें चलनेकी शक्ति आ जाती है।'

🕇 योगदर्शनमें बतलाया गया है-

ंमूर्चड्योतिषि सिद्धदर्शनम् ।' (योग० विभूति० ३२) 'सिरके कपालमें एक छिद्र हैं) इसीको ब्रह्मरन्त्र कहते हैंं, वहाँ जो प्रकाशमयी ज्योति हैं उसमें संयम करनेवालेको पृथ्वी और स्वर्गके बीचमें विचरण करनेवाले सिद्धांके दर्शन होते हैंं।'

<sup>\*</sup> इसका वर्णन योगदर्शनमें इस प्रकार आया है— 'कायाकाशयोः सम्बन्धसंत्रमाछतु-तुलसमापत्तेश्चाऽऽकाशगमनम् ।'

हैं। जिस प्रकार खप्पमें पदायोंका अवलेकन होता है, उसी प्रकार सिद्धोंके भी दर्शन होते हैं। केवल खप्पकी अपेक्षा विशेषता यही है कि सिद्धोंकी प्राप्तिमें संवाद, वरदान आदि फल्क्स प्रदार्थोंकी प्राप्ति होती है।

रेचक प्राणायामके अभ्यासरूप युक्तिसे मुखसे बारह-बारह अंगुळपरिमित देशमें प्राणको चिरकाळतक स्थित रखनेपर योगी अन्य शरीरमें, प्रवेश कर सकता है। सारे शरीरमें प्रदीप्त उस जाठरामिसे खभावतः शीत-बातासक बह शरीर ऐसे ही उष्णताको प्राप्त होता है जैसे सूर्यसे तीनों छोक । तारोंके आकारके समान तथा हृदयपद्ममें सुवर्ण-भ्रमस्के सदश वह तेज इस शरीरमें चारों ओर विचरता है, जो योगियोंकी चिन्त्य-दशाको प्राप्त है अर्थात् योगी छोग जिसकी उपासना करते हैं । इस प्रकारसे उपासित वह तेज प्रकाशखरूप ज्ञान प्रदान करता है, जिससे छाख योजनकी दूरीपर स्थित वस्तु भी सदा आँखोंके सामने दिखायी देती है । उण्ण-प्रकृति प्राणवायु अग्निखरूप है तथा शीतछ-प्रकृति अपान वायु चन्द्र-खरूप है । छाया और धामकी माँति ये दोनों मुखरूप मार्गमें स्थित रहते हैं । (सर्ग ८१)

# ज्ञानसाध्य वस्तु और योगियोंकी परकाय-प्रवेश-सिद्धिका वर्णन

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम! योगके द्वारा साध्य अणिमादि पदार्थोंका साधन तुम सुन चुके । अब श्रवण-भूषण ज्ञानके द्वारा साध्य विषयको सुनो । इस संसारमें एक, अद्वितीय, शद्ध, सौम्य, अनिर्देश्य, सक्ष्मसे सक्ष्मतर और शान्तिमय सचिदानन्दधन प्रब्रह्म प्रमारमा ही है। न यह दृश्य जगत है, न इसकी कोई क्रिया है। यह जीव इस निथ्या शरीरको सङ्कल्प-भ्रमसे उसी प्रकार देखता है, जिस प्रकार बाळक उद्दण्ड प्रेतको । जब प्रञ्चलित ज्ञानदीपसे उत्तम प्रकाश हो जाता है, तब इस जीवका सङ्कल्पमोह उसी तरह विनष्ट हो जाता है, जिस तरह शरकालमें मेघ। जागनेपर जैसे प्राणी खप्नके संसारको नहीं देखता, वैसे ही सचिदानन्द परमात्माका साक्षात्कार हो जानेपर जीवात्मा देहको आत्मबुद्धिसे नहीं देखता । अतात्त्विक शरीर आदिमें तात्विक भावनासे यह जीव देहसे आवत होकर स्थित रहता है; किंतु एक ब्रह्मतत्त्वकी भावनासे देहसे रहित, श्रीमान और परम सुखी हो जाता है। अनात्म शरीर आदिमें जो आत्माकी भावना है, वह हृदयका बड़ा भारी अन्वकार है । वह सूर्य आदिके प्रकाशसे दूर नहीं किया जा सकता । वह अज्ञान-

अन्धकार तो परमात्मामें ही आत्म-भावनासे—'सर्वन्यापक, निरञ्जन और निर्मेल सिंबदानन्द ब्रह्म में ही हूँ'—इस यथार्थ ज्ञानरूपी सर्यसे ही नष्ट होता है ।

अन्य तत्त्वज्ञानी योगी लोग जिस पदार्थकी जिस रीतिसे भावना करते हैं, वे उस पदार्थको उसी रीतिसे शीघ अपनी उस दृढ भावनाके बल्से देख लेते हैं । किंतु राघव ! दृढ भावनाके अनुसन्धानसे विमृद अज्ञानी प्राणी तो विषक्तो अमृतके समान और अमृतको भी विषके समान समझ लेते हैं । इस प्रकार दृढ भावनासे जिस विमृद्ध अज्ञानी प्राणीके द्वारा जिस पदार्थकी जिम रीतिसे भावना की जाती है, उसी सनय वह प्राणी वहीं बन जाता है, यह संसारमें देखा भी जाता है । जैसे खप्तका संसार खप्तमें प्रत्यक्षकी ज्यों दीखता है, वैसे ही सत्यकी भावनासे देखा गया यह शरीर हो जाता है और अस्तयकी भावनासे विवेकपूर्वक देखा गया यह शरीर शूर्यताको—अभावको प्राप्त हो जाता है ।

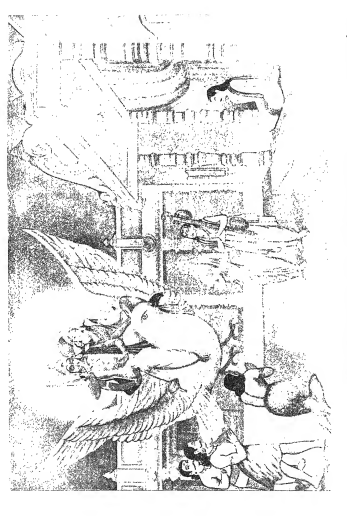
साधुखभाव श्रीराम! अणिमादि पदकी प्राप्तिमें तुमने इस प्रकारसे ज्ञानयुक्ति तो सुन ली। अब तुम यह दूसरी युक्ति सुनो। जिसतरह वायु पुष्पमेंसे गन्य खींचकर उसका भागेन्द्रियके साथ सम्बन्ध कर देता है, उसी तरह योगी रेचकके अभ्यासरूप योगसे कुण्डलिनीरूप घरसे बाहर निकलकर ज्यों ही दूसरे शरीरमें जीवका सम्बन्ध करता है, त्यों ही यह शरीर परित्यक्त हो जाता है । जीव-रहित यह देह चेष्टाओंसे रहित होकर काठ और मिट्टीके ढेलेके सदश पड़ा रहता है। जैसे सिंचन करनेवाला पुरुष जलपूर्ण कुम्भसे जिस बृक्ष और लताको सींचनेकी इच्छा करता है, उसे ही सींचता है, वैसे ही अपनी रुचिके अनुसार देह, जीव, बुद्धि, स्थावर और जङ्गम सबमें उनकी सम्पत्तिका भोग करनेके लिये जीवको प्रविष्ट किया जाता है।

स्थित हुआ योगी यदि अपना पहला शरीर विद्यमान रहा तो उसमें पुन: प्रविष्ट हो जाता है और यदि न रहा तो दूसरे शरीरमें जबतक उसकी रुचि रहती है, तबतक उसमें प्रविष्ठ होकर स्थित रहता है । अथवा देहादि सम्पूर्ण कल्पित पदार्थोंको और जगतुको सर्वव्यापी ज्ञानसे परिपूर्ण करके पूर्णरूपसे स्थित रहता है । श्रीराम! योगरूप ऐश्वर्यसे सम्पन्न चेतन जीवात्मा सदा प्रकट, दोपरान्य परमात्म-तत्त्वको जानकर जो भी कुछ जैसा चाहता है, वैसा ही उसे तत्काल प्राप्त कर लेता है । वास्तवमें अनावरणतारूप उत्तम पद ही यथार्थ उक्त प्रणालीसे प्रदेहमें सिद्धिश्रीका उपभोग कर पद है, यों अनुभवी लोग कहते हैं। (सर्ग ८२)

### चुडालाकी सिद्धिका वैभव, गुरूपदेशकी सफलतामें किराटका आख्यान, शिखिध्वजका वैराग्य, चुडालाका उन्हें समझाना, राजा शिविध्वजका आधी रातके समय राजमहलसे निकलकर चल देना और मन्दराचलके काननमें क्रिट्या बनाकर निवास करना

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार निरन्तर योगका अभ्यास करनेवाली वह राजरानी सती-साध्वी चडाला अणिमा आदि अष्ट सिद्धियोंके गुणोंके ऐश्वर्यसे सम्पन्न हो गयी । मोह आदि दोषों तथा त्रिविध तापोंका उपराम हो जानेसे उसका हृदय गङ्गाजीकी भाँति निर्मल और शीतल हो गया । वह कभी आकाशमार्गसे गमन करती थी, कभी समुद्रके भीतर द्वीपोंमें पहुँच जाती थी और कभी स्वेच्छानुसार भूतलपर विचरण करती थी । यों विजलीकी प्रभाके समान चमकीले आभूषणोंसे विभूषित वह सुन्दरी चूडाळा आकाशगामिनी होकर यत्र-तत्र घूमने-फिरने लगी। वह मोतियोंमें प्रविष्ट हुए धारोकी भाँति काष्ठ, तृण, पत्थर, भूत, आकाश, वायु, अग्नि, जल आदि सभी पदार्थोंमं निर्विष्ठतापूर्वक प्रवेश कर जाती थी। इस प्रकार उसने मेरुगिरिके शिखरोंपर, लोकपालोंके नगरोंमें और दिशा एवं आंकाशके मध्यमें स्थित सारे भुवनोंमें सुखपूर्वक विचरण किया तथा पशु-पक्षी, भूत-विशाच आदि एवं नाग, देवता, अद्धर, विद्याधर, अप्सरा और सिद्धोंके साथ सम्भाषण आदि व्यवहार भी किया।





चूडाव्य अपने खामी राजा शिखिच्यजको अनेक वार यन्तपूर्वक ज्ञानामृतका उपदेश करती, परंतु उनकी समझमें कुळ भी नहीं आना । जसे वावकको विद्याके गुणका अनुभव नहीं होता, वैसे ही इनने छंवे काव्यतक सम्पर्कमें रहनेपर भी राजा शिखिच्यज यह न जान सके कि मेरी पत्नी चूडाव्य ऐसी गुणशालिनी हैं । चूडाव्याने भी अनिधिकारी समझकर आस्मशान्तिकी प्राप्तिसे रहित राजाके सामने अपनी अणिमादि सिद्धियोंके ऐश्वर्यको उसी प्रकार प्रकट नहीं किया, जैसे शृहको यज्ञकिया नहीं दिख्लाची जाती ।

श्रीरामजीन पूछा—-एश्वर्यशाली गुरुदेव ! इननी वड़ी सिद्धयोगिनी चूडालाके प्रयक्षसे भी जब राजा शिखिक्वज ब्रान नहीं प्राप्त कर सके, तब भला, अन्य साधारण व्यक्तिको ब्रानकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ?

श्रीविसष्टजीने कहा — खुकुळ्मूषण राम ! गुरुद्वारा उपदेश प्राप्त करनेका कम केवल शास्त्र-मर्यादाका पालन-मात्र है । ज्ञान-प्राप्तिका कारण तो शिष्यकी विश्वासयुक्त विद्युद्ध प्रज्ञा ही है; क्योंकि जाननेयोग्य ब्रह्म शास्त्रोंके श्रवणसे अथवा किसी पुण्यकर्मसे नहीं जाना जाता, उसे तो आत्मा ही जानता है ।

श्रीरामजीने पूछा—मुनिश्रेष्ठ ! यदि ऐसी ही बात है कि गुरूपदेश आत्मज्ञानमें कारण नहीं है तो जगत्में जो यह कम प्रचलित है कि आत्मज्ञानका कारण गुरूपदेश है, यह कैसे उचित होगा ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—राधत्र ! (मैं इस विषयमें एक दृष्टान्त देता हूँ, सुनो—) विन्ध्याचळके जंगळी प्रदेशमें एक किराट रहता था। वह धन-धान्यमम्पन्न होनेपर भी अत्यन्त कृपण था। श्रीराम! एक वार वह उस जंगळी मार्गसे कहीं जा रहा था कि उसकी एक कौड़ी किसी धास-फ्ससे ढके हुए स्थानमें गिर पड़ी। कृपण-शिरोमणि तो वह था ही; अत: उस एक कौड़ीको वह तीन

दिनोंतक चारों ओर सारे घाम-फुसोंको उल्टकर खोजनेका प्रयत्न करता रहा । उसके मनमें बारंबार ऐसी कल्पना उठ रही थी कि यदि यह कोड़ी मिळ जाती तो समया-तुमार इम एकसे चार, चारसे आठ, आठले सों, मौसे हजार और हजारसे कई हजार कोड़ियाँ हो जाती । उस समय सहस्रों मनुष्य उम कृपणका उपहास कर रहे थे; परंतु वह उनकी तनिक भी परवा न करके उस वनमें आल्स्यरहित होकर रात-दिन खोजता ही रहा । तदनन्तर तीन दिनोंतक अथक परिश्रम करनेके पश्चात् उसे उस जंगळमें एक महान् चिन्तामणि प्राप्त हुई, जो पूर्णिमाके चन्द्रमण्डळ-सी आकार-प्रकार एवं प्रकाशवाळी थी । उसे



पाकर किराटका हृदय प्रसन्न हो गया और वह आनन्द-पूर्वक घर लौट आया । वह चिन्तामणि जगत्के सम्पूर्ण ऐश्वर्यके समान थी । उसकी प्राप्ति हो जानेसे वह सुख-शान्तिपूर्वक रहने लगा । निष्पाप राम ! ब्रह्म सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे अतीत है और शास्त्रोपदेशसे इन्द्रियसम्बन्धी वृत्तियाँ उत्पन्न होती हैं, इसल्बिये गुरूपदेशसे आत्मतत्त्रकी प्राप्ति नहीं होती अर्थात् आरमज्ञानमें उपवेश कारण नहीं है । फिर भी गुरूपवेशके विना आरमतत्त्वकी प्राप्ति हो भी नहीं सकती; वह ऋषण कोईकी खोज न करता तो चिन्तामणिकी उपलब्धि उसे कैसे होती ! इसिल्ये जैसे चिन्तामणिकी प्राप्तिमें कौईकी खोज कारण है, वैसे ही इस महान् अर्थरूप आरमतत्त्वकी प्राप्तिमें गुरूपवेश पूर्णत्या कारण न होनेपर भी कारणताको प्राप्त है । क्योंकि श्रीराम ! पुरूप कार्य तो कुळ और ही करता है और उसे उस कार्यका फल अन्य ही मिलता है । यह वान तीनों लोकोंमें देखी-सुनी जाती है; इसल्ये आरमज्ञानके अनन्तर इस काल्यनिक जगत्को अनासिक और निष्कामभावसे वहन करना ही श्रेयस्कर है ।

राधव! तदनन्तर राजा शिखिध्वज तत्त्वज्ञानरूप परम-पदकी प्राप्तिके बिना वैसे ही अत्यन्त मोहको प्राप्त हो गये, जैसे संतानहीन पुरुष पुत्र-अभावरूपी तमसे अंधा-या हो जाता है। उनका मन दुःखाग्निसे संतप्त हो उठा। अतः प्रियनर्ग-द्वारा लायी गयी भोग-सामग्रियाँ उन्हें आगकी लपट-सी प्रतीत होने दर्गी । वैराग्यके कारण उनका मन उनमें तनिक भी सुखका अनुभव नहीं करता था। उन्हें अब एकान्त प्रदेशोंमें, निर्झर-तटोंपर और गुफाओंमें ही निवास करना वैसे ही अधिक रुचने लगा. जैसे व्याधके वाणप्रहारसे मुक्त हुआ जन्तु एकान्तमें हिपना ही पसंद करता है । खनन्दन ! राजा शिखिध्वज सान्त्वनापूर्वक अनुनय-विनय करनेवाले एवं समज्ञाने-बुझानेवाले मृत्योंके प्रार्थना करनेपर दिनका सारा काम-काज करते थे। परंत उनका वैराग्य प्रतिदिन बढ़ता ही जा रहा था। उनकी बुद्धि अत्यन्त शान्त थी। वे परिवाजक-की भाँति रहते थे। इसलिये विशाल विषयमोगों तथा राज्यश्रीका उपभौग करनेमें उनका मन खिन्न हो जाता था। दूसरोंको मान देनेत्राले श्रीराम ! वे देवकार्यके निमित्त तथा ब्राह्मणों और खजनोंके लिये गौ, भूमि और सुवर्ण आदिका ख़ले हाथों दान करने लगे। वे तप करनेके



हेतु कुच्छू-चान्द्रायण आदि व्रतोंका अनुष्ठान तथा तीर्थों, वनों और आश्रमोंमें भ्रमण करने लगे। इतनेपर भी, उन्हें तिनक-सी भी शोकश्रम्य स्थिति वैसे ही नहीं प्राप्त हुई, जैसे धनार्थी पुरुषको खानरहित भूमिक खोदनेसे निधिकी प्राप्त नहीं होती। इस प्रकार महान् युद्धिमान् होते हुए भी राजा शिखित्र्यज चिन्ताम्प्र्यी अग्निसे संतप्त होकर स्खते जा रहे थे। तव वे संसारम्प्र्यी व्याधिक्री ओषधिके विषयमें विचार करने लगे। यों चिन्ताप्रवा होकर वे दीन हो गये। उन्हें अपना राज्य विष-सा प्रतीत होने लगा। इस प्रकार उनकी बुद्धि विषयोंसे खिल हो गयी, अतः बहुमूल्य भोगपदार्थ सामने रखे जानेपर भी वे वैराग्ययुक्त राजा उनकी ओर ताकते भी नहीं थे। इसी स्थितिमें एक दिन चूडाला महलमें वैठी हुई थी, तव राजा उससे मधुर वाणीमें बोले।

शिखिष्यजने कहा—स्काङ्गी प्रिये ! मैने बहुत दिनोंतक राज्यका उपभोग किया और विभवपूर्ण पदोंको



भी भोग लिया।अब मझे वैराग्य हो गया है, अतः मैं वन जाना चाहता हूँ; क्योंकि वनवासी मुनिपर सांसारिक सुख, द्वःख, आपत्ति, सम्पत्ति—ये कोई भी अपना अधिकार नहीं जमा सकते । न तो उन्हें देशके विनाशसे मोह-पूर्वक द:ख होता है और न मंग्राममें प्रजाजनोंका क्षय ही करना-कराना पड़ता है: अत: मैं बनवामी मुनियोंके स़खको राज्य-सखकी अपेक्षा अधिक उत्कृष्ट मानता हूँ । वैराग्ययुक्त मन जैमा एकान्तमें सुखका अनुभव करता है, वैसा सुख उसे न तो चन्द्रवद्नी रमणियोंके मुख-मण्डलोंमें मिलता है और न ब्रह्मा एवं इन्द्रके भवनोंमें ही प्राप्त होता है। इसलिये सुन्दरि! मैंने जो यह वन-गमनका उत्तम विचार किया है, इसमें वाधा डाळना तुम्हारे लिये उचित नहीं है; क्योंकि कुलीन खियाँ खप्तमें भी पतिकी इच्छाको भङ्ग नहीं करती।

चडाला बोली-नाथ ! जैसे वमन्त ऋतुमें पुणकी शोभा होती है और शरद ऋतुमें पुष्प भटा माछूम देता है, उसी तरह जिस कार्यके करनेका अवसर प्राप्त हो,

उमीका सम्पादन करनेसे उसकी शोभा होती है, अप्राप्त-कालके कार्यमें नहीं । इसलिये जिनके शरीर बढापेसे जर्जर हो गये हैं, उन्हींके लिये वनका आश्रय लेना उचित है. आप-जैसे युवकोंके लिये नहीं। इसी कारण आपका यह विचार सुझे पसंद नहीं है । प्रियतम ! जब बद्धा-वस्था आनेपर हम दोनोंके सिरके बाछ स्वेत पुष्पकी भाँति विल्कल सफेद हो जायँगे, उस समय हम दोनों एक साथ ही घरसे निकलकर वनको चले चलेंगे। साथ ही. राजन ! विना समयके ही प्रजापालनरूप कर्मका परियाग कर देनेवाले राजाके राज्यका विनाश हो जाता है. जिससे उसे महान् पापका भागी होना पड़ता है। बिना अवसरके ही कार्य करनेवाले राजाको प्रजाएँ रोकती ही हैं। इसी प्रकार न करनेयोग्य कार्यसे नौकर खामीको और स्वामी नौकरको परस्पर मना करते ही हैं।

शिखिध्वजने कहा---कमलनयनी प्रिये ! तम मेरे अभीष्ट कार्यमें विघ्न मत डालों । अब तुम मझे यहाँसे दुर एकान्त वनमें गया हुआ ही समझो । अनिन्दिताङि ! कठोर-से-कठोर अङ्गवाली क्षियाँ भी वनवासके लिये समर्थ नहीं हो सकतीं, फिर तुम्हारे अङ्ग तो बहुत कोमल हैं और तुम अभी नवसुवती हो, अतः तुम्हें तो वनमें नहीं जाना चाहिये । वनवास नो पुरुषोंके लिये भी अत्यन्त कठिन होता है; अत: तुम्हें तो प्रजाका पालन करते हुए इस उत्तम राज्यमें ही रहना चाहिये; क्योंकि पनिके चले जानेपर कुटुम्बका भार बहुन करना स्त्रीका धर्म है।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---श्रीराम! अपनी उस चन्द्रवदनी प्राणप्रियासे ऐसा कहकर जितेन्द्रिय राजा शिखिष्वज स्नान करनेके लिये उठकर चल दिये और स्नान करके उन्होंने अपने सम्पूर्ण दैनिक कार्यांका सम्पादन किया । जब सायंकाल हुआ, तब पुन: संध्याकालीन समस्त कृत्योंको पूरा करके वे अपनी प्रिय पत्नी चूडाळाके साथ राष्यापर सो गये । तदनन्तर आधा रातके समय जब सारे देशमें सन्नाटा छा गया, सारी जनता गाढ़ निद्रामें ठीन हो गर्या

( सर्ग ८३-८४ )

और कोमल विलावनसे युक्त पलंगपर मोयी हुई चूडाला भी गाड़ निद्रामें निमग्न हो गयी, तब जिस पलंगके आधे विस्तरपर पत्नी सोयी हुई थी, उस पलंगसे राजा उठ खड़ हुए और 'हे राजलिश्म ! तुम्हें नमस्कार हैं' यों कहकर अकेले ही अपने राजमहल्से चल पढ़े ।



चलते-चलते वे महासागरमें प्रवेश करनेवाले नदकी तरह एक भयंकर अरण्यमं जा पहुँचे। पुनः प्रातःकाल होनेपर राजा शिखिष्चज वेगपूर्वक वहाँसे आगे चले और वारह दिनोंमें बहुत-से नगरों, देशों, पर्वतों और नदियोंको लाँघ गये।

तत्पश्चात वे मन्दराचलके तटवर्ती एक काननमें जा पहुँचे, जो मनुष्यके लिये अति दुर्गम था। वहाँसे मनुष्योंकी वस्ती और नगर अत्यन्त दूर पड़ते थे। वहाँ उन्होंने एक चौरस एवं शुद्ध स्थानमं, जो जलसे घिरा हुआ, शीतल, हरी-हरी घासोंसे आच्छादित होनेके कारण स्थाम, स्निग्ध तथा फलोंसे लंद हुए ब्रुक्षोंसे सम्पन्न था, मञ्जरीयक्त लताओंसे वाँधकर अपने लिये एक पर्णशाला बना ली । फिर राजा-ने अपनी उस कटियामें वाँसका चिकना डंडा, फलाहार-के लिये पात्र, अर्घ्यपात्र, पुष्पपात्र, कमण्डल, रुद्राक्षकी माला, शीतका निवारण करनेके लिये गुदड़ी, चटाई और मगचर्म आदि लाकर यथास्थान रख दिये । इनके सिवा और भी जो कोई वस्त तापस-कर्मोपयोगी प्रतीत हुई. राजाने उसे भी लाकर वहाँ रख लिया। फिर दिनके प्रथम प्रहरमें प्रात:काल उन्होंने संध्यापूर्वक जप और दूसरे प्रहरमें पुष्प आदिका संचय कर लेनेके बाद स्नान और देवार्चन किया । तत्पश्चात् क्रळ जंगली फल, कन्द-मूल और कमलदण्ड आदि खाकर उन जितेन्द्रिय नरेशने जपपरायण हो अकेले ही वह रात वितायी। इस प्रकार मन्दराचलकी तलहटीमें अपने द्वारा बनायी गयी पर्णशाला-के भीतर बैठकर जप करते हुए मालव-नरेश शिखिध्वज खेदरहित होकर दिन विताने लगे। वे अपने पूर्वानुभूत नित्य नृतन राजसी मोगविलासोंका कुछ भी स्मरण नहीं करते थे । भला, जिसके हृदयमें विवेकपूर्वक वैराग्यका उदय हो जायगा, उसके मनका अपहरण राज्यव्यक्षिमयाँ कैसे कर

सोकर उठी हुई चूडालाके द्वारा राजाकी खोज, वनमें राजाके दर्शन और राजाके भविष्यका विचार करके चूडालाका लौटना, नगरमें आकर राज्य-शासन करना, तदनन्तर कुछ समय बाद राजाको ज्ञानोपदेश देनेके लिये बाह्मणकुमारके वेपमें उनके पास जाना, राजाद्वारा उसका सत्कार और परस्पर वार्तालाफोफ प्रसंगमें कुम्भद्वारा कुम्भकी उत्पत्ति, बृद्धि और बहाजीके साथ उसके समागमका वर्णन

सकती हैं ?

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रधुकुलभूषण राम ! इस वस्तुओंकी आवश्यकता पड़ती हैं, उन पदार्थोंका संग्रह प्रकार राजा शिखिष्वज वनमें, एक तापसको जिन-जिन करके कुटियामें रहने लगे । इधर घरपर चूडालाने क्या किया अत्र उसे सुनो । आधी रातके समय जब राजा शिखिष्वज महलसे निकलकर दूर चले गये, तब अकस्मात् चूडालाकी नींद टूटी । वह तत्काल उटकर शय्यापर बैठ गयी और चिन्ताप्रस्त होकर यों विचार करने लगी——

'दु:खर्का बात है, जो मेरे पतिदेव राज्यका परित्याग करके घरसे वनको चले गये: अत: अब मेरा यहाँ रहना किस कामका ? मैं भी उनके समीप ही जाऊँगी; क्योंकि ब्रह्माने श्चियोंके लिये पतिको ही एकमात्र गति निर्धारित किया है।' यों सोच-विचारकर चुडाला पतिका अनुगमन करने-के लिये उठ खड़ी हुई और झरोखेके रास्ते निकलकर आकाशमें जा पहुँची । वहाँ आकाशमण्डलमें स्थित होकर उसने अपने पतिको निर्जन वनमें भटकते देखा । फिर वह उनके भविष्यके विषयमें पूर्णन्हपसे विचार करने लगी। राघव ! उसने अपने योगबळसे राजाको जैसे, जिस निमित्तसे, जिस देश और कालमें जितने कार्यका जिस रीतिसे सम्पादन तथा जिस प्रकार निर्वाणकी प्राप्ति आदि करनी होगी, उन सभी अवश्यंभावी विषयोंका योगके द्वारा अनुभव किया और फिर उन्होंके अनुकल आचरण करनेके लिये वह ऐसा सोचकर आकाशसे लौट पड़ी कि दैवका यही निश्चित विधान माछम पड़ता है कि कुछ कालके बाद ही मैं इनके समीप जाऊँ, अत: अभी मेरा वनमें जाना ठीक नहीं है । इस प्रकार निश्चय करके चूडालाने वहाँसे लौटकर पुनः अपने अन्तःपुरमें प्रवेश किया ।

दूसरे दिन उसने ऐसी घोपणा करा दी कि 'किसी विशेष कारणवश महाराज इस समय बाहर गये हुए हैं।' इस प्रकार समस्त पुरवासी जनोंको आश्वासन देकर सुन्दरी चूडाला वहाँ रहने लगी । जैसे धानकी खबाली करनेवाली खी समयानुसार पके हुए धानके खेतकी रक्षा करती है, वसे ही वह समतापूर्वक अपने स्वामीकी शासनप्रणालीके अनुसार राज्यकी देख-भाल करने लगी। इस प्रकार वनमें राजा शिखिध्वजके और अपने महलमें

चुडात्यके ऋमशः दिन, पक्ष, मास, ऋत और वर्ष वीतने लगे। यों सुन्दरी चुडालाको राजमहल्में और शिखिध्वजको जंगळी लताकुओंमें निवास करते अठारह वर्ष वीत गये। तदनन्तर बहुत वर्षोतक उस महाशैलकी तलहटीमें निवास करते हुए राजा शिखिष्यज बृद्धावस्थाको प्राप्त हो गये। इधर चूडाला अपने पतिकी रागादि वासनाओंके परिपाकको लक्ष्य करके उतने कालतक प्रतीक्षा करती रही। जब वनमें रहते हुए जरावस्थासे युक्त राजा शिखिध्वजके वहत-से वर्ष व्यतीत हो गये, तब पतिके प्रति अपने कर्तव्यकी भावनासे प्रेरित होकर चुडालाके मनमें ऐसा विचार उदय हुआ कि अब मेरे लिये पतिके समीप जानेका ममय आ गया है । यों सोचकर वह मन्दराचलकी उपत्यका-में जानेके लिये तैयार हो गयी और रात्रिके समय अन्त:-प्रसे निकलकर आकाशमार्गसे उड़ चली । वह वाय-मण्डलमें होकर यात्रा कर रही थी । जब वह आकाशके मध्यमें पहुँची, तत्र उसने बादलोंमें चमकती हुई विजलियोंका वारंबार अवलोकन किया । उस समय वह मन-ही-मन कहने लगी-- 'अहो ! प्राणियोंका खभाव जीवनपर्यन्त शान्त नहीं होता, इसी कारण आज मेरा भी मन उत्कण्ठित हो ही गया । किंतु सखे चित्त ! यह तुम्हारा कोई दोष नहीं है; क्योंकि तुम्हारी उत्कण्ठा तो अपने खामीके प्रति है न । फिर भी तम उत्कण्ठासे परिपूर्ण होकर स्थित रहो, तुम्हारे भलीभाँति उत्कण्टित होनेसे मेरा क्या प्रयोजन सिद्ध हो सकता है: क्योंकि मेरे खामी तो अब तपस्त्री हैं। अत: क्षीणकाय एवं वासनासून्य हो गये होंगे। मैं तो ऐसा समझती हूँ कि उनका मन अब राज्य आदि भोगोंकी ओरसे उपरत हो गया होगा । जैसे वर्षाकालकी क्षद्र नदी महानदमें मिलकर उसीमें विलीन हो जाती है, वैसे ही उनकी वासनालता महान् आत्मामें एकमेक हो गयी होगी । वे एकात्मा होकर एकान्तमें ही रत रहते होंगे तथा उन बीतरामकी बासनाएँ ज्ञान्त हो गयी होंगी।

मेरे विचारमें तो ऐसा आता है कि अव मेरे खामीकी स्थिति सूखे बृक्षकी-सी हो गयी होगी। तथापि चित्त! तुम्हें उत्काण्ठित होनेकी क्या आवश्यकता है। में खयं अपने योगबल्से पतिदेवकी बुद्धिको उद्बुद्ध करक उन्हें उत्काण्ठित कर दूँगी और फिर तुम्हारे साथ मिटा दूँगी। में अपने मुनिखक्ष प्लामीके इच्छारहित मनको समतायुक्त बनाकर राज्यमें ही नियुक्त करूँगी और फिर हम दोनों चिरकाल्यक सुखपूर्वक निवास करेंगे। अहो! निथ्य ही चिरकाल्यक पृथ्वाद् में इस ग्रुम मनोरथको प्राप्त करूँगी।

यों सोचकर चूडाटा आकाशमार्गसे उड़ती हुई पर्वतों, देशों, मेधों तथा दिग्दिगन्तोंको ट्रॉवकर मन्दराचटकी उस



कन्दराके निकट जा पहुँची । वहाँ वह अद्दयरूपसे आकाशमें ही स्थित रही । फिर वृक्षों और व्रताओंके स्पन्दनसे गमनागमनको सूचित करनेवाळी वायुकी तरह उसने वनके भीतर प्रवेश किया। वहाँ उसने वनके

किसी एक प्रदेशमें पर्णशाला वनाकर उसमें बैठे हुए अपने पतिको देखा । जो पहले हार, बाजबंद, कडे और कुण्डळ आदिसे विभूषित होकर समेरके समान कान्तिमान दीखते थे, उन्हींको आज चूडालाने कुशकाय, कृष्णवर्ण तथा जीर्ण-शीर्ण पत्तेकी तरह शुष्क शरीरवाला देखा। उनकें मिरपर जटाएँ वँध गयी थीं तथा शरीरपर बल्कल-वस्त्र शोभा दे रहा था। शान्त तो वे थे ही: अतः अकेले ही भूमिपर बैठकर पुष्पोंकी माला गूँथ रहे थे। उन्हें देखकर मर्वाङ्गसन्दरी चुडालाका मन कुछ खिन्न हो गया; फिर वह मन-ही-मन कहने लगी---'अहो ! मेरे पतिकी यह कैसी अज्ञानभरी मुर्खता है । इसी मुर्खताके प्रसादसे ही ऐसी दशाएँ आया करती हैं । ये शोभाशार्छ नरेश मेरे परम प्रिय पति हैं । इनका हृदय गाड़ मोहसे आहत हो गया है, इसी कारण ये इस दशाको प्राप्त हो गये हैं। अतः अब में इन्हें सर्वोत्तम ज्ञान प्रदान करनेके ळिये अपने इस रूपका परित्याग करके किसी अन्य रूपसे इनके समीप जाऊँगी; क्योंकि यदि मैं इसी रूपसे जाती हूँ तो 'यह वाला मेरी प्रेयसी प्रिया है' यों समझ-कर ये मेरे कथनपर मलीमाँति ध्यान नहीं देंगे, इसलिये तपस्त्रीका वेप धारण करके इनके सामने उपस्थित होकर में क्षणभरमें इन्हें प्रबुद्ध कर दूँगी । इस समय मेरे खामीकी बुद्धि रागादि वासनाओंके परिपाकसे परिपक्त हो गयी है, अतः अव इनके निर्मेल चित्तमें आत्मतत्त्व मलीमाँति प्रकट हो सकता है।'यों मन-ही-मन विचार करके चूडाला थोड़ी देरनक ध्यानमग्न हो गयी । फिर, तत्काल ही जल-तरङ्गकी तरह उसका रूप बदल गया और वह एक ब्राह्मणकुमारके रूपमें परिवर्तित हो गयी । फिर तो वह उसी रूपसे उस जंगलमें उतर पड़ी और अपने पतिदेवके सामने जाकर खड़ी हो गयी । उस समय उसका मख मन्द मुसकानसे सुशोभित हो रहा था।

उस द्विजपुत्रका शरीर तपाये हुए सुवर्णके समान गौरवर्णका था, कंबेपर शुक्र यहोपत्रीत लटक रहा था और वह दो निर्मेख खच्छ वक्षोंसे आच्छादित था। इस प्रकार वह दूसरे वनसे आया हुआ मूर्तिमान् तप-सा ही प्रनीन होता था। उस शोभाशाळी द्विजनुमारको अपने सामने देखकर राजा शिखिष्यजने समझा कि यह कोई देवपुत्र आया हुआ है, अत: वे अपनी खड़ाऊँ छोड़कर तरंत ही उठ खड़े हुए और वोले— 'देवपुत्र ! आपको



नमस्कार है। आइये, इस आसनपर विराजिये। ये यों कहकर उन्होंने अपने हाथसे उसके सामने एक पत्तेका आसन रख दिया। तब ब्राह्मणकुमारने भी कहा-— 'राजर्षे! आपको प्रणाम है।

शिखिध्वजने कहा — महाभाग देवपुत्र ! कहाँसे आपका शुभागमन हुआ है ! आज मुझे जो आपका दर्शन प्राप्त हो गया, इससे में आजका दिन सफल समझता हूँ । मानद ! आपका कल्याण हो । आपके लिये यह अर्थ है, यह पाच है, ये पुष्प हैं और यह गुँधी हुई माला है — इन्हें आप प्रहण करनेकी कृपा करें ।

श्रीनसिष्ठजी कहने हैं—निष्पाप राम! ऐसा कहकर राजा शिखिष्वजने ब्राह्मणकुमारके वेषमें आयी हुई अपनी उस प्रियनमा पत्नीको शास्त्रविधिक अनुसार अर्थ्य, पाद्य, पुष्प और माळा आदि समर्पित किये।

तत्पश्चात् ( बाह्यणकुमारके वेषमें ) चूडाला बोली— सज्जनशिरोमणे ! आपने शान्त मनसे निर्वाण-प्राप्तिके लिये फलकी कामनासे रहित उन्कृष्ट तपका संचय तो कर लिया है न ! क्योंकि सौम्य ! आपने जो धन-धान्य-सम्पन्न राज्यका परित्याग करके महावनका आश्रय लिया है, आपका यह शान्त ब्रत तलवास्की धारके समान है ।

शिखिष्यजनं कहा—भगवन् ! आपके लोकोत्तर चिह्न् स्वस्त्य सीन्दर्यसे ही ज्ञात हो रहा है कि आप कोई देवता हैं, इसीसे सब कुछ जानते हैं। इसमें आश्चर्यकी कौन-सी बात है ! सीन्दर्यशाली देव ! अभी मेरी प्रियतमा भार्या वर्तमान है। आजकल वह मेरे राज्यका संचालन कर रही है। उसीके सारे अङ्गोंकी तरह आपके अङ्ग लक्षित हो रहे हैं। अभ्यागतका आदर-सत्कार करनेसे अपना जीवन सफल हो जाता है, इसल्प्रिये सरपुरुष अभ्यागत-को देवतासे भी बढ़कर पूज्य मानते हैं। (इसी कारण मेने आपका आतिथ्य किया है।) निर्मल चन्द्रमाके समान कान्तिमान् मुख्याले देवपुत्र ! अब मेरे मनमें एक संशय है, उसका आप निवारण कीजिये। वह संशय यह है कि आप कोन हैं ! किसके पुत्र हैं ! और मुझपर कृपा करके कहाँसे और किस लिये यहाँ पथारे हैं !

वाक्षण कुमार बोला — राजन् ! आपके प्रश्नानुसार में सारी वातें कहता हूँ, सुनिये । इस जगन्मण्डलमें मुनिवर नारद रहते हैं । उनका हृदय परम विशुद्ध है । उनके शरीरका वर्ण पुण्यलक्ष्मीके कमनीय मुखमं सुशोभित कर्षूर-के निलक्के सदश गौर है । किसी समय वे देविषें मेरिगिरिकी कन्द्रामें ध्यानावस्थित थे । उस गुहाके समीप ही उत्ताल तरङ्गोंबाली गङ्गाजी वह रही थीं, जिनका जल मेरिगिरिके सौन्दर्यसे उद्धासित हो रहा था, जिससे वे

हारकी तरह सुशोभित हो रही थीं । उसी गङ्गा नदीके तटपर एक बार ध्यानसे विरत होनेपर नारद मुनि वैटे थे, तबतक उन्हें कङ्कणोंकी इनकारसे यक्त जलकीडाकी कल-कल ध्वनि सुनायी पड़ी । सुनते ही उनके मनमें क्छ क्रतहरू उत्पन्न हो गया और उन्होंने यह जानना चाहा कि यह क्या है। फिर तो कौतुकवश चारों ओर दृष्टि दौड़ानेपर उन्हें नदीमें रम्भा, तिळोत्तमा आदि अप्सराओंका दल दिखायी पड़ा, जो जलकीड़ासे निवृत्त होकर वाहर निकल रहा था। भींग जानेके कारण उनके समस्त अङ ऊपरसे नीचेतक दीख रहे थे और ये परस्पर एक-दूसरेमें प्रतिबिम्बित हो रहे थे, जिससे वे एक दूसरीके लिये दर्पण-सी बन गयी थीं। एक ही स्थानपर एकत्रित किये गये चन्द्रमण्डलके कलापुञ्जकी भाँति उस कमनीय नारीदलको देखकर जब सहसा नारदम्पनिका चित्त क्ष्रव्ध हो उठा, तव उनका वीर्य स्खलित हो गया ।

तदनन्तर नारदम्निने अपने मनरूपी उन्मत्त गजराज-को विशुद्ध बुद्धिरूपी रस्सेसे विवेकरूपी सुदृढ़ आळानमें बाँध दिया और उस स्विलित हुए वीर्यको, जो प्रलय-कालीन अग्निके तापसे पिघले हुए चन्द्रद्रवके सदश तथा पारद और सुवर्ण आदि शम्भुके दिच्य वीर्यके समान था, अपने पास ही पड़े हुए एक अद्भुत कान्तिमान् स्फटिक क्रममें स्थापित कर दिया । फिर उन्होंने उस क्रम्भको अपने संकल्पजनित दूधसे परिपूर्ण कर दिया, कुछ ही दिनोंमें वह घटस्थित श्रम गर्भ बृद्धिको प्राप्त हो गया । फिर तो जैसे मास चन्द्रमाको तथा वसन्त ऋत प्रष्पोंको उत्पन्न करती है, उसी प्रकार समय आनेपर उस घटने एक कमळदळ-सदृश नेत्रींवाले बालकको जन्म दिया । कुम्भ-से वह बालक सम्पूर्ण अङ्गोंसे परिपूर्ण होकर निकला था। उस समय वह ऐसा जान पड़ता था मानो क्षीरसागरसे दूसरा क्षयरहित पूर्ण चन्द्रमा निकला हो । शुक्रपक्षके चन्द्रमाके समान वह कुछ ही दिनोंमें बढ़कर बड़ा हो

गया । उसका शरीर अनुपम सौन्दर्यमे युक्त था । जव वह जातकर्म आदि सभी संस्कारोंसे सम्पन्न हो गया, तव मुनिवर नारदने अपना सारा विद्याधन उस बालकर्मे उमी प्रकार स्थापित कर दिया, जैसे एक पात्रमें रखा हुआ धन दूसरे पात्रमें उँड़ेळ दिया जाता है । थोड़े ही दिनों-में वह सम्पूर्ण बाड्ययका विशिष्ट ज्ञाता हो गया । इम प्रकार मुनिवर नारदने उसे अपना प्रतिविम्ब-मा वना दिया ।

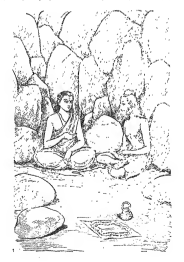
तदनन्तर नारदजी अपने पुत्रको साथ लेकर बहालोक-को गये और वहाँ उससे अपने पिता ब्रह्माजीके चरणोंमं अभिवादन करवाया । प्रणाम कर चुकनेके बाद ब्रह्माजीने अपने पौत्रसे परीक्षार्थ वेदादि शास्त्रोंके विषयमें प्रश्न किये और उनका समुचित उत्तर पानेपर उन्होंने उसे पकड़कर अपनी गोदमें बैठा लिया । फिर तो, उन कमल्योनिने उस कुम्म नामवाले पौत्रको केवल आशीर्वाद देकर सर्वज्ञ तथा ज्ञानका पारगामी विद्वान बना दिया । साध्रशिरोमणे ! वह कुम्भ मैं ही हूँ । कुम्भसे उत्पन्न होनेके कारण मेरा ही नाम कुम्भ पड़ा है। मैं नारद्मुनिका पुत्र और पद्मजन्मा ब्रह्माका पौत्र हूँ । ब्रह्मलोक ही मेरा घर है । वहीं मैं अपने पिताजीके साथ सुखपूर्वक निवास करता हूँ। चारों वेद मेरे सुहृद् हैं। मैं किसी कार्यवश नहीं, बल्कि कौतुकवश स्वेच्छानुसार सभी लोकोंमें विचरता हूँ। जब मैं भूलोकमें विचरण करता हूँ, उस समय मेरे पैर भूतलपर नहीं पड़ते, धूलिकण अङ्गोंका स्पर्श नहीं करते और मरा शरीर कभी मलिन नहीं होता । आज मैं आकाशमार्गसे जा रहा था कि सामने आप दिखायी पड गये, इसलिये यहाँ चला आया हूँ । वनवासके गुणों तथा तज्जन्य फलोंके ज्ञाता साधो ! इस प्रकार अपने अनुभवके अनुसार मैंने सारा-का-सारा वृत्तान्त आपको बतला दिया ।

श्रीचाल्मीकिजी कहते हैं—सुने ! महर्षि वसिष्ठके इस प्रकार कहते-कहते वह दिन समाप्त हो गया । जब भगवान् सूर्य अस्ताचळकी ओर जाने ळगे, तब वह सभा

विसर्जित हुई और सभी सभासद् मुनिवर विसष्टको लिये खान करने चले गये और रात्रि व्यतीत होनेवर पनः नमस्त्रार करके सार्थकाळीन विधिका सम्पादन करनेके सूर्योदय होते होते समामें जुट गये। (सर्ग ८५-८६)

#### राजा शिविध्यजद्वारा क्रम्भकी प्रशंसा, क्रम्भका ब्रह्माजीके द्वारा किये हुए ज्ञान और कर्मके विवेचनको सनाना, राजाद्वारा क्रम्मका शिष्यत्व-स्वीकार

राजा शिखिध्वजने कहा-देवकुमार ! में तो ऐसा समझता हूँ कि जैसे आँवी मेघोंको उड़ाकर पर्वतपर पहुँचा देती है, उसी प्रकार मेरी संचित पुण्यराशिने अप्रकटरूवसे फलडानोन्मख होकर आपको यहाँ भेजा है। मार्चा ! आपके वचनोंसे तो मानो अमृत टपक रहा है, अतः आपके साथ आज जो मेरा समागम हो गया, इससे अब मैं धर्मात्माओंकी गणनामं सर्वप्रथम गिना जाऊँगा । प्रभो ! साध-समागमसे चित्तको जैसी शान्ति उपलब्ध होती है, वैसी शान्ति राज्य-लाभ आदि कोई भी पढार्थ नहीं दे सकते: क्योंकि सत्सङ्घ होनेपर सामान्यरूपसे अपरिमित ब्रह्मानन्दरूप सुख प्रकट होने लगता है, जिससे कल्पनाजनित सुख प्रदान करने-वाले रागादि दोषोंका विचार ही नष्ट हो जाता है।



यो० वा० अं० ५८-

(देवपुत्रके वेषमें) चुडाला बोली--साधश्रेष्ठ! छोडिये इस कथाका । मैंने तो आपके प्रशानसार अपना सारा वृत्तान्त आपको वता दिया। अब आप मझे अपना परिचय दीजिये--आप कीन हैं ? इस पर्वतपर क्या कर रहे हैं ? आपको अरण्यवास करते कितना समय बीत गया और इससे आप अब कौन-सा कार्य सिद्ध करना चाहते हैं ?---यह सब बताइये ।

शिखिध्यजने कहा---भगवन् ! आप तो खयं ही देवकुमार हैं, अतः लोकबृत्तान्त और परमार्थवृत्तान्तके पूर्ण ज्ञाता हैं । मेरे विषयमें भी आप सब कुछ यथार्थ रूपसे जानते ही हैं, फिर, इसके अतिरिक्त मैं और क्या कहूँ।आर्य ! यद्यपि आप मुझे जानते हैं, फिर भी मैं आपसे अपना परिचय संक्षेपमें दे रहा हूँ, सनिये । में शिखिष्वज नामका राजा हूँ और अपने राज्यका परियाग करके यहाँ चला आया हूँ। मैं संसार-भयसे भीत हो गया हूँ, अतः इस वनमें निवास करता हूँ। तत्त्वज्ञ ! मझे सबसे बड़ा भय तो इस वातका है कि कहीं संसारमें मेरा पनर्जन्म न हो जाय । यद्यपि मैं दिग्दिगन्तोंमें भ्रमण कर रहा हूँ और कठोर तप भी कर रहा हूँ, तथापि मुझे अभी वास्तविक शान्ति प्राप्त नहीं हुई है, शास्त्रोक्त प्रक्रियाका समुचित रूपसे सम्पादन करनेपर भी मुझे दु:ख-पर-दु:ख ही मिळते जा रहे हैं और मेरे लिये अमृत भी विषवत् हो गया है। ( भगवन ! इसका क्या कारण है ?)

( देवपुत्रके रूपमें )चुडाला बोली-साधो ! पहले किसी समय मैंने अपने पितामह ब्रह्माजीसे ऐसा प्रश्न किया था- 'प्रमो ! ज्ञान और कर्म-इन दोनोंमें जो एकमात्र श्रेयस्कर हो, उसे मझे बतानेकी कृपा कीजिये।

तब वह्माजीनं कहा-वेटा ! ज्ञान और कर्ममें ज्ञान ही परम श्रेयस्कर है; क्योंकि उससे मळीमाँति कैवल्य-खरूप परमात्माका साक्षात् अनुभव हो जाता है; परंतु पुत्र ! जिन्हें ज्ञान-दृष्टिकी प्राप्ति नहीं हुई है, उनके लिये कर्म ही सबसे बढ़कर है; क्योंकि जिसके पास रेशमी साल नहीं है, वह क्या साधारण कम्बळको भी छोड़ देता है ! अज्ञानीके सभी कर्म सफल हैं अर्थात जन्म-मरणरूप फल प्रदान करते हैं; क्योंकि कर्मीकी सफळतामें प्रयोजक वासनाएँ उसमें बनी हुई हैं; परंतु जो ज्ञानसम्पन्न है, उसके सभी कर्म निप्फल हैं अर्थात् वे जन्म-मरणरूप फल नहीं देते; क्योंकि उसकी सारी वासनाएँ नष्ट हो चुकी हैं। जैसे ऋत-परिवर्तनके समय पहली ऋतुके गुणोंका आगामी ऋतुमें विनाश हो जाता है, उसी तरह वासनाका क्षय हो जानेपर कर्मफल भी नष्ट हो जाता है। वस्स ! वास्तवमें वासना कार्यवस्तु है ही नहीं, किंतु जैसे मरुखलमें असत्यरूपसे जल प्रतीत होता है, उसी प्रकार वह मूर्खताके कारण अज्ञानीमें अहंकार आदिका रूप धारण करके असत्यरूपसे प्रकट होती है। परंतु 'सर्व ब्रह्म—सब कुछ ब्रह्म ही हैं ऐसी भावना करनेसे जिसके अज्ञानका नारा हो गया है, उसके मनमें वासना उत्पन्न ही नहीं होती । ठीक उसी तरह, जैसे बुद्धिमान पुरुषको मरस्थलमें जळकी म्रान्ति नहीं होती । अपने भीतरसे वासनामात्रका प्रणीतया परित्याग कर देनेसे जीव जरा-मरणरहित एवं पुनर्जन्मशून्य परमपदको प्राप्त हो जाता है।

( देवपुत्रके रूपमें ) चूडाला कहती है—राजर्षे ! इस प्रकार जब वे ब्रह्मा शादि महापुरुष मी ज्ञानको ही परमोत्कृष्ट श्रेय बतलाते हैं, तब आप उस ज्ञानसे रहित क्यों हैं ! मूपाल ! 'इघर कमण्डल है, इघर दण्डकाष्ठ है, इघर दण्डकाष्ठ है, इघर कुशकी चटाई हैं'—ऐसे अनयोसि परिपूर्ण इस संसारमें क्यों सुख मान रहे हैं ! राजन् ! मैं कौन हूं ! यह जगत् कैसे उत्पन्न हुआ है और किस उपायसे

इसकी शान्ति होगी १—इन प्रश्नोपर किसल्विये आप विचार नहीं करते ? क्यों अज्ञानी बने बैठे हैं ? नरेश ! जो सगुण-निर्गुणरूप परमात्माके तत्त्वको जाननेवाले हैं, ऐसे महारमाओंके पास जाकर 'वन्धन कैसे हुआ और मोश्रका उपाय क्या है ?' यों प्रश्न करते हुए आप उनके चरणोंकी सेवा क्यों नहीं करते ? यहाँ पर्वतकी कन्दरामें बैठे इस कठोर तपस्यामें आप अपना जीवन क्यों विता रहे हैं ? जिस युक्तिसे संसार-बन्धनसे मुक्ति मिलती है, वह तो समतापूर्ण दिष्टवाले महात्माओंके पास जाकर उनसे पूलनेसे, उनकी सेवासे तथा उनके समागमसे ही उपलब्ध होती है।

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! उस देव-रूपिणी कान्ता चूडाळाने जब इस प्रकार ज्ञानोपदेश किया, तब राजा शिखिष्वजकी आँखोंसे अश्रुधारा बहने ळगी और वे इस प्रकार बोले !

शिखिष्यजने कहा—देवकुमार ! बहुत काल्के पश्चात् आज आपने मुझे प्रमुद्ध कर दिया । अहो ! इतने दिनोंतक साधु-समागमका परित्याग करके मैं जो वनमें निवास करता रहा, यह मेरी मूर्खताका परिचायक है । आप जो खयं ही यहाँ पवारकर मुझे ज्ञानोपदेश कर रहे हैं, इससे तो मैं समझता हूँ कि निश्चय ही मेरे सम्पूर्ण पापोंका विनाश हो गया । मुसुख ! अत्र आप ही मेरे गुरु हैं, आप ही मेरे पिता हैं और आप ही मेरे मित्र हैं । मैं आपका शिष्य हूँ और आपके चरणोंमें नतमस्तक हूँ, मुझपर इपा कीजिये । मगत्रन् ! जिसे आप सर्वोत्तम समझते हों और जिसे जान लेनेपर फिर शोक नहीं करना पड़ता तथा जिसको प्राप्त करके मैं मुक्त हो जाऊँगा, उस परम्रह्म-तत्त्वका मुझे शीम ही उपदेश दीजिये ।

(देवपुत्रके रूपमें) चूडाला बोली—राजर्षे! यदि आप मेरे क्वनोंको उपादेय मानते हों अर्थात् उन्हें सुननेकी श्रद्धा रखते हों तब तो मैं अपनी जानकारीके अनुसार उस ब्रह्मका उपदेश करूँगा, अन्यया कुछ भी नहीं कहूँगा; क्योंकि अश्रद्धालुके सामने कुछ कहना निरर्थक होता है। साथ ही जिसके वचनोंमें श्रोताकी श्रद्धा नहीं होती और जिससे कौत्ह्लसे प्रक्न किया जाना है, उस बक्ताके बचन निष्फळ हो जाते हैं।

शिक्षिध्वजने कहा—गुरुदेव ! मैं आपसे यह सत्य प्रतिज्ञा करता हूँ कि आप जो कुछ उपदेश देंगे, मैं उसे वेदके विधि-वाक्यकी माँति निश्चय ही तुरंत प्रहण कर छंगा। ( दंगपुत्रके रूपमें ) चूडाला योली—राजर्पे ! जैसे छोटा शिद्यु अपने पिताके यचनको विना ननु-नच किये प्रमाणवुद्धिसे स्वीकार कर लेता है, वैसे ही आप भी मेरे इन वचनोंको प्रहण कीजिये । राजन् ! सुनिये, में एक ऐसे मनोहर कथानकका वर्णन करूँगा, जो आपके चिग्त्रके सदश है । वह चिरकालके पश्चात् उन्नतिको प्राप्त होती हुई मन्दमित्योंकी बुद्धिको उद्गुद्ध करनेवाला है तथा उत्कृष्ट बुद्धिवालोंको शीव ही भवभयसे उद्धार करनेवाला है । (सर्ग ८७)

## चिरकालकी तपस्यासे बात हुई चिन्तामणिका त्याग करके मणिचुद्धिसे काँचको ग्रहण करनेकी कथा तथा विन्ध्यगिरिनिवासी हाथीका आख्यान

-CB2

( देवपुत्रके रूपमें ) चूडाला कहती है-राजन् ! एक श्रीसम्पन्न पुरुष था, जो कलाओंका ज्ञाता, अख-विद्यामें निपुण और व्यवहार करनेमें भी चतुर था । वह जिन-जिन कार्योंके करनेका संकल्प करता, उन्हें पूरा करके ही छोड़ता था। इतना होनेपर भी उसे परमपदका ज्ञान नहीं था । तब वह अनन्त प्रयत्नोंसे उपलब्ध होनेवाली चिन्तामणिकी प्राप्तिके लिये तपश्चर्यामें प्रवृत्त हुआ । उस दृढ़निश्चयी पुरुषके कुछ कालतक महान् प्रयत्न करनेपर चिन्तामणि प्रकट हुई । मला, उद्योगी पुरुषोंके लिये ऐसी कौन-सी वस्तु है जो सुलम नहीं हो सकती; क्योंकि यदि अर्किचन भी कप्टकी परवा न करके अपनी बुद्धिके सहारे कार्यमें प्रवृत्त होकर उद्यम करता है तो उसे भी उस कार्यको निर्विव्यताप्रवंक सम्पन्न करनेकी शक्ति प्राप्त हो जाती है। इस प्रकार उस उत्तम मणिराजके प्राप्त होनेपर वह यह निश्चय नहीं कर सका कि यह चिन्तामणि ही है। तब घोर दु:ख और परिश्रमसे उपलब्ध हुई उस चिन्तामणिकी उपेक्षा करके वह अपने विस्मययुक्त मनसे यों विचार करने लगा-- 'यह चिन्तामणि है या नहीं है; क्योंकि यदि चिन्तामणि होती तो यह मेरे सामने प्रत्यक्ष नहीं होती । मैं इसका स्पर्श करूँ या न करूँ; कहीं ऐसा न हो कि यह मेरे छूनेसे अदृश्य हो जाय । निश्चय ही इतने ही समयमें उस वास्तविक मणिराजकी प्राप्तिनहीं हो सकती; क्योंकि शाश्रोंका कथन है कि उसके लिये जीवनपर्यन्त प्रयत्न करना पड़ता है । मला, मेरी ऐसी उस्कृष्ट माग्य-सम्पत्ति कहाँ हो सकती है, जो इतने थोड़े काळमें सम्पूर्ण सिद्धियोंको प्रदान करनेवाली उस चिन्तामणिको में पा छूँ। मेरी तपस्या तो बहुत थोड़ी है। में साधुओंमें एक तुच्छ मनुष्य हूँ और दुर्भाग्यका एकमात्र पात्र हूँ । ऐसी स्थितिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । ऐसी स्थितिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । ऐसी स्थितिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थितिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ सेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ सेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ सेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ सेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ सेरे निकट कैसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिमें सिद्धियाँ सेरे निकट किसे आ सकती हैं । भेरी स्थानिम स्थानिस स्थ

इस प्रकार वह मूर्ख तर्क-वितर्कके हिंडोलेमें झूळता हुआ बहुत देरतक विचार करता रहा । अन्ततोगाया उसने उस मणिके ग्रहण करनेका विचार छोड़ दिया; क्योंकि मूर्खताके कारण उसकी बुद्धि मूढ़ हो गयी थी । ऐसा नियम भी है कि जो बस्तु जिसे जिस समय (प्रारव्यके कारण) प्रास्वय नहीं होती, वह उसे उस समय पा नहीं सकता । देखों न, उस दुर्बुद्धिने प्राप्त हुई चिन्तामणिकी भी उपेक्षा कर दी । इस प्रकार जब वह तर्क-वितर्क करता ही रह गया, तब वह मणि उड़कर बहाँसे अहश्य हो गयी; क्योंकि

अबहेलना करनेवालेको सिद्धियाँ उसी प्रकार छोड़ देती हैं, जैसे धनुषसे छोड़ा हुआ बाण प्रत्यक्षाका परित्याग कर देता है । सिद्धियाँ जब आती हैं, तब वे सभी अभीष्ट पदार्थोंको देती रहती हैं, परंतु अबहेलना करनेपर जब वे बापस जाने लगती हैं, उस समय वे उस पुरुषकी बुद्धिका विनाइ। कर डालती हैं।

इस प्रकार उस चिन्तामणिके अदृश्य हो जानेपर वह पुनः उस उत्तम रत्नकी प्राप्तिके लिये यत-पूर्वक चेष्टा करने लगा; क्योंकि अटल निश्चयवाले मनुप्य अपने कार्यसे उद्विप्न नहीं होते । कुछ समयके वाद उसे अत्यन्त कान्तिमान् एक काँचका टुकड़ा दिखायी पड़ा। फिर तो, जैसे मोहग्रस्त अज्ञानी पुरुष मिट्टीको सुवर्ण समझने लगता है, उसी प्रकार उस मूर्खने 'यही चिन्तामणि हैं यों निश्चय करके उसकी उपादेयता स्तीकार कर ली। उस काँचकी मणिको लेकर उसने सोचा कि अब तो इस चिन्तामणिके प्रभावसे मझे सारी अभीष्ट वस्तुएँ अनायास ही मिळ जायँगी, फिर इन धन-सम्पत्तियोंको लेकर क्या करना है-ऐसा विचारकर उसने अपनी पहली सम्पत्तिका त्याग कर दिया । उसे विश्वास हो गया कि 'अब तो घरसे दूर जाकर इच्छानुसार सम्पत्ति-सम्पन्न होकर मैं सुखपूर्वक जीवन-यापन करूँगा'----ऐसी धारणा करके वह मूर्ख निर्जन काननमें चला गया। वहाँ पहुँचनेपर, उसे उस काँच-खण्डसे कुछ मिलना-जुलना तो था ही नहीं, वह भारी विपत्तिमें फँस गया । मूर्खताके कारण जैसे दुःख मनुष्यके सामने आते हैं, वैसे दु:ख तो भीषण आपत्तियोंमें फँसनेपर, बुढ़ापेसे तथा मृत्युसे भी नहीं प्राप्त होते । अतः एकमात्र मूर्खता ही सम्पूर्ण दुःखोंकी प्राप्तिमें कारण है।

भूपाल ! अत्र यह दूसरा मनोहर उपाख्यान सुनो । साधो ! यह आपके वृत्तान्तके ही अनुरूप है और बुद्धिको परमोत्कृष्ट ज्ञान प्रदान करनेवाल्य है । राजन् ! विन्य्यगिरिके किसी वनमें एक हाथी रहता था, जो

वड़े-वड़े यूयपतियोंके यूयका भी अधिपति था । उसके दोनों ढाँत बहुत सफेद और लंबे थे तथा बज़की ञ्चालाके समान चमकीले एवं तीक्ण थे। एक वार एक महावतने उसे चारों ओरसे छोहेकी श्रृङ्खलासे जकड़कर वैसे ही बाँध दिया, जैसे मुनिवर अगस्त्यने विन्ध्याचलको और उपेन्द्रने असुरराज विलक्ती वाँघ दिया था। बँघा तो वह था ही, ऊपरसे उसके गण्डस्थलींपर शखोंकी मार भी पड़ रही थी, जिससे वह घैर्यशाली गजराज भीपण यन्त्रणा भोग रहा था । उसे बड़ी पीड़ा हो रही थी । इस प्रकार लोहेकी जंजीरमें वैंघे हुए उस गजराजको जब तीन दिन बीत गये, तब उसे बड़ा खेद हुआ और उस वन्यनको तोड़ डालनेके लिये तैयार होकर उसने चिग्धाइना शुरू किया। फिर तो चार ही घडीमें घोर प्रयास करके उस हाथीने अपने दोनों दाँतोंसे बन्धनको छिन्न-भिन्न कर दिया । उसका शत्रु महावत दूरसे ही उसकी बन्धन-छेदन-क्रियाको देख रहा था। जब उस हाथीका बन्धन ट्रंट गया, तब वह महावत पहले एक ताड्वक्षपर चढ़कर वहाँसे अंकराद्वारा उस हाथीको वशमें करनेके लिये उसके सिरको लक्ष्य करके कृद पड़ा; परंत उसके पैर हाथीके सिरपर नहीं पहुँच सके, जिससे वह घबराकर भूमिपर गिर पडा ।

राजरें ! तिर्यग्-योनियं भी प्रकाशमान एवं विशुद्ध
गुणोंसे युक्त साधु-खमावशाले जीव देखे जाते हैं,
इसीलिये अपने शतुभूत महावतको सामने गिरा हुआ
देखकर उस गजराजके हृदयमें करुणा उरवन्न हो गयी ।
वह सोचने लगा—'यदि मैं इस गिरे हुएको पैरोंसे
कुचल दूँ तो इससे मेरा कौन-सा पुरुषार्थ सिद्ध होगा।'
यों विचारकर हाथीने अपने शतुभूत उस महावतके
प्राण नहीं लिये । जब वह हाथी वहाँसे जंगलकी ओर
चला गया, तब महावत उठ बैठा । उसका शरीर और
बुद्धि—दोनों खस्थ थे । हाथीके जानेके साथ-ही-साथ

उसकी व्यथा भी दूर हो गयी । इतने ऊँचे ताइन्रृक्षकी चोटीसे गिरनेपर भी उसका अङ्ग-भङ्ग नहीं हुआ था । वह पैदल चलनेमें बड़ा उत्साही था । इस प्रकार जब उस हाथीके शत्रु महावतका प्रयोजन सिद्ध नहीं हुआ और हाथी उसके हाथसे निकल गया, तब उसे महान् दुःख हुआ । वह पुनः यत्नपूर्वक बनमें श्राड्योंमें लिपे हुए उस हाथीकी खोज करने लगा । चिरकालके पश्चात् इसे बही गजराज मिला, जो एक जंगलमें नृक्षके नीचे बैठकर विश्राम कर रहा था । तब उस धूर्त महावतने, जहाँ वह हाथी बैठा था, उसके समीप ही हाथीके फँसाने योग्य एक गोलाकार गड़हा खोदकर तैयार किया और अपरसे उसे कोमल लताओंसे दक दिया।

कुछ ही दिनोंके बाद जब वह हाथी वनमें विहार कर रहा था कि यकायक उसी गड्ढेमें जा गिरा। तव उस महावतने गड्ढेमें गिरे हुए उस हाथीको पुनः सुटहरूपसे बाँध दिया, जो आज भी भूगर्भमें पड़ा दुःख

भोग रहा है। यदि वह हाथी अपने सामने गिरे हुए शतुको पहले ही मार डाले होता तो आज उसे शत्र-द्वारा गर्तबन्धनरूप दु:खकी प्राप्ति नहीं हुई होती। जो मनुष्य मूर्खतावश वर्तमान क्रियाओंद्वारा आगामी कालका शोधन नहीं कर लेता, वह विन्ध्यगिरिनिवासी गजराजकी माँति ही दु:खका भागी होता है । वह हाथी 'मैं शृङ्खलाबन्धनसे मुक्त हो गया हूँ' इतने मात्रसे ही संतुष्ट हो गया; परंतु दूर चले जानेपर भी वह पुन: अज्ञानवरा बन्धनमें पड़ गया । भला, मूर्खता कहाँ नहीं वाधा पहुँचाती अर्थात् सर्वत्र वाधा देती ही है। महात्मन् ! 'वद्भ हुआ भी मैं बन्धनरहित हूँ' इस प्रकारकी चित्तगत मूर्खताको ही परम बन्धन समझना चाहिये। अतः उससे छटकारा पानेके लिये परमात्माके संकल्पसे उत्पन्न सम्पूर्ण त्रिलोकीको परमात्माका खरूप समझना चाहिये। जिसे इस प्रकारका ज्ञान नहीं है और जो मूर्खतामें स्थित है, उसके लिये वह खयं ही सहसा समस्त बन्धनोंका कारण वन जाता है । (सर्ग ८८-८९)

#### कुम्भद्वारा चिन्तामणि और काँचके आख्यानके तथा विन्ध्यगिरिनियासी हाथीके उपाख्यानके रहस्यका वर्णन

राजा शिलिध्वजने कहा—देवपुत्र ! आपने चिन्ता-मणिकी प्राप्ति तथा विन्ध्यगिरिनिवासी गजराजके वन्धन आदिका जो कथाप्रसङ्ग मुझे मुनाया है, उसका अव स्पष्टीकरण कीजिये।

(देवपुत्रके रूपमें ) चूडाला वोली—राजन् ! मैंने आपको जो विचित्र कथा सुनायी थी, उसका रहस्य भी सुनिये । महीपते ! उसमें जो वह शाखार्थकुराल किंतु तत्वज्ञानमें मूर्ख चिन्तामणिका साधक वतलाया गया है, वह तो आप ही हैं । साधो ! अकृत्रिम सर्वस्व-त्यागको चिन्तामणि समिक्षये, जो सम्पूर्ण दुःखोंका अन्त करनेवाली है । शुद्ध बुद्धिपूर्वक आप उसीका साधन कर रहे हैं । किंतु निष्पाप राजन् ! बास्तविक शुद्ध सर्व-

त्यागसे ही सब कुछ प्राप्त किया जा सकता है, कृत्रिम त्यागसे नहीं । यद्यपि आपने जी-पुत्र, धन-दौळत और बन्धु-वान्ध्रत्रोसिहित सम्पूर्ण राज्यका परित्याग कर दिया है और अपने देशसे बहुत दूर आकर इस आश्रममें अपना निवास आन वनाया है तथापि आपके इस सर्वस्व-त्यागमें अभी अहंकारका त्याग शेष रह गया है। अभी आपके मनमें ऐसी धारणा वनी हुई है कि यह सर्वस्व-त्याग वह महान् अम्युद्धयशाळी परमानन्द नहीं है । वह तो इससे भी उत्कृष्ट कोई दूसरी महान् वस्तु है, जो चिरकाळ्की साधनासे उपक्रक्य होती है । ऐसी चिन्ता करनेसे धीरे-धीरे जब आपके संकल्प-प्रहणमें पर्याप्त हिंदु हो गयी, तब वह त्याग कहीं अन्यत्र चळा

गया। जैसे वायुके स्पन्दनसे युक्त बुक्कता निश्चल रहना असम्भन है, वैसे ही जो बोड़ी-सी भी चिन्ता-को अपने हृदयमें स्थान देता है, उसका त्याग कैसे सिद्ध हो सकता है ?

राजन ! चिन्ता ही चित्त कहलाती है । संकल्प तो उस चित्तका दूसरा नाम है । मला, उस चिन्ताके स्फ़रित रहते हुए वस्तुत: चित्तका त्याग कैसे सम्भव है ? साधिशरोमणे ! क्षणभरमें ही त्रिळोकीके आधार-भूत चित्तके चिन्ताग्रस्त हो जानेपर निरञ्जन सर्वत्यागकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? आपका प्राप्त किया हुआ चिन्ता-मणिरूप त्याग, अवहेलना कर देनेसे आपकी सारी उत्क्रष्ट निश्चिन्तताको लेकर चळा गया । कमळलोचन ! इस प्रकार सर्वत्यागरूपी चिन्तामणिके चले जानेपर आपने अपने संकल्परूपी नेत्रोंसे देखकर तपरूपी काँचको ही चिन्तामणि समझ लिया। जैसे दृष्टिश्रम हो जानेपर जलमें प्रतिबिम्बित चन्द्रमामें वास्तविक चन्द्रमाकी भावना हो जाती है, वैसे ही आपने इस दु:खभूत तपस्यामें ही दढ़ प्राह्मभावना कर ली है। पहले तो आपने मनको वासनाशून्य करके अनासक्त भावसे सर्वत्यागका उपक्रम किया और पीछे वासनायक्त होकर अनन्त तपस्याकी किया स्वीकार कर ली। इस क्रियामें तो दु:ख-ही-दु:ख है। साधो ! अव तो आप वर्धमान दु:खोंसे परिपूर्ण राज्यरूपी फंदेसे निकलकर वनवास नामक एक दूसरे सुदढ़ वन्धनसे बँध गये हैं। इस समय आपको शीत, वात और आतप आदिकी चिन्ता पहलेसे दुगुनी हो गयी है। मैं तो यह समज़ता हूँ कि वनवासके गुण-दोषकी जानकारी न रखनेवालोंके लिये वनवास बन्धनसे भी अधिक कष्टप्रद हो जाता है। आपको मिला तो है काँचका टुकड़ा, परंतु आप समझ रहे हैं कि मुझे चिन्तामणि मिल गयी। कमललोचन नरेश ! इस प्रकार मैंने मणि-प्राप्तिके प्रयत्नकी कथाके सदृश आपके चरित्रकों सम्यक्रूपसे आपके सामने

प्रकट कर दिया। अब आप खयं ही अपनी बुद्धिसे उस निर्मल बोध्य बस्तुका विचार कीजिये तथा सर्व-त्याग और तपस्या—इन दोनोंमें आपको जो उत्तम प्रतीत हो, उसे हृदयमें धारण करके परिपक्ष बनाइये।

राजसिंह ! अव आप पूर्ण तत्त्वबोधके लिये विन्ध्य-गिरि-निवासी गजेन्द्रके वृत्तान्तकी व्याख्या सुनिये । वह वड़ी ही आश्चर्यजनक हैं । मैंने विनध्याचलके वनमें निवास करनेवाले जिस हाथीका वर्णन किया था. वही इस भूमिपर आप हैं। उसके जो दो स्वेतवर्णके दाँत थे, वे ही आपके वैराग्य और विवेक हैं। हाशीको आक्रान्त करनेमें तत्पर जो वह महावत था, वह आपका अज्ञान है, जो आपको दुःख दे रहा है। राजन्! जैसे अत्यन्त वलशाली हाथीको निर्वल महावत दु:ख दे रहा था, उसी प्रकार, यद्यपि आप अत्यन्त शक्ति-सम्पन्न हैं, तथापि मूर्खतारूपी दुर्बल महावत आपको एक दु:खसे दूसरे दु:खमें तथा एक भयसे दूसरे भयमें पहुँचा रहा है। जिस वज्र-सदृश सुदृढ़ छोह-शृंखलासे वह हाथी बाँधा गया था, वह शृंखला आपका आशापाश है, जिससे आप सिरसे पैरतक बँधे हैं। राजर्षे ! आशा लोहकी जंजीरसे भी बढ़कर भयंकर, विशाल और स़दृढ़ होती है; क्योंकि लोह तो काल पाकर पुराना होनेपर नष्ट भी हो जाता है, परंतु आशा-तृष्णा तो दिनोंदिन बढ़ती ही चली जाती है। वहाँ पास ही छिपकर बैठा हुआ जो रात्र महावत उस हाथीकी ओर देख रहा था, वह महावत आपका अज्ञान \* है, जो एकाकी वँघे हुए आपकी ओर कीडाके लिये आँख लगाये हुए है। साधो ! हाथीने जो शत्रद्वारा किये गये शृंखला-बन्धनको तोड डाला था, वह आपके मोग एवं अकण्टक राज्यके त्यागके समान है: क्योंकि शख और शृंखलाबन्धनका तोड़ डालना तो कदाचित आसान भी हो सकता है, किंतु मनसे भोगोंकी आशाका निवारण

यह अज्ञानमें चेतनत्वका आरोप करके कहा गया है ।

करना अत्यन्त दुष्कर है । जैसे हाथीद्वारा वन्त्रन तोड़ दिये जानेपर महाजत ऊपरसे गिर पड़ा था, उसी तरह आपके राज्यका परियाग कर देनेपर अज्ञानका पन हो गया था । जिस समय आप वनके लिये प्रस्थित हुए थे, उसी समय आपने अज्ञानको क्षत-विश्वत कर दिया था, परंतु वायल होकर सामने पड़े हुए उसका मनस्यागरूपी महान् खड़हारा वध नहीं किया । यहीं कारण है कि वह पुनः उठ खड़ा हुआ और आपके द्वारा की गयी अपनी पराजयका स्मरण करके उसने आपको इस तपःप्रपञ्चरूपी भीषण गहेमें ढकेल दिया ! यि आपने राज्य-याग करते समय ही वैसी दुरवस्थामें पड़े हुए अज्ञानका वध कर दिया होता तो वह उसी समय नष्ट हो गया होता, फिर वह आपको तपक्सी गर्तमें नहीं

गिरा पाता । राजन् ! हाथीके वेरी उस महावतने जो गोलाकार गहेका निर्माण किया था, वह आपके अज्ञानने तपम्पी सम्पूर्ण दु:खोंका गर्त वनाकर आपको समर्पित किया है । वह गड्ढा जो कोमल लताओंसे आच्छादित किया गया था, वह आपका तपोदु:ख ही खल्प गुणों तथा सज्जनोंके समागमसे आहत है । नरेश ! इस प्रकार आज मी आप इस अत्यन्त भयंकर तथा दु:ख-दायक तपरूपी गर्तमें वेंचे हुए पड़े हैं । भूपाल ! आप गज हैं, आशाएँ जंजीर हैं, अज्ञान शतुभूत महावत है, उम्र तपस्याका आग्रह ही गर्त है, भूतल विन्व्यगिरि है । इस प्रकार मेंने आपका हत्तान्त हाथीके उपाख्यानद्वारा कह सुनाया, अव आप जैसा करना उचित समझें, वैमा ही कीजिये । (सर्ग ९०-९१)

#### क्रम्भकी वातें सुनकर सर्वत्यागके लिये उद्यत हुए राजा शिखिष्यजद्वारा अपनी सारी उपयोगी वस्तुओंका अग्निमें झोंकना, पुनः देहत्यागके लिये उद्यत हुए राजाको क्रम्भद्वारा चित्त-त्यागका उपदेश

( देवपुत्रके रूपमें ) चूडालाने कहा—राजर्षे ! चूडाला बड़ी नीतिनिपुण तथा ज्ञेय वस्तुके ज्ञानसे सम्पन्न हैं, उसने उस समय जिस ज्ञानका उपदेश दिया था, उसे आपने क्यों नहीं खीकार किया ? वह तस्त्रज्ञानियोंमें सर्वश्रेष्ठ है तथा जो कुल कहती और करती है, वह सब सत्य ही होता है; अतः आपको उसके कथनका आदर-पूर्वक पालन करना उचित था। नरेखर ! यदि आपने चूडालाके वचनका आदर नहीं किया तो सर्वत्यागका ही पूर्णरूपसे आश्रय क्यों नहीं लिया ?

राजा ज़िसिन्त्रज चोले—प्रियतर ! मैंने राज्य छोड़ा, घर छोड़ा, धन-भान्यसम्पन्न देश छोड़ा, पत्नी भी त्याग दी; फिर भी आप कहते हैं सर्वत्याग क्यों नहीं किया— इसका क्या कारण है ?

(देवपुत्रके रूपमें ) चूडालाने कहा—राजन्!

धन, बी, गृह, राज्य, भूनि, छत्र और वन्धु-बान्धव—ये सव आपके तो हैं नहीं; फिर आपका सर्वस्थाग हुआ कैसे १ आपका जो सबसे उत्तन भाग है, उसका त्याग तो अभी हुआ ही नहीं । उसका पूर्णरूपसे परियाग कर देनेपर ही आप सर्वस्थागी शोकरहित हो सकेंगे।

राजा शिक्षिथ्वज बोले—देव ! अच्छा, यदि आप ऐसा मानते हैं कि यह सारा राजपाट मेरा नहीं है तो पर्वत, द्वश्न और ल्याओंसे परिपूर्ण यह सम्पूर्ण वन तो मेरा है न १ मैं इसीका परित्याग कर रहा हूँ ।

कुम्मने कहा—राजन् ! यह पर्वतका तट, वन, गर्त, जळ और बृक्षके नीचेकी भूमि—ये सब आपके तो हैं नहीं; फिर आपका सर्वत्याग कैंसे सम्पन्न हुआ ! आपका जो सबसे उत्तम भाग है, वह तो अभी बिना त्यागा हुआ ही पड़ा है । उसका धूर्णरूपसे त्याग कर देनेपर ही आप परम अशोक-पदको प्राप्त कर सकेंगे ।

शिक्षिष्य बोले—अच्छा, यदि ये वन आदि सारी वस्तुएँ मेरी नहीं हैं तो बावली और चबूतरा आदिसे युक्त यह मेरा आश्रम ही मेरा सर्वल हैं। मैं इसका अभी त्याग किये देता हूँ।

कुम्मने कहा—राजन् ! ये जो वृक्ष,वाबली (जलाशय), चबूतरा, गुल्म, आश्रम और लताओंकी पंक्तियाँ हैं, इनमेंसे कुछ मी आपका नहीं है; फिर आपका सर्वत्याग कैसे सिद्ध हुंआ ? अमी तो आपका सबसे उत्तम माग पड़ा ही है, आपने उसका त्याग किया ही नहीं । उसका पूर्णरूपसे त्याग कर देनेपर ही आपको उत्कृष्ट अशोक-पद मिल सकेगा ।

शिलिध्यम बोले—जीक है, यदि ये सारी वस्तुएँ मेरी नहीं हैं तो ये पात्र आदि तथा मृगचर्म, दीवाल और कुटीर आदि ही मेरे सर्वस्व हैं। मैं इन्हींको छोड़ रहा हूँ।

श्रीविसप्टजी कहते हैं—रशुनन्दन ! ऐसा कहकर राजा शिखिष्वजने भाण्ड आदि उन समस्त सामप्रियोंको आश्रमसे निकाल्कर एक जगह स्थापित किया, फिर सूखी लक्षियाँ इक्डी करके अग्नि प्रज्वित्त की और उन सभी कर्सुओंको उस आगमें डाल्कर वे पुनः अपने आसनपर बैठ गये। तत्पश्चात् उन्होंने अक्षमाला तथा मृगचर्मको भी उसी आगमें शोंक दिया और कमञ्चल एक श्रोत्रिय ब्राह्मणको दे दिया; क्योंकि ऐसा नियम है कि अपनी जो उत्तम बस्तु हो, उसे या तो किसी महास्माको दे दे अथवा अग्निमें जला दे। फिर राजाने अपनी कोमल चटाईको भी चित्तनुद्धि तथा चेतन ब्रह्ममें विश्राम-प्राप्तिके लिये उसी धधकती आगमें फेंक दिया। फिर कुम्मको सम्बोधित करके वे बोले—'कुम्म ! जो वस्तु त्याज्य है, उसे सदा शीव-से-शीव त्यांन देना चाहिये। साघो ! मैं निष्क्रिय होनेके लिये अपनी किसोपयोगी सारी वस्तुओंका

त्याग कर रहा हूँ; क्योंकि अयोग्य वस्तुको कौन ढोता फिरे।

श्रीविस्प्रजी कहते हैं— स्वत्र ! तदनन्तर राजा शिखिष्वजने अपनी सूखी फूसकी कुटियाको, जो अपने अज्ञानी मनके मिथ्याभूत संकल्पद्वारा कित्पत थी, जलाकर मस्म कर दिया । उन मौनी राजाकी बुद्धि समतायुक्त हो गयी थी और मन उद्देगरिहत हो गया था, अतः उन्होंने वहाँ जो कुछ भी सामग्री शेष रह गयी थी, उस सक्को क्रमशः जला दिया । यहाँतक कि उन्होंने प्रसन्ततापूर्वक अपनी लँगोटी और मोजनपात्र तथा मोजन आदिको भी फूँक दिया । जन सूखी लक्कड़ीके साथ-साथ वे वर्तन आदि सारे पदार्थ आगमें जल रहे थे, उस समय जिनका देहमात्र शेष रह गया था वे राजा शिखिष्यज रागरिहत हो प्रसन्ततापूर्वक बोले ।

शिखिध्वजने कहा --- देत्रकुमार ! आश्चर्य है. चिर-कालके पश्चात् आपने अपने ज्ञानोपदेशद्वारा मुझे प्रबुद्ध कर दिया, जिससे अब मैं वस्त-विषयक वासनाका परित्याग करके सर्वत्यागी होकर स्थित हूँ तथा केवल, शुद्ध, सुखसे सम्पन्न और ज्ञानवान हो गया हूँ । जिसमें ममता-संकल्पप्रयुक्त संप्रहक्तम वर्तमान है, ऐसी यह सामग्री किस कामकी । अब तो नाना प्रकारके बन्धनोंके हेतुभूत विषय ज्यों-ज्यों प्रक्षीण होते जा रहे हैं, त्यों-त्यों मेरा मन परमानन्दमें निमग्न होता जा रहा है। मुझे शान्ति मिल रही है। मैं परमानन्दस्वरूपको प्राप्त हो रहा हूँ और विजयी हो रहा हूँ; अत: अब मैं पूर्ण सुखी हूँ । मेरे सम्पूर्ण बन्धन नष्ट हो गये; क्योंकि मैंने सर्व-त्याग कर दिया । देवपुत्र ! महान् त्याग करनेके कारण अत्र दिशाएँ ही मेरे लिये वस्न हैं और दिशाएँ ही मेरे लिये घर हैं। यहाँतक कि मैं खयं ही दिशाओं के समान स्थित हूँ । अब बताइये और क्या शेष रह गया है 2

कुम्भने कहा—महाराज शिखिष्यज ! अभी भी आपने सभी वस्तुओंका पूर्णतया त्याग नहीं किया है, अतः सर्वय्यागजन्य परमानन्द्रकी प्राप्तिका न्यर्य ही अभिनय मत कीजिये। अपने सर्वोत्तम भागका तो अभी आपने त्याग किया ही नहीं, जिसके पूर्णतः त्याग करनेसे ही आपको परम अशोक-पदकी प्राप्ति हो सकेगी।

शिखिष्णज बोले—देशतासम ! अत्र तो सर्वत्यागमें मेरा यह शरीर, जो रक्त-मांसमय तथा इन्द्रियसे युक्त है, शेष रह गया है; इसलिये अत्र मैं पुनः उठकर विना किसी विन्न-बाधाके इस शरीरको गहुमें गिराकर विनष्ट कर दूँगा और सर्वत्यागी हो जाऊँगा ।



कुम्मने कहा—राजन् ! इस वेचारे निरपराध शरीरको आप क्यों महान् गर्तमें गिराना चाहते हैं ! आप तो उस अज्ञानी बेलके सदश प्रतीत होते हैं, जो कुपित होनेपर अपने बळड़ेको ही मारता है। यह वेचारा शरीर तो जड, तुन्छ और मुकारमा है। सदा ध्यानस्थ-सा बना रहता है। इसने आपका कोई अपराध भी नहीं किया है, अतः व्यर्थ ही आप इसका त्याग मत कीजिये। जैसे बायुद्वारा

स्पन्दन (फलादिका पतन) होनेपर फलवान् वृक्षका कोई अपराध नहीं माना जाता, उसी प्रकार सुख-द:ख आदिका अनुभव-स्थान होनेमात्रसे शरीरको अपराधी नहीं कहा जा सकता। स्पन्दनशील वायु ही बलपूर्वक फल, पछ्य और पुष्पोंको गिराती है, फिर बेचारे साध्स्वभाव वृक्षका क्या अपराध ? इसी प्रकार साध शरीरने साध आत्माका कौन-सा अपराध किया है ? कमळ्ळोचन ! साथ ही, शरीरका त्याग कर देनेपर भी आपका सर्वत्याग निष्पन्न तो होगा नहीं; फिर व्यर्थ ही आप इस निरपराध शरीरको गड्टेमें क्यों फेंक रहे हैं ? देहका त्याग कर देनेपर सर्वत्याग सिद्ध नहीं होता । जैसे उन्मत्त गजराज बक्षको तहस-नहस कर देता है, उसी तरह जिसके द्वारा यह शरीर क्षुब्ध हो उठता है, उस पापात्माका यदि आप पूर्णतया त्याग करते हैं तभी आप महान् त्यागी हैं। भुपते ! उस पापात्माका परित्याग कर देनेपर देहादि समस्त पदार्थींका अपने-आप त्याग हो जाता है। यदि उसका त्याग नहीं हुआ तो गर्तमें गिरकर नष्ट हुआ भी शरीर उस पापात्मासे बारंबार उत्पन्न होता रहेगा।

शिखिष्यत्र बोले—सौन्दर्यशाली देव ! इस शरीरका संचालन करनेवाला वह पापात्मा कौन है ? जन्मादि कर्मोंका बीज क्या है और किसका त्याग कर देनेपर सर्वत्याग सम्पन्न होता है ?

कुम्मने कहा—साधुखभाव नरेश ! शरीर अथवा राज्यका त्याग कर देनेसे तथा कुटिया जलाकर भस्म कर देनेसे सर्वत्याग सम्पन्न नहीं होता, वह तो सर्वात्मक एवं सर्वव्यापी संकल्पद्वारा सबके एकमात्र कारणभूत सर्वात्माका परित्याग कर देनेपर ही निष्पन्न होगा ।

शिक्षित्रज बोले—समस्त तत्त्वज्ञानियों में श्रेष्ठ कुम्भ! अच्छा यह वतलाइये आपने जिस सर्वथा एवं सर्वदा त्यागने योग्य, सर्वगत एवं सर्वान्यक वस्तुका नाम लिया है, वह सर्वात्मा किसे कहते हैं ?

कुम्भने कहा-नरेश्वर ! आप चित्तको ही भ्रम,

चित्तको ही पापात्मा पुरुष और चित्तको ही जगजाल समित्रिये । यह चित्त ही 'सर्व'---सर्वात्मा कहलाता है । महीपाल ! जैसे वृक्षका बीज वृक्ष ही होता है, उसी तरह मन ही राज्य, देह और आश्रम आदि समस्त वस्तुओंका बीज है । अतः सबके बीजभूत उस मनका परित्याग कर देनेपर सबका त्याग खतः ही सिद्ध हो जाता है । भूपते ! उस मनके त्याग-अत्यागपर ही सर्वत्यागका होना-न-होना निभार करता है । राजन ! ये राज्य अथवा कानन आदि सभी वस्तुएँ चित्तयुक्त अर्थात् चित्तके साथ सम्बन्ध रखनेवाले पुरुषके लिये केवल दु:खरूप हैं और जिसका चित्तके साथ सम्बन्धविच्छेद हो गया है, उसके लिये ये ही परम सखस्वरूप हैं । जैसे बीज समय पाकर ब्रुक्षरूपमें परिणत हो जाता है, वैसे ही यह चित्त ही जगत एवं देहादि आकार धारण करके सबमें व्याप्त हो रहा है। जैसे वायसे वृक्ष, भूकम्पसे पर्वत और संचालित होती है, उसी लोहारसे धोंकनी प्रकार इस शरीरका संचालक चित्त है। राजन्! इस चित्तको आप समस्त प्राणियोंके उपभोगोंका, जरा-मरण और जन्म आदि देहधर्मींका तथा महामुनियोंके धर्मींका अट्टट खजाना ही समझिये। चित्त ही अपने संकल्पद्वारा जगत तथा देहादि विविध आकार धारण करके सबमें व्याप्त हो रहा है। महीपते ! इस प्रकार चित्त ही सब कुछ बनता है; अत: उसका त्याग हो जानेपर सारी आधि-व्याधियोंकी सींमाका विनाश करनेवाला सर्वत्याग अपने-आप ही सिद्ध हो जाता है। त्यागके तत्त्ववेत्ताओं में श्रेष्ठ राजन ! चित्तत्यागको ही सर्वत्याग कहा जाता है। महाबाहो ! उसके सिद्ध हो जानेपर विज्ञानानन्दधन सत्य वस्तुका अनुभव अपने-आप ही अवस्य हो जाता है । चित्तका अभाव हो जानेपर द्वैत-अद्वैत आदि सभी भावनाओंका सर्वथा विनाश हो जाता है और एकमात्र शान्त, निर्मल, अनामय परमपद ही शेप रह नाता है।

चित्तको इस संसाररूपी धानका खेत कहा जाता है। जैसे जल ही तरङ्गरूपसे दीख पड़ता है, बैसे विचित्र चेष्टाओंबाळा चित्त ही अपने संकल्पसे भाव और अभावका आकार धारण करनेवाळे पदार्थोंके रूपसे परिणत होता है। भूपते! चित्तविनाशरूपी सर्वत्यागसे सर्वदा सभी वस्तुएँ वैसे ही सुळम हो जाती हैं, जैसे साम्राज्यकी प्राप्तिसे सांसारिक पदार्थोंका समस्त अभाव मिट जाता है। जैसे राज्यादि समस्त वस्तुओंका त्याग कर देनेपर अकेळे आप अवशेष रह गये हैं, वैसे ही सर्वत्याग कर देनेपर एकमात्र विज्ञानात्मा ही अवशिष्ट रह जाता है।

राजन् ! सर्वत्यागरूपी रसका आखादन कर लेनेपर जरा-मरण आदि कोई भी भय पुरुषको बाधा नहीं पहुँचा सकता । निर्मल कान्तिवाले महत्त्वकी प्राप्तिका कारण भी सर्वत्याग ही है। अब आप सर्वत्याग करनेके लिये प्रस्तुत हो गये हैं, इसीसे आपको बृहत्तम बुद्धिस्थरता प्राप्त हो रही है । नरेश्वर ! सर्वत्याग परमानन्दखरूप है । इसके अतिरिक्त अन्य सब अत्यन्त भीषण दु:खरूप है----यों विचारपूर्वक स्वीकार करके जैसा आप चाहते हों. उसीके अनुसार आचरण कीजिये । सर्वत्याग करनेवाले पुरुषके पास प्रारब्धानुसार सभी वस्तुएँ अपने-आप उपस्थित होती हैं । सर्वत्यागके अंदर आत्मप्रसादक ज्ञान वर्तमान रहता है। महाराज ! सर्वत्याग सारी सम्पत्तियोंका आश्रयस्थान है, इसीलिये जो कुछ भी प्रहण नहीं करता, उसे सब कुछ दिया जाता है। भूपते! सर्वत्याग करके आप शान्त, खस्य, आकाशके समान निर्मल एवं सौम्य आदि जिस रूपमें होना चाहते हैं, उस रूपमें हो जाइये । महीपाल ! पहले आप सारी वस्तओंका परियाग कर दीजिये । तदनन्तर जिस मनसे उनका त्याग किया है. उस मनका भी लय कीजिये: फिर त्याग-अभिमानरूपी मलसे भी रहित होकर जीवन्मक्तस्वक्रप हो जाइये। ( सर्ग ९२-९३ )

## चित्तरूपी बृक्षको मृत्स्महित उम्बाड फॅंकनेका उपाय और अविद्यारूप कारणके अभावसे देह आदि कार्यके अभावका वर्णन

श्रीयसिप्टजी कहते हैं—श्रीराम ! इस प्रकार चित्तके पित्यागका उपाय कुम्म ऋषिके वतळानेपर अपने अन्तःकरणमें वार-वार विचार करते हुए वे सौम्य राजा विखियज यह वचन वेले ।

राजा शिखिष्यजने कहा — मुने ! जाल जैसे व्याकुल महल्टीको पकड़ लेता है, वैसे ही इस चित्तको पकड़ लेता है, परंतु इसका त्याग मैं नहीं जानता । भगवन् ! सबसे पहले तो आप मुझे चित्तका क्या खरूप है, यह ठीक-ठीक कहिये । इसके बाद प्रमो ! चित्तको परित्यागकी यथावत् विधि बतलाइये ।

कुम्भ योले—महाराज ! वासनाको ही चित्तका खरूप समिक्षये । उसका त्याग अत्यन्त सुगम और सुखसाध्य है । राज्यकी अपेक्षा उस त्यागमें अधिक आनन्द है और पुष्पकी अपेक्षा वह अधिक सुन्दर है । मूर्खके लिये तो चित्तका परित्याग करना उतना ही दु:साध्य है, जितना कि पामरके लिये साम्राज्य प्राप्त करना ।

राजा शिक्षिष्यजने कहा— मुने ! आपके क्वनसे चित्तका खरूप वासनामय है, यह तो जानता हूँ, परंतु उसका परित्याग वक्रको निगल जानेकी अपेक्षा भी अत्यन्त दुष्कर मानता हूँ । यह चित्त संसाररूपी सुगन्वित पुष्प है, दु:खरूपी दाहजनक अग्नि है तथा शरीररूपी यन्त्रका संचालक है । इसका अनायास त्याग जिस तरह होता हो, वह वतलहु ।

कुम्म बोले—साधो ! इस चित्तका सर्वथा नाश ही संसारका भी नाश है, वही चित्तका अच्छी प्रकारसे त्याग है—ऐसा दीर्घदर्शी महात्माओंने कहा है ।

राजा शिक्षिध्वजने कहा—मुने ! परम्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप सिद्धिके लिये मैं चित्त-त्यागकी अपेक्षा तो चित्तका विनाश ही विशेष अच्छा समझता हूँ, परंतु सैकडों व्याधियोंके मूळ इस चित्तका अभाव केंसे होता है ?

कुम्म बोले—राजन् ! शाखा, फल और पल्कांसे युक्त चित्तरूपी बृक्षका अहंकार ही बीज है । अतः आप उस बृक्षको मूल्सिहित उखाङ फेंकिये और अपना हृदय आकाशके सहश निर्मल बना डालिये ।

राजा शिखिष्यजने कहा—मुने ! चित्तका मूल क्या है, अङ्कुर क्या है और इसका कौन-सा खेत है, इसकी शाखाएँ और स्कन्ध कौन हैं तथा यह मूळसहित कैसे उखाइकर फेंक दिया जाता है ?

कुम्भ बोले---महामते ! यह अहंकार ही इस चित्तरूपी वृक्षका बीज (मूल) है, इसे आप जान बीजिये । परमात्माकी माया ही इस मायामय संसारका खेत है। इसलिये इस चित्तका भी वह परमात्माकी माया ही खेत है । इस प्रथम उत्पन्न मूलसे अनात्म देहमें आत्मविषयक निश्चय ( बुद्धि ) ही इसका अङ्कर है । जो निराकार निश्चयात्मक समझ है, वही बुद्धि कही जाती है। इस बुद्धि नामक अङ्करकी जो संकल्पखरूप स्थूलता उत्पन्न होती है, उसका चित्त और मन नाम पड़ा हुआ है। ये इन्द्रियाँ ही इस चित्तरूपी बृक्षकी दुरतक फैली हुई लंबी विस्तृत शाखाएँ हैं और जन्म-मरणात्मक हजारों अनथेंकि कारण द्युभ और अद्युभरूप फलेंसे परिपूर्ण जो तुच्छ विषयभोग हैं, वे इसकी बड़ी-बड़ी अवान्तर शाखाएँ हैं । इस तरहके इस कठिन चित्तरूपी वृक्षंकी शाखाओंका (विषयंभोगोंमें आसक्तिका ) वैराग्यसे प्रतिक्षण छेदन करते हुए आप उसके अहंकारस्वय मुळको उखाङ फेंक देनेवाले सचिदानन्द परमात्माके चिन्तनमें पूर्ण प्रयत्न कीजिये।

राजा शिलिध्वजने कहा-मुने ! चित्तरूपी वृक्षकी

शाखा आदिका छेदन करता हुआ मैं उसके मूळको अशेषरूपसे किस तरह उखाड़ फेंकूँ ?

कुम्म गोले--राजन् ! फल और स्पन्दन आदिसे युक्त विविध वासनाएँ चित्तरूपी वृक्षकी शाखाएँ हैं। तीव्र विवेक-वैराग्यके द्वारा वे वासनारूपी शाखाएँ नष्ट हो जाती हैं; क्योंकि जिसका मन किसी विषयमें आसक्त नहीं है, जो मौनी और तर्क-वितर्कसे रहित है तथा जो न्यायसे प्राप्त हुए कार्यका शीव्र सम्पादन कर लेता है, उस पुरुषका चित्त नष्ट हो जाता है। जो पुरुष अपने पुरुषधि चित्तरूपी वृक्षकी शाखाओंको काटता रहता है, वह मूलका भी उच्छेद करनेमें समर्थ हो जाता है। चित्तवृक्षकी शाखाओंको छेदन करना तो गौण है और मूलका छेदन करना प्रधान है, इसल्यिये आप अहंकाररूप मूलका उच्छेद करनेमें तयर हो जाहये। महाबुद्धे ! पुरुषस्परूपसे इस चित्तरूपी वृक्षको मूलसहित जला डालिये। ऐसा करनेपर अचित्तरता हो जायगी।

राजा शिखिष्यजने कहा—मुने! अहंभावात्मक चित्त-रूपी वृक्षके बीज (मूळ) को जळानेमें कौन-सी अग्नि समय होगी ?

कुम्भ बोले—राजन् ! 'मैं कौन हूँ' इस विषयका विवेक-विचारपूर्वक यथार्थ ज्ञान ही चित्तरूपी बृक्षके मूळको जळानेकी अग्नि कही गयी हैं।

राजा शिक्षिध्वजने कहा—मुने! इस विषयमें मैंने अनेक बार अपनी बुद्धिसे अच्छी तरह विचार कर लिया है—में अहंकार नहीं हूँ और न पृथ्वी और उसके अन्तर्गत वनमण्डलादिसे मण्डित जगत् ही हूँ। जड होनेके कारण पर्वतका तर, विपिन, पत्र, स्पन्दन आदि और देहादि मैं नहीं हूँ तथा मांस, हड्डी और रक्त आदि भी मैं नहीं हूँ । में न तो कर्मेन्द्रिय हूँ और न ज्ञानेन्द्रिय हूँ ॥ जड होनेके कारण मन-बुद्धि भी मैं नहीं हूँ । जैसे नेत्रदोषसे आकाशमें प्रतीत होनेवाल वृक्ष आकाशसे

भिन्न नहीं है, वैसे ही परमात्माके संकल्पसे उत्पन्न होनेत्राले सम्पूर्ण पदार्थ परमात्मासे भिन्न नहीं हैं, परमात्माके ही खरूप हैं। भगवन्! इस तरह अहंकाररूपी मलका परिमार्जन जानता हुआ भी में अन्तर्यामी परमात्माको नहीं जान सका हूँ । इसिंछिये में रात-दिन चिन्तासे जल रहा हूँ । इस चित्तरूपी वृक्षके वीज अहंकाररूप मळका त्याग करना मैं नहीं जानता हूँ; क्योंकि बार-बार त्याग करनेपर भी मैं उससे छुटकारा नहीं पा सका हूँ । मुने ! शरीर आदिमें अहंताभिमानरूप जो दोष है उसका कारण रारीर आदिका परिज्ञान ही है, यह मैं जानता हूँ। मुनीश्वर ! वह जिस उपायसे शान्त हो जाय, वह उपाय मुझसे कहिये । यह अहंभाव जीवात्माको विषयोंकी ओर आकृष्ट करता है, जिससे दु:ख ही प्राप्त होता है। इसिंछिये उस दु:खकी शान्तिके छिये विषय-भोगरूपी दर्यवर्गका जिस उपायसे अभाव होता हो, वह मुझसे कहिये । मुने ! जिस पदार्थका प्रत्यक्षात्मक कोई एक खरूप उपलब्ध हो रहा है, वह असत्-खरूप कैसे है ! हाथ, पैर आदिसे संयुक्त तथा क्रिया-फल्रूप विलास आदिसे समन्त्रित हमछोगोंसे सदा अनुभूत होनेत्राला यह शरीर मिथ्या कैसे है ?

कुम्मने कहा—भूमिपाल ! इस संसारमें वास्तवमें जिस कार्यका कारण विद्यमान नहीं हैं, वह कार्य भी अपना अस्तित्व नहीं रखता, फिर उसका ज्ञान तो विश्वम ही हैं । विना कारणके यह शरीररूपी कार्य नहीं रह सकता । जिस इत्यका वीज नहीं हैं, उसकी उत्पत्ति कहाँ कभी होती है ? अर्यात् कभी नहीं । विना कारणके जो कार्य सामने सत्वी माँति प्रतीत होता है उसे मृगतृष्णाजलके सदश, देखनेवाले मनुष्यके भ्रमसे उत्पन्न (मिथ्या) समिन्नये । मिथ्या भ्रमसे विद्यमान शरीर आदिको आप अविद्यमान ही जानिये; क्योंकि अत्यिक यलन्तरील मनुष्यको भी यह मृगतृष्णा-जल प्राप्त नहीं होता । राजन् ! शरीर आदि अस्थिपञ्जरूपी यह कार्य

विना कारणके ही अनुभूत हो रहा है। इसक्रिये वास्तवमें किसीसे उत्पन्न न होनेके कारण इसे अविद्यमान ही जानिये।

राजा शिखिष्यज बोले-मुनीश्वर ! हाथ, पैर आदिसे युक्त प्रतिदिन दिखायी देनेवाले इस शरीरका मठा पिता कारण कैसे नहीं है !

कुम्भने कहा—राजन् ! कारणरूप पिताका भी अभाव होनेसे वास्तवमें पिता भी कारण नहीं है। जो पदार्थ असत्तसे उत्पन्न होता है, वह असत् ही है। कार्यभूत पदार्थोंका कारण वीज कहा जाता है । इसिटिये जिस कायका कारण नहीं हैं, वह कार्य भी कारणरूप वीजका अभाव रहनेसे नहीं हैं । मनुष्यको जो उसका ज्ञान होता है वह तो विट्युट विश्वम है । अवश्य ही जो वस्तु बीजरूप कारणसे रहित है, वह है ही नहीं । अतः उसका जो मनुष्यको ज्ञान होता है, वह नेत्र-दोषसे दीखनेवाले दो चन्द्रमा, मरुभूमिमं जल और वन्व्यापुत्रके समान बुद्धिका श्रम ही हैं—मिथ्या है ।

(सर्ग ९४)

#### जगत्के अत्यन्ताभावका, राजा शिखिष्यजको परम शान्तिकी प्राप्तिका तथा जाननेयोग्य परमात्माके स्वरूपका प्रतिपादन

राजा शिखिभ्वजने पूछा—मुने ! ब्रह्मासे लेकर स्तम्ब-पर्यन्त जो कुछ यह संसार भासित होता है ब्रह यदि भ्रमरूप ही है तो फिर वह दु:खदायी कैसे है ?

कुम्म बोले—राजन् ! वास्तवमें पितामहकी भी सत्ता नहीं है, फिर उनके द्वारा निर्मित प्रपञ्चकी सत्ता हो ही कैसे सकती है । जो वस्तु असत् वस्तुसे सिद्ध की जाती हो, वह विकालमें भी सिद्ध नहीं हो सकती । यह जो भूत-सृष्टि दिखायी पड़ती है, वह मृगतृष्णाजलके सहश मिथ्या ही उदित हुई है, इसल्लिये शुक्तिमें रजत्ञ्चानके सहश विचारसे ही उसका विलय हो जाता है । कारणका अस्तित्व न होनेसे कार्यकी सत्ता हो ही नहीं सकती । जो असत् कारणसे असत् कार्यकी उत्पत्ति होती है, उसका लरूप मिथ्याज्ञानके अतिरिक्त और कोई दूसरा हो ही नहीं सकता । मिथ्याज्ञानके कारण दिखायी पड़नेवाला पदार्थ किसी कालमें भी अस्तित्व नहीं रख सकता, क्या कहीं किसीने मृगतृष्णा-जलसे घड़े भरे हैं ?

राजा शिखिध्वजने कहा—मुनिवर ! अनन्त, अजन्मा, अव्यक्त, आकाशकी तरह निराकार, अविनाशी, शान्त, परमहा परमात्मा सृष्टिके आदिरचयिता ब्रह्माका कारण क्यों नहीं है ?

कुम्भ बोले-राजन् ! वास्तवमें शुद्ध निर्विशेष अद्वितीय ब्रह्म न तो कार्य है और न कारण ही है: क्योंकि निर्विकार होनेसे उसमें कारणत्व और कार्यत्वका अभाव है। इसिंखिये वस्ततः ब्रह्म न कर्ता है, न कर्म है और न कारण ही है । उसका न कोई निमित्त है और न कोई उपादान है । वह तर्कका विषय नहीं है: अत: वह अविज्ञेय है । जो अतर्क्य, अविज्ञेय, शान्त, विकार-शून्य और कल्याणरूप है, उसमें कर्तृत्व और भोक्तृत्व किस तरह, किसका, किससे और किस समय होगा 2 अतः यह जगत वास्तवमें किसीसे उत्पन्न नहीं है और न इसकी सत्ता ही है। इसछिये आप न कर्ता हैं और न भोक्ता हैं; किंतु सब कुछ शान्त, अजन्मा, कल्याणमय ब्रह्म ही है। वास्तवमें कारणकी सत्ता ही नहीं है। इसलिये यह जगत किसीका भी कार्य नहीं है: क्योंकि कारणका खरूप न रहनेसे जो कार्यखरूप दिखायी देता है, वह केवल भ्रमसे ही है। किसीका कार्य न होनेसे इस सृष्टिका तीनों कालोंमें अत्यन्त अभाव है। यह जगत् जब किसी भी कारणका कार्य नहीं है, तब अनायास समस्त पदार्थोंका िक्यात्व सिद्ध हो जाता है। पदार्थोंका िक्यात्व सिद्ध हो जाता है। पदार्थोंका िक्यात्व सिद्ध हो जानेपर िक्त ज्ञान किसका और जब ज्ञानका ही अभाव सिद्ध हो गया, तब अहंकारका कोई कारण ही नहीं रहता। इसिक्ये राजन्! आप अद्ध मुक्त ही हैं। िकर बन्धन और मोक्षकी बात ही क्या है ?

राजा शिखिध्वजने कहा--भगवन् ! मैं वास्तविक तत्त्वको जान गया। आपने बहुत ही उत्तम और युक्तियुक्त कहा है । मैं यह भी समझ गया कि कारणका अभाव होनेसे ब्रह्म भी जगत्तका कर्ता नहीं है । अतः कर्ताके अमावसे जगतुका अमाव है और जगतके अभावसे पदार्थका अभाव है । इससे उसके बीज चित्त आदिका भी अभाव है और इसीसे अहंता आदिकी भी सत्ता नहीं है। इस प्रकारकी स्थिति होनेपर मैं विश्रद्ध ही हूँ, सर्वज्ञ हूँ और कल्याणखरूप हूँ; क्योंकि प्रमात्मासे भिन्न दश्य विषय कुछ है ही नहीं, यह आपने मुझे समझा दिया । इसलिये सब पदार्थींका खरूप जान लेनेपर 'अहम्' आदिसे लेकर अन्ततकके जितने दश्य पदार्थ हैं, वे सब असद्भुप ही भासते हैं; इसिळिये मैं आकाशकी भाँति शान्त हुआ समभावसे नित्य स्थित हूँ । अहो ! देश, काल, कला एवं कियाओंसे युक्त यह जो जगत्के पदार्थींकी नाना दृष्टि थी. वह दीर्घकालके अनन्तर शान्त हो गयी अर्थात् मुझे दश्य जगत्रके अभावका ज्ञान हो गया। अब केवल अविनाशी शान्त ब्रह्म ही स्थित है । अब मैं शान्तिमय मुक्तस्बरूप और परिपूर्ण हूँ । मैं क्रिया, उत्पत्ति और विनाशसे रहित हूँ । मैं अतिशय शुभ, कल्याणखरूप विशुद्ध परमात्मखरूप हूँ ।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! राजा शिखिष्यज पूर्वोक्त रीतिसे परम्रह्ममें विश्राम पाकर दो घड़ीतक बायुरहित स्थानमें दीपशिखाकी तरह निश्चळ तथा शान्तचित्त हो गये। फिर जब राजा शिखिष्यज निर्विकल्प समाधिमें स्थित थे, तब अपनी सहज टीला-भरी वाणीसे कुम्भने उन्हें तत्काल जगाया।

कुम्मने कहा—राजन् ! अव आप अज्ञानरूपी निद्रासे जाग गये हैं और कल्याणरूप होकर स्थित हैं। प्रिय ! जब परमात्माका एक बार स्पष्टरूपसे अनुभव हो जाता है, तव उसके लिये समस्त अनिष्टकारक पदार्थोंका अभाव हो जाता है। अतः अव आप समस्त कल्पना-रूपी दोषोंसे रहित हो जीवन्मुक्त बन गये हैं।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! जब मुनिश्रेष्ठ उस कुम्भने राजा शिखिष्ठजको इस तरह समझाया, तब वे झानी हो गये और महामोहसे रहित हो शोभा पाने छगे ।

( तब ) कुम्भने कहा—महाराज ! मैंने पहले जिस आत्मतत्त्वका उपदेश दिया था, उसे प्रहणकर अज्ञानरूपी आवरणसे मुक्त हो जानेके कारण आप देदीप्यमान होकर खब शोभा पा रहे हैं । अब आपको जाननेके लिये जो यह कुछ बच गया है, उसे सुनिये। राजन् ! यह जो कुळ भी स्थावर, जङ्गम नानाविध आकार-प्रकारसे भरा हुआ जगत् दिखायी पड़ता है, वह सत्र कल्पकी समाप्तिमें विनष्ट हो जाता है। तदनन्तर जब महाऋल्पकी लीला सभाप हो जाती है. तब एकमात्र प्रसन्न, गम्भीर, सर्वव्यापक संचिदानन्द परमात्मा ही अवशिष्ट रह जाता है । वह परमात्मा केवल चिन्मय, विश्चाद्ध, शान्त, परम अनन्त, सम्पूर्ण कल्पनाओं-से रहित और परम दिव्य ज्ञानस्वरूप है । वह तर्करहित, अविज्ञेय, समस्वरूप, कल्याणमय, निन्दारहित, ज्ञानसे परिपूर्ण एवं निर्वाण ब्रह्मखरूप है। इसलिये राजन्! प्रमात्मासे भिन्न कोई भी दूसरी कल्पना इस संसारमें है ही नहीं । आपको जो निर्मल परमात्मतत्त्व ज्ञात हुआ है, वही परिपूर्ण और अविनाशी ब्रह्म है । सम्पूर्ण आकार-प्रकारोंसे यक्त हो प्रकट हुआ-सा वह सर्वस्वरूप होकर सदा ही स्थित रहता है। प्रत्यक्ष आदि प्रमाणोंसे

अगम्य होनेके कारण वह अनिर्वचनीय, अति उत्तम और विलक्षण पदार्थ है । वह सर्वस्वरूप परमात्मा सबका आत्मा है। वह अति सूर्म, ग्रुद्ध तथा अनुभवस्वरूप है। वह वास्तवमें न कर्ता है, न कर्म है और न कारण ही है। वह सत-चित-आनन्द्रमय परमात्मा अविनाशी, अगस्य तथा खयं अनुभवखरूप है। यह जगत् यथार्थरूपसे जान लिये जानेपर परम कल्याणकारक हो जाता है; क्योंकि यह परमात्माके संकल्पसे उत्पन्न होनेके कारण परमात्माका खरूप ही है । किंत यदि जगत यथार्थरूप-से न जाना गया तो वह भयंकर दःख देनेवाला और अकल्याणकारक होता है । जैसे अग्नि चित्र-विचित्र रूपसे आविर्भृत हुई भी वास्तवमें वह अपने ही खरूपसे रहती है, वैसे ही संकल्पसे अन्यान्य रूपोंमें आविर्भत हुई भी ब्रह्मसत्ता अपने यथार्थ ब्रह्मरूपसे ही स्थित रहती है। वास्तवमें जगत्का कोई भी कारण नहीं है; अतः इसका तीनों कालोंमें अत्यन्त अभाव है । ब्रह्म ही जगतके रूपमें प्रतीत होता है।

कुम्मने कहा—महाराज ! अपनी ही सत्तामें स्थित ब्रह्म वास्तवमें तो न किसीका उपादान कारण है और न किसीका निमित्त कारण है । वह केवल विशुद्ध अनुमव-रूप है । अनुभवरूप उससे भिन्न दूसरा कुछ भी पदार्थ नहीं है । जो कुछ अहंता आदि जगत् प्रतीत होता है, वह भी ब्रह्मका संकल्प होनेके कारण अनन्त ब्रह्मरूप ही है ।

राजा शिक्षिध्वज बोले—मुनिवर ! मैं मानता हूँ कि कल्याणमय परमात्मामें वास्तवमें अहंतादि जगत् नहीं है; परंतु उसमें जो जगत्का ज्ञान होता है, वह किस कारणसे होता है, इसे शीघ्र मुझसे कहिये।

कुम्भने कहा—साधो ! असीम जगत्का विस्तार करनैत्राला जो अनादि-अनन्त ब्रह्म है, वही अपने संकल्पसे जगत और जगत्के ज्ञानके सदश वनकर अवस्थित है: इसीलिये वही जगत्-खरूप कहा जाता है। जिस प्रकार जल्में रस सार वस्त है, उसी प्रकार सन पदार्थींकी सार वस्त परमात्मा ही है । यदि शान्त ब्रह्मस्वप पढ जगतका कारण माना जाय तो फिर निष्क्रिय. अगम्य. अतक्र्य आदि शब्दोंसे जो ब्रह्मका वर्णन किया गया है, वह कैसे सिद्ध होगा ! इन सब युक्तियोंसे यह निश्चित होता है कि वास्तवमें वह ब्रह्म किसी भी कार्यका न निमित्त कारण है और न उपादान कारण ही है, अतः इस सृष्टिका अस्तित्व किसी कालमें है ही नहीं । चिन्मय परमात्माके अतिरिक्त इस सृष्टिकी दूसरी कोई सत्ता है ही नहीं, जिससे कि उसका वर्णन किया जाय । इसलिये यह सिद्ध हुआ कि जड दृश्य जगत्की सत्ता है ही नहीं। जो भी कुछ यह दीखता है, वह एक तरहसे चैतन्य-घन ही अपने संकल्पसे स्क्रारत हो रहा है । वही अहंभाव, जगत् आदि शब्द और शब्दार्थरूप रसोंसे यक्त-सा होकर भासता है । घट, पट आदि जागतिक वस्त चिन्मय नहीं हो सकती, क्योंकि जागतिक वस्तओंका नारा अवस्यम्भावी है । साधी ! 'यह चेतन' है और यह जड हैं?—इस प्रकारकी जो कल्पना होती है वह केवल चित्तकी चञ्चलता है, दूसरा कुछ भी नहीं है । संसारमें केवल चेतनतत्त्व ब्रह्मकी ही सत्ता है । द्वित्व और एकत्व कुछ नहीं है, केवल कल्पना-मात्र है । राजन् ! इसलिये जगड्रप पदार्थोंकी सत्ता-का अभाव होनेपर उनकी भावनाकी असत्ता अनायास सिद्ध हो जाती है। सम्पूर्ण भावनाओंकी असत्ता होनेपर तो आपकी अहंभावनाका अस्तित्व कैसे रह सकता है ? अहंभावका अभाव होनेपर फिर दूसरा बचता ही कौन है जिसे कि चित्त कहा जाय । इसलिये चित्त ही अहंरूप है । अहमर्थसे भिन्न दूसरा चित्त नामक पदार्थ है ही नहीं और जीव-ब्रह्ममेद तथा द्रष्टा और दश्यका भेद भी नहीं है । अतः वासनासे रहित, शान्त-मनसे युक्त और मौनी हो जानेपर आप अनन्त

सचिदानन्दमय हो जाते हैं । शुद्ध चैतन्यदृष्टिके सम्बन्धसे जड पदार्थकी कदापि सिद्धि न होनेके कारण, जड पदार्थिकी भावनाका भी अभाव हो जानेसे भावना-जनित जीवरूप नहीं रहता, केवल खयं परमात्मा ही रहता है। 'सब ब्रह्मखरूप ही है' इत्यादि वेदार्थ-भावनासे जनित ब्रह्मसाक्षास्कारद्वारा केवल चिन्मय ब्रह्म-

के ही प्रकाशित हो जानेपर फिर शोक कहाँ ! फिर तो, शोकका अत्यन्त अभाव हो जाता है । समस्त द्वैतका बाध हो जानेपर एक ब्रह्मरूप ही रह जाता है । वह ब्रह्म विश्चद्ध, कारणशून्य, शास्त्रत एवं आदि और मध्यसे रहित है ।

( सर्ग ९५-९७ )

#### चित्त और संसारके अत्यन्त अभावका तथा परमात्माके भावका निरूपण

कुम्भ कहते हैं---राजन ! चित्त नामका पदार्थ किसी कालमें, किसी देशमें या किसी वस्तरूपमें कहीं है ही नहीं। यह जो चित्त-सा प्रतीत हो रहा है. वह अविनाशी ब्रह्म ही है । सम्पूर्ण चित्त आदि प्रपञ्च अज्ञानात्मक है, इसलिये उसका अस्तित्व ही नहीं है: क्योंकि जो अज्ञानात्मक वस्तु रहती है, उसका ज्ञानसे बाध हो जाता है। अतः अधिष्ठान ब्रह्ममें अहम, स्वम, तत् इत्यादि कल्पनाएँ कैसे रह सकती हैं ? जो कछ भी यह प्रकट जगत है, वह कुछ है ही नहीं । सब ब्रह्म ही है: अत: कौन किसको कैसे जाने ? प्राकृत प्रलयके अनन्तर सृष्टिके आरम्भमें जो यह चित्त आदि जगत् उत्पन्न प्रतीत होता है, वह वास्तवमें है ही नहीं । मैंने 'यह चित्त-सा माळूम पड़ता है', इत्यादि रूपसे जो कहीं-कहीं निर्देश किया है, वह केवल आपके बोधके लिये ही किया है । उपादान आदि कारणरूपसे जो प्रसिद्ध हैं, उनका भी अस्तित्व नहीं है और जितने भावरूपसे प्रसिद्ध हैं, उनका भी अस्तित्व नहीं है, इसिलिये इस असत् जगत्का ब्रह्म कारण नहीं है; क्योंकि अज्ञानजनित भ्रान्तिरूप ही जगत् है, इसलिये उसकी किसी कालमें सत्ता ही नहीं है। अतः यह जो दिखायी पड़ता है, वह भासनात्मक ब्रह्म ही है, दूसरा नहीं । जो देव नाम और रूपसे रहित है, उस ब्रह्मरूप देवके विषयमें यह कहना कि

यह देव इस मिथ्या जगत्का निर्माण करता है, वास्तवमें न तो युक्तिसंगत है, न सत्य है और न अद्वेतवादियों- का वेंसा अनुभव ही है। राजन्! इसी प्रयोगसे चित्त- का अस्तित्व नहीं है; क्योंकि जब जगत्का ही अस्तित्व नहीं है, तब जगत्के अन्तर्गत चित्तका अस्तित्व कसे हो सकता है! चित्त तो वासनामात्ररूप है। वासना तब होती है, जब कि वासनाका विषय रहे। परंतु वासनाका विषय जगत् है, वह तो खयं असत् है, अतः चित्तका अस्तित्व ही कहाँ है! वास्तवमें तो कारणके अभावसे ही यह दृश्य वासनाका विषय जगत् उत्पन्न ही नहीं हुआ है; फिर चित्त आया ही कहाँसे!

अतः केवळ चिन्मय विद्युद्ध विज्ञानस्वरूप प्रमात्मा ही अपने संकल्पसे स्कृतित हो रहा है, इसिळिये उससे भिन्न जगत्की सत्ता कहाँसे आयी ? समस्त अनर्थोंको उत्पन्न करनेवाळा अहम, त्वम, जगत् इत्यादि जो यह अनुभव होता है, वह वास्तविक नहीं है; खप्नके सदश मिथ्या ही है । वासनाके विषय जगत्की असत्ता होनेसे वासनाकी सत्ता नहीं है, इसिळिये फिर वासनात्मक चित्त ही कैसा, कहाँ, किससे और किस तरहसे हो सकता है ? जो प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानसे रहित हैं, वे अज्ञानी ही चित्त और इस दश्य जगत्को सत्य समझते हैं । वस्तुतः चित्त और इस दश्य जगत्को सत्य समझते हैं । वस्तुतः चित्त और इस दश्य जगत्को सत्य समझते हैं । वस्तुतः चित्त और इस दश्य जगत्को सत्य समझते हैं । वस्तुतः चित्त और इस दश्य जगत्को

कोई आकार नहीं है और न वह उत्पन्न ही हुआ है । क्योंकि लोक, शास्त्र और अनुभवसे दृश्य वस्तुमें अनादिता. अजता और स्थिता मम्भव नहीं है । जिसकी वुद्धिमें लोक, शास्त्र और वेद प्रमाण महीं हैं, वह अस्यन्त मूर्ख है । अतः सजनको उसके कथनका कभी अवलम्बन नहीं करना चाहिये । वास्त्रवमें शास्त्रीय बोधसे सब कुळ ब्रह्म ही ब्रह्म हैं। न तो कहीं जगत् आदिका ज्ञान है, न कहीं चित्तका ही भाव है और न अभाव है तथा न कहीं दूत है, न कहीं अद्देत ही है । यह समस्त जगत् आव्रयरहित, परम शान्त, अजनमा, अनादि परमात्मस्प ही है । किंतु यह जो अज्ञानियों-द्वारा देखे गये रूपसे युक्त जगत् है, वह न नाना है और न अनाना ही है । अतः आप मौन ब्रत धारण करके कालके महश् स्थित रहिये ।

राजा शिखिध्वजने कहा---महामने ! आपकी दयासे मेरा मोह नष्ट हो गया । मुझे ब्रह्मके खरूपकी स्मृति प्राप्त हो गयी, मेरा संदंह दूर हो गया । मेरी बुद्धि परम विश्रामको प्राप्त हो गयी, अब मैं आत्मवान्, होकर स्थित हूँ । अब मैंने ज्ञेय वस्तु परमारमाके खरूपका अनुभव कर लिया, मैं महाभीनी हो गया, मायारूपी महासमुद्रको पार कर गया; अब मैं शान्त हूँ, मैं अहंकारखरूप नहीं हूँ, आत्मज्ञानी बनकर सम्पूर्ण विकारोंसे रहित होकर अवस्थित हूँ । अहो ! अति चिरकालतक में भवसागरमें परिश्रमण करता रहा। परंत अब मैं श्रोभरहित अञ्जय परमण्डको प्राप्त हो गया हूँ । मुने ! इस तरह अवस्थित होनेपर मुखेकि माने हुए अहंतासहित ये भूत, मविष्य, वर्तवान तीनों जगत् नहीं हैं। जो कुछ यह भासित हो रहा है, उसे ब्रह्मका संकल्प होनेके कारण में ब्रह्मरूप ही समझता हूँ ।

कुम्भ बोले--राजन ! आपका कथन सत्य है। जिस चिन्मय परमात्मामें वस्तुतः यह जगत् ही नहीं है, वहाँ आकाशमें विना इए प्रतीत होनेवाले गन्धर्य-नगरके समान इस तरहका 'अहं, लम' आदि अनुभव केंसा, कहाँ, किस निमित्तसे और किस प्रकार हो सकता है ? जैसे कड़ा, कुण्डल आदि भावनाके ज्ञान्त हो जानेपर सुवर्णमात्र अवशिष्ट रह जाता है, वैसे ही जगदादि मावनाओंके शान्त हो जानेपर एकमात्र ब्रह्म ही अवशिष्ट रह जाता है। 'देह आदि मैं हैं' इस तरहकी भावना अत्यन्त विनाशकारक बन्धनके लिये होती है तथा 'देहादिरूप मैं नहीं हूँ' इस तरहकी भावना विशुद्ध मोक्षके लिये होती है। अहंकार-ज्ञानका अभाव मोक्ष है तथा अहंकार-ज्ञान ही बन्धन है। इसलिये राजन् ! 'मैं वह साक्षात् ब्रह्म ही हूँ, अहंकार मैं नहीं हूँ' इस प्रकारके ग्रन्ध कैवल्यात्मक बोधसे युक्त होकर आप आत्मवान् हो जाइये । जिस तरह समुद्रमें तरङ्ग आदि वास्तवमें जलमात्र ही है, उसी तरह ब्रह्ममें संसार और संसारके पदार्थ परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेवर एकमात्र परमात्मखरूप ही हैं । यह सृष्टि ही सृष्टि शब्दके अर्थसे रहित परब्रह्म है और परब्रह्म ही सृष्टि है: क्योंकि यही शास्त्रत परब्रह्म 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म' इस श्रुति-वाक्यका अर्थ है । समस्त शब्द और उनके अर्थकी भावनाका जहाँ अभाव है, वह ग्रह, नित्य, चेतन, अनन्त परमात्मा ही ब्रह्म शब्दसे कहा जाता है; क्योंकि परमात्माका यथार्थ अनुभव हो जानेपर जब शब्द और उनके अर्थरूप मंसारका ज्ञान नहीं रहता, तब एक अजर, शाःत ब्रह्म ही अवशिष्ट रहता है । वहाँ वाणीकी भी गति नहीं है।

( सर्ग\*९८-९९ )

कुम्भने कहा-राजन ! जिसमें कारणता है, उसका वह कार्य सिद्ध हो सकता है। वास्तवमें जो निर्विशेष ब्रह्म है वह तो किसीका कारण ही नहीं, फिर उससे कार्य होगा ही कैसे ? जो कार्य कारणसे उत्पन्न होता है, वह कारणके सददा होता है। जो यहाँ उत्पन्न ही नहीं होता. उसमें भला सादश्य आयगा ही कहाँसे ? भला आप बतलाइये तो सही, जिसका कोई बीज ही नहीं है, वह उत्पन्न कैसे होगा ? जो वस्त्र अतर्क्य, अगम्य और निर्विशेष है, उसमें बीजता ही कहाँ ठहरेगी ? देश और कालके बशसे सभी पदार्थ कारणसे यक्त और प्रमाणसे गम्य होते हैं। किंत अकर्ता होनेसे ब्रह्म निमित्त और कारणोंका उपादान कैसे सिद्ध हो सकता है ? क्योंकि कर्ता, कर्म और कारणशून्य कल्याणमय परमात्मामें कारणता नहीं है, इसलिये जगत शब्दार्थ-ज्ञानका वह कारण नहीं हो सकता। अतएव राजनू ! जो सत्खरूप निर्विशेष ब्रह्म है, वह 'मैं ही हूँ' इस प्रकार आप निश्चय कीजिये । यह प्रतीत होनेवाला जगत अज्ञानियोंकी दृष्टिमें ही सत् है; क्योंकि बह एक अद्वितीय चिन्मय अजर और शान्त निर्विशेष ब्रह्म ही वास्तवमें प्रमाणित है । किंत्र अलातचक्रके सदश भ्रमाकृति जो यहाँ जगत, चित्त आदि दिखायी देता है, वह मृगत्णा-जल, दृष्टिदोषसे दो चन्द्रमा आदिकी भ्रान्ति तथा बालकल्पित प्रेत आदिकी भाँति है। जो जगत सर्वथा भ्रमात्मक है, वह भला सत्य नामसे कैसे कहा जा सकता है ! अज्ञानजनित भ्रान्ति ही अन्त:करण और चित्तादि शब्दोंसे कही जाती है।

जैसे महमरीचिकामें प्रतीत होनेवाले जलका ज्ञान 'यह जल नहीं है', इस यथार्थ ज्ञानसे नष्ट हो जाता है, वैसे ही यह चित्त है। इस रूपसे हृदयमें दृढ़ हुआ जो अज्ञानात्मक विकार है, वह 'यह चित्त नहीं है' इस यथार्थ ज्ञानसे समूल विनष्ट हो जाता है । जैसे अज्ञान-

बह्मसे जगतकी पृथक सत्ताका निषेध तथा जन्म आदि विकारींसे रहित ब्रह्मकी खतः सत्ताका विधान भ्रमसे उत्पन्न हुई रञ्जमें सर्परूपता 'यह सर्प नहीं है' इस तरहके हृदयमें दृढ़ हुए यथार्थ ज्ञानसे नृष्ट हो जाती है, वैसे ही आत्मामें अज्ञानं-भ्रमसे उत्पन्न हुआ मनोरूप चित्त 'यह चित्त नहीं है' इस तरहके हृदयमें दढ़ हुए यथार्थ विज्ञानसे विनष्ट हो जाता है । मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार आदि सारे पदार्थ हृदयमें अज्ञानसे उत्पन्न हुए हैं । वस्तुत: इस जगतुमें चित्त नहीं है और इसी तरह अहंकारादिसे संयुक्त देहादि कुछ भी नहीं है, किंत एकान्त निर्मल एक आत्मा ही है। अज्ञानी जीवोंके द्वारा ही अज्ञानसे मन, वृद्धि, चित्त, अहंकारकी रचना की गयी है। किंत आज आपने संकल्पके अभावके द्वारा उन सबका परित्याग कर दिया है: क्योंकि जो पदार्थ संकल्पसे आता है। उसका संकल्पका अभाव होते ही विनाश हो जाता है। जैसे जलसे समुद्र परिपूर्ण है, वैसे ही सिचदानन्दघन परमात्म-तत्त्वसे यह सारा संसार परिपूर्ण है। न मैं हूँ, न आप हैं, न अन्य हैं, न ये सब पदार्थ हैं. न चित्त है. न इन्द्रियाँ हैं और न आकाश ही है। केवल एक विज्ञानानन्दधन विद्युद्ध प्रमात्मा ही है । घट-पटादि दश्य-जगतके आकाररूपसे एक वह परमात्वा ही दिखायी देता है। 'यह चित्त है, यह मैं हूँ' इत्यादि तो असत्य कल्पनाएँ हैं । महीपते ! वास्तवमें तो इस त्रैलोक्यमें न कोई जन्म लेता है और न कोई मरता ही है। सत् और असत् भावनारूप यह केवल चेतनका संकल्पमात्र है । जब वास्तवमें एक सर्वात्मक व्यापक ब्रह्म परमात्मा ही प्रकट है, तब द्वित्व और एकत्व कैसे रह सकता है और कैसे संशय तथा भ्रम ही रह सकता है ? मित्र ! केवल निर्मल अनन्त परमात्म-स्वरूप आपका न तो कुछ विनष्ट हो सकता है और न कुछ बढ़ ही सकता है; क्योंकि जो अजन्मा, अजर, अनारि, अद्वितीय, विशुद्ध, सदा एकरूप, चिन्भय, संकल्परहित, सत्स्त्ररूप वस्तु है, वही परमात्म-तत्त्व है । (सर्ग १००)

राजा श्चित्विध्वजकी ज्ञानमें दृढ़ स्थिति तथा जीवन्युक्तिमें चित्तराहित्य एवं तत्त्वस्थितिका वर्णन

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं — रघुकुळभूषण राम! इस प्रकार कुम्भके खाभाविक वचनोंपर विचार करके राजा शिखिष्यज उसी क्षण खयमेव आत्मपदमें स्थित हो गये। फिर तो उनके मन और नेत्रोंका व्यापार बंद हो गया, वाणी शान्त हो गयी तथा वे ध्यानस्थ होकर मनन करने छगे। उस समय उनके शरीरके सभी अवयव ऐसे निश्चल हो गये, मानो शिलातल्पर खुदी हुई कोई मूर्ति हो। महाबाहो! तदनन्तर दो ही घड़ीके बाद जव उनकी ध्यानमुद्धा भंग हुई और वे विकसित नेत्रोंसे कुम्भकी ओर देखने लगे, तब कुम्भक्षिणी चूडालाने राजासे प्रकृत करना आरम्भ किया।

कुम्मने पूछा—राजन् ! जो अत्यन्त प्रकाशमान, शुद्ध, विस्तृत एवं निर्मल्ल है तथा जो निर्विकल्प-समाधिमें स्थित रहनेवाले योगियोंके लिये सुन्दर शप्याके समान है, उस आसपदमें आपको आनन्दपूर्वक विश्रान्ति प्राप्त हो चुकी न ! आपका अन्तःकरण प्रयुद्ध हो गया न ! आपने भ्रान्तिका परियाग कर दिया न, ज्ञातन्यका ज्ञान प्राप्त कर लिया और द्रप्टन्य वस्त देख ली न !

शिखिष्यज योठं—भगवन् ! आपकी कृपासे मुझे उस महती पदवीका साक्षास्कार हो गया, जो निरति-रायानन्दकी सृमिका और समस्त उत्कार्योकी पराकाष्टा है । अहो ! जानने योग्य वस्तुओंके ज्ञानसे सम्पन्न संत-महात्माओंका सङ्ग अपूर्व एवं सर्वोत्तम अमृतमय होता है, अतः सर्वोत्कृष्ट फल प्रदान करनेवाला है । प्रभो ! जिस महामृतकी उपल्वित्र मुझे सारे जन्ममें भी नहीं हुई, बही आज आपके समागमसे अनायास ही सुलम हो गयी ! परंतु कमल्लोचन ! इस अनन्त, आद्य एवं अमृतस्वरूप आस्मपदकी प्राप्ति मुझे पहले ही क्यों नहीं हो गयी !

कुम्मनं कहा—राजन् ! जब भोगेच्छाओंका परित्याग कर देनेसे मन पूर्णतः शान्त हो जाता है और सम्पूर्ण

इन्द्रियगणोंके भोगरूप दोषोंकी निवृत्ति हो जाती है. तब चित्तमें उपदेशककी विमल उक्तियाँ उसी प्रकार स्थित हो जाती हैं, जैसे शुद्ध खच्छ वस्त्रपर कुंक्समिश्रिया जलके हींटे । कमलनयन ! आपके अपने वासनास्वरूप अनन्त दोषोंका, जो अनेक जन्मोंके शरीरोंद्वारा संगृहीत किये हुए थे, परिपाक आज प्रकट हुआ है । साधुशिरोमणे ! कालद्वारा परिपक्त होकर सम्पूर्ण दोष शरीरसे निकल जाते हैं। सखे ! शरीरसे वासनात्मक दोषोंके निकल जानेपर गुरुदेव जो कुछ निर्मल उपदेश देते हैं, वह शीव ही अन्त:करणमें प्रविष्ट हो जाता है। महामते ! दोषोंका परिपाक सम्पन्न हो जानेपर आज मैंने आपको उदबुद्ध किया है । इसी कारण आज ही आपके अज्ञानका विनाश हो गया । आज आपके सभी दोष परिपक्त हो-होकर नष्ट हो गये । आज ही आपने सम्यक्रूपसे ज्ञानीपदेश धारण किया है। आज ही आप उपदेशसम्पन्न हुए हैं और आज ही आप प्रबोधवान् भी हुए हैं । सत्सङ्गके व्याजसे आज आपके समस्त ग्राम-अग्राम कर्मीका समूल विनाश हो गया । महीपते ! जबतक इस दिनका पूर्वभाग बीत रहा था, तबतक आपके चित्तमें 'यह मैं हूँ, यह मेरा हैं ऐसा अज्ञान वर्तमान था; परंतु भूपते ! इस समय मेरा वचनोपदेश श्रवण करके आपने अपने हृदयसे उस अज्ञानको निकाल फेंका है, जिससे आपके चित्तका विनाश हो गया है: अत: अब आप मलीमाँति प्रबद्ध हो गये हैं । राजन ! जबतक हृदयमें मनका अस्तित्व वर्तमान रहता है, तबतक अज्ञान रहता है; किंत ज्यों ही अचित्त-रूपसे चित्तका विनाश हुआ, त्यों ही ज्ञानका अस्पदय हो जाता है । द्वेत और अद्देतकी दृष्टि ही चित्त है और वही अज्ञान भी कहा जाता है; इन दोनोंकी दृष्टिका जो विनाश है, वही ज्ञान और वही परम गति है । नरेश्वर ! जो प्रतीन होनेके कारण सत् और वास्तवमें न होनेके कारण असत है तथा जो मिथ्या जगतकी करपनाका

स्थान है, उस चित्तका तो आपने त्रिनाश कर ही दिया। इससे अन आपका ज्ञान जाग उठा है और आप विसुक्त हो गये हैं। अत: अन आप शोक्ज़ून्य, आयासरहित, नि:सङ्ग, अनन्य, आरमज्ञानसम्पन्न, महान् अम्युदयसे युक्त, मौनी एनं सुनि होकर अपने निर्मन्नस्वरूपमें स्थित रहिये।

शिलिध्यन बोले—भगवन् । यों आपके कथना नुसार तो मूर्ब जीवके लिये ही चित्त हैं, ज्ञानीके लिये नहीं; किंतु प्रमो ! यदि आत्मज्ञानीके लिये चित्त है ही नहीं तो ये आप-जैसे जीवन्मुक्त मनुष्य मनसे रहित होकर जगत्में बैसे विचरण करते हैं ! यह बतलानेकी धृया कीजिये ।

कुम्भने कहा--तत्त्वज्ञ ! आप जैसा कह रहे हैं. यह ठीक वैसा ही है; इसमें थोड़ा-सा भी अन्तर नहीं है। जैसे पत्थरमें अङ्कर नहीं निकलता, उसी प्रकार जीवन्मुक्तोंका चित्त व्यापारशून्य हो जाता है; क्योंकि पुनर्जन्म लेनेमें सहायक जो घनीभूत वासना होती है, वडी चित्त शब्दसे कही जाती है और वह आत्मज्ञानीमें रहती नहीं । आत्मज्ञानसम्पन्न पुरुष जिस वासनाद्वारा सांसारिक कर्मींका व्यवहार करते हैं, उसे आप 'सत्त्व' नामवाली समझिये । वह वासना पुनर्जन्मसे रहित होती है। जो सत्त्वमें स्थित हैं तथा जिनकी इन्द्रियाँ सम्यक्-प्रकारसे वशमें हैं, ऐसे जीवन्मुक्त महात्मा आसक्तिरहित होकर विचरते हैं; परंतु चित्तस्य पुरुष वैसा कभी नहीं कर सकते । राजन् ! अज्ञानसे आच्छादित चित्तको 'चित्त' कहते हैं और प्रबुद्ध चित्त 'सत्त्व' कहा जाता है। जो अज्ञानी हैं वे 'चित्तः में स्थित रहते हैं और महाबुद्धिमान् ज्ञानी छोग 'सत्त्व'में स्थित रहते हैं। भूपते ! चित्त बारंबार उत्पन्न होता है; किंतु सत्त्व पुनः नहीं पैदा होता; इसीलिय अज्ञानी वन्धनमें पड़ता है, ज्ञानी नहीं पड़ता । राजन् ! मुझे यह ठीक-ठीक पता है कि आज आपने पूर्णरूपसे अपने चित्तका विनाश कर

दिया है जिससे आए सत्त्वसम्पन्न हो गये हैं और महा-त्यागी बनकर स्थित हैं। आज आपकी मारी वासनाएँ नष्ट हो गयी हैं, जिससे आपकी विशेष शोभा हो रही है।

मुने ! में यह भी मानता हूँ कि आपका मन आकाशकी तरह निर्मल हो गया है । आप परम शान्ति-को प्राप्त हो गयं हैं और सिद्ध होकर सर्वोत्कृष्ट समस्थिति-में पहुँच गये हैं। राजन्! यह वही महात्याग है, जिसमें आपने अपने सर्वस्व-रूप चित्तका परित्याग कर दिया है । भला, तप आपके कितने दुःखोंका विनाश करनेमें समर्थ होता । यह जो उपरितरूप परम सुख है, यही अक्षय सुख है । यही वास्तवमें सत्य है । खर्गादिका जो थोड़ा-बहुत सुख है, वह सत्य नहीं है; क्योंकि वह विनाशराल है तथा उत्यत्ति एवं विनाशस्त्र के कारण वर्तमानकालमें ही प्रतीत होता है ।

राजर्षे ! जैसे आकाशसे भी अत्यन्त निर्मल सिंबदानन्द परमात्मासे सभी पदार्थ समुद्भूत होकर दृष्टि-गोचर होते हैं, वैसे ही वे उसी परमात्मामें विलीन भी हो जाते हैं । संकल्पसे ही जिनकी उत्पत्ति हुई है, ऐसे पदार्थोंको आत्मज्ञानी महात्मा लोग जलमें प्रतिविध्वित स्पोंकी तरह समझकर प्रहण नहीं करते । सज्जनिशरोमणे ! जगत्में जिसका चित्त स्पन्दनरिहत हो गया है, उसके सभीप संसार आ ही नहीं सकता; क्योंकि महीपाल ! इस त्रिलोकीमें जो-जो दुःख जीवको प्राप्त होते हैं, वे सभी चित्तकी चपलतासे ही उत्पन्न हुए रहते हैं । इसलिये जिसका चित्त स्थिर, शान्त, स्पन्दनस्य और चञ्चलतारिहत हो गया है, वही भनुष्य सदा परमानन्दमें निमग्न रहता है और वही याम्राज्य—परमाहम-साक्षालकार-का पात्र होता है ।

शिक्षित्रज बोले—भम्पूर्ण संशयोंका उच्छेद करने-बाले विभो ! स्पन्द और अस्पन्द—मे दोनों किस प्रकार एकताको प्राप्त होते हैं, वह विधि मुझे शीव्र बतलानेकी कृपा कीजिये। कुम्मने कहा —राजन् ! जैसे सागर जल्रूपसे एक हैं, उसी तरह यह सारा जगत् चिन्मात्रखरूप होनेके कारण एक ही वस्तु हैं; अतः जैसे तरहें छुद्र जलको ही उछालती हैं, वैसे ही वुद्धिवृत्तियाँ उसी चिन्मात्रको स्पन्दित करती हैं। तात ! श्रुतियाँ जिसका ब्रह्म, चिन्मात्र, अमल और सत्त्व आदि नामोद्वारा गान करती हैं, उसीको मृद्ध लोग जगद्वपसे देखते हैं। इस संसारका खरूप तो चेतन परमात्माका स्पन्दनमात्र है, इसलिये ययार्थ दृष्टित्रालोंके लिये तो इसका विनास ही हो जाता है; परंतु जिन्हें ययार्थदृष्टिकी प्राप्ति नहीं हुई है, ऐसे पुरुषोंको रञ्जुमं सर्पभान्तिको माँति यह भ्रमरूपसे ही प्रतीत होता है। जैसे चक्षुरिन्द्रियके दोषरहित होनेपर एक ही चन्द्रमा दृष्टिगोचर होता है, उसी तरह निरन्तर शाखोंके अभ्यास और सत्पुरुषोंके सङ्गसे जब समय पाकर चित्त ग्रुद्ध हो जाता है, तब एकमात्र चेतन परमात्माके खरूपका अनुमबहोता है। साधो! आप आदि-मध्यसे रहित स्व-स्वरूपको प्राप्त हो चुके हैं। देहादि रूपोंमें आपका भेदमाव नहीं रह गया है, आप महान् चेतनस्वरूप हो गये हैं और आपका शोक नष्ट हो गया है, अतः अब आप अपने उसी पदमें प्रविष्ट हुए स्थित रहिये। (सर्ग १०१)

#### कुम्भके अन्तर्हित हो जानेपर राजा शिखिष्यजका कुछ कालतक विचार करनेके पश्चात् समाधिस्य होना, चूडालाका घर जाकर तीन दिनके बाद पुनः लौटना, राजाके शरीरमें प्रवेश करके उन्हें जगाना और राजाके साथ उसका वार्तालाप

कुम्मने कहा—महाराज शिखिच्चज ! जिस प्रकार यह सम्पूर्ण विश्व उत्पन्न होता है और जैसे विळीन हो जाता है, वह सारा-का-सारा वृत्तान्त मेंने आपसे वर्णन कर दिया । इसे झुनकर, समझकर तथा मनन करके स्पष्टक्ससे प्रत्यक्ष प्राप्त परमपदमें आप स्वेच्छानुसार स्थित रिहेये । संकल्पपरम्परासे तथा किसी भी वस्तुकी अभिजाषासे गहित आपको सदा आत्मदृष्टिमें ही स्थित रहना चाहिये; क्योंकि यही दृष्टि परम पावन है ।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! कुम्भको यों कहनेपर राजा शिखिष्यज हाथमें फूल लेकर कुम्भको प्रणाम करनेके लिये प्रतिवचन बोलना ही चाहते थे कि तबतक कुम्भ अन्तर्घान हो गये । इम प्रकार कुम्भके अन्तर्धित हो जानेपर राजाको बड़ा आर्थ्य हुआ। वे उसी विस्मयोत्पादक घटनाका विचार करते हुए चित्रलिखित-से अवाक रह गये । किर वे यों मोचने लगे—'अहो ! ब्रह्माकी लीला वड़ी विचित्र हैं, जो कुम्भके ज्याजसे मुझे सदा अम्युदयखख्य ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त हुआ। अहो ! उन देवकुनारने मुझको अत्यन्त ही सुन्दर एवं युक्तियुक्त उपदेश



दिया, जिसके प्रभावसे चिरकारुसे मोहनिदामें व्याकुर पद्मा हुआ मैं प्रबुद्ध हो गया हूँ। अहो ! कहाँ तो में कर्मजारुक्पी दलदलमें, जो 'यह करना चाहिये और यह नहीं' इस प्रकारके मिथ्या विश्वमका चक्ररूप है, विशेषरूपसे फँसा हुआ था, कहाँ मुझे ऐसी साम्राज्यपदवी प्राप्त हो गयी, जो सर्वथा शीतळ, शुद्ध, शान्त और अमृतोद्भव प्रधाकत्की माँति आह्वाद-जनक है । इसीळिये अब मैं पूर्ण शान्तिका अनुभव कर रहा हूँ, पूर्णत: तृत हो रहा हूँ और केवळ आनन्दमें ही स्थित हूँ । मेरे मनमें अब तृणके अप्रमागके बराबर भी इच्छा शेष नहीं रह गयी है । मैं अपने वास्तविक खरूपमें स्थित हो गया हूँ ।' यों विचार करते हुए राजा शिखिष्वज, जिनका अन्तःकरण वासनाओंसे शून्य हो गया था, मौन होकर इस प्रकार बैठ गये मानो पत्थरपर खुदी हुई कोई प्रतिमा हो । तत्पश्चात् उस निर्विकल्प एवं निराअय मौनावस्थामें अचळरूपसे प्रतिष्ठित होकर वे पर्वतं हो रिखरकी भाँति स्थित हो गये।

रवकुलभूषण राम ! इस प्रकार इधर राजा शिखिष्वज तो निर्विकल्प समाधिमें स्थित होनेके कारण काष्ठ और दीवालकी तरह निश्चेष्ट हो गये। उधर अब चडालाकी बात सुनिये । वह उस कुम्भ-वेषसे अपने खामी राजा शिखिष्यजको प्रबुद्ध करके खयं अन्तर्हित हो गयी और बड़े वेगसे उछळकर आकाशमें जा पहुँची। वहाँ उसने माया-द्वारा विरचित देवपुत्रकी आकृतिका परित्याग कर दिया और ऐसा सुन्दर स्त्री-रूप धारण कर लिया, जो समझदार पुरुषोंको भी मुग्ध कर देनेवाळा था। फिर तो, वह आकाशमार्गसे अपने नगरमं जा पहुँची और उसी क्षण अपने अन्तः पुरमें प्रविष्ट हो गयी। तत्पश्चात् लोगोंके सामने प्रकट होकर राज्य-कार्य करने लगी । तीन दिन बीननेके बाद वह पुन: आकाशमें जाकर योगबळसे कुम्भ-रूपमें परिणत हो गयी और राजा शिखिष्यजने वनमें जा पहुँची । वहाँ उस वनस्थलीपर उतरकर चूडालाने देखा कि राजा शिखिव्यज उसी स्थानपर निर्विकल्प समाधिमें स्थित होकर ऐसे निश्चल हो गये हैं, जैसे चित्रलिखित बृक्ष । उन्हें देखकर वह बारबार इस प्रकार कहने लगी---



'श्रहो ! बड़े सौभाग्यकी बात है कि यहाँ इन राजाको अपने आत्मामें विश्राम प्राप्त हो गया, जिससे ये सम, शान्त एवं खस्थ होकर स्थित हैं। इसलिये मैं इन्हें इस समाधिसे अवश्य जगाऊँगी; क्योंकि अभी इनका देहत्याग करना उचित नहीं है।

यों सोच-विचारकर चूडाला अपने खामीके आगे बारंबार ऐसा भीषण सिंहनाट करने लगी, जो वनचरोंको भी भयभीत करनेवाला था। किंतु जब पुनः-पुनः उस भयंकर सिंहनादके करनेपर भी पर्वतकी शिलांक समान राजा विचलित नहीं हुए, तब चूडाला उन्हें हाथोंसे हिलाने-हुलाने लगी। परंतु जब इकक्षोरनेपर भी राजा नहीं जागे, तब कुम्मरूपिणी चूडाला सोचने लगी—- 'अहो! ये साधु भगवान तो अपने खरूपमें परिणत हो गये हैं, अब में इन्हें किस युक्तिसे जगाऊँ।' ऐसा विचारकर सुन्द्री चूडालां पितकी और देखा और फिर उनके शरीरका स्पर्श किया। जीवनके हेतुमूत लक्षणोंसे जब उसने जान लिया कि अभी ये जीवित हैं,

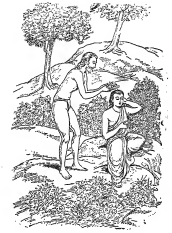
तव वह कहने लगी कि अभी इनके हृदयमें प्राण विद्यमान है।

श्रीरामने पृष्ठा—ब्रह्मन् ! जिनका चित्त अत्यन्त शान्त हो गया है और जिनकी स्थिति काष्ट और लोधकी-सी हो गयी है, ऐसे ध्यानशाली पुरुषके सत्वशेषका ज्ञान कैसे होता है 2

श्रीवसिष्ठजीने कहा-चत्स राम ! जैसे बीजके अंदर पुष्प और फल सूक्ष्मरूपसे वर्तमान रहते हैं, वैसे ही किसी भी ध्यानशाली पुरुषके हृदयमें प्रबोधका कारणभूत सत्त्वशेष-वासनारहित अन्त:करण सुक्ष्मरूपसे विद्यमान रहता ही है । जैसे समानरूपसे वहनेवाले जलप्रवाहमें तर् आदिकी उत्पत्ति नहीं होती, वैसे ही जिस ध्यानीके अन्त:करणकी गति सम हो गयी है, उसमें रागादि दोषोंका उद्भव नहीं होता । श्रीराम ! जिस शरीरमें न तो चित्त विद्यमान है और न सत्त्व ही, वह शरीर मरणद्वारा वैसे ही पञ्चतत्त्वोंमें विलीन हो जाता है, जैसे गरमीमें वर्फ गलकर अपने असली जलखरूपमें परिणत हो जाती है। परंतु राजा शिखिञ्जका वह शरीर यद्यपि चित्तरान्य था तथापि उसमें पर्याप्त गरमी वर्तमान थी और वह सत्त्वांश अर्थात् वासनारहित अन्त:-करणसे संयुक्त था, इसी कारण पञ्चतत्त्वोंमें विलीन नहीं हुआ था । तब उस श्रेष्ट सुन्दरी चुडालाने अपने पतिके शरीरकी इस दशाका अवलोकन करके शीघ्र ही विचार किया कि 'यदि में इन्हें नहीं जगाती हूँ तो भी कुछ समयके बाद ये खयं जाग ही जायँगे; किंतु मैं यहाँ अकेले ही क्यों बैठी रहूँ, अतः इन्हें अवस्य जगाऊँगी।

यों विचारकर चूडाल अपने इन्द्रियसमूह्रूपी शरीरको वहीं छोड़कर खामीके अन्तःक्रणमें प्रविष्ट हो गयी। वहाँ पहुँचकर उसने सत्त्वसम्पन्न अपने खामीकी चेतनाको स्पन्दित कर दिया और फिर छोटकर वह अपने शरीरमें उसी प्रकार प्रवेश कर गयी जैसे चिड़िया अपने घोंसलेमें घुम जाती है। तदनन्तर कुम्मखम्बप्पणी चूडाला वहाँसे

उटकर एक पुष्पाच्छादित स्थानमं जा बैठी और साम-गान करने लगी। उस सामगानको सुनकर राजाके शरीरमें वर्तमान सत्वगुणसम्पन्ना चेतनता उद्युद्ध हो उठी। आँख खोल्नेपर राजा शिखिष्यजने कुम्मको अपने सामने उपस्थित देखा, जो दिव्य शरीरसे युक्त होकर सामगानमें तत्पर थे तथा मूर्तिमान् दूसरे सामवेद-से जान पड़ते थे। उन्हें देखकर राजाने सोचा—'अहो! मैं तो धन्य हो गया, जो ये मुनि पुनः अपने-आप यहाँ पथारे।' ऐसा विचारकर उन्होंने कुम्मको पुष्पाञ्चलि समर्पित की और कहा—'भगवन्! माळूम होता है,



मुझे पित्रत्र करनेके लिये ही आएका पुनः आगमन हुआ है। यदि ऐसी बात नहीं है तो आप ही वतलाइये कि आपके पुनः आगमनमें दूसरा कौन-सा कारण हो सकता है ?

कुम्भने कहा—महाराज ! मैं शरीरसे तो आपके पाससे चळा गया था किंतु मेरा चित्त तो यहाँ आपके साथ ही स्थित था, इसी कारण में आपके सामने पुन: उपस्थित हुआ हूँ; क्योंकि मेरी तो ऐसी धारणा है कि इस जगत्में आपके समान मेरा बन्धु, आह, सुहृद्, मित्र, सखा, विश्वामपात्र व्यक्ति अथवा अनुयाथी दूसरा कोई नहीं है।

शिखिध्यज योले—अहो ! देवपुत्र ! असङ्ग होते हुए भी जो आप मेरे समागभकी इच्छा रखते हैं, इमसे प्रतीत होता है कि आज निश्चय ही मेरे पुण्य सफल हो गये।

कुम्मने कहा—राजन् ! आपको महानन्दखरूप परमप्दमें विश्रामकी प्राप्ति हो गयी न ! आप इस मेदमय दु:खसे सर्वथा रहित हो गये हैं न ! भोगकी नीरसताका विचार करके आपातरमणीय संकल्पोंसे आपका प्रेम एकदम निर्मूल हो गया है न ! आपका मन हेय और उपादेयकी अवस्थाको अतिक्रान्त कर गया है न ! वह शान्त, शम-सम्पन्न होनेसे समतायुक्त और प्रारच्यानुसार प्राप्त पदार्थोमें उद्देगद्यन्य होकर ही स्थित रहता है न ! शिक्षिष्य गोले—भगवन् ! चिरकालके पश्चात् थोड़े ही समयमें में निर्विकार होकर पूर्ण विश्रामको प्राप्त हो गया हूँ । मुझे सम्पूर्ण प्राप्तच्य पदार्थ उपलब्ध हो चुके हैं । अब में पूर्णतया तृप्त हो गया हूँ । जिस ब्रह्मका मुझे न तो ज्ञान ही था और न जिसकी प्राप्ति ही हुई थी, उसे मैंने जान लिया और प्राप्त भी कर लिया तथा छोड़ देने योग्य संसारका त्याग भी कर दिया । अब मेरा मन वासनारहित हो गया है और मैंने परमात्मखरूप परम तत्त्वका आश्रय भी ले लिया है । अब मेरे लिये कुछ भी शेष नहीं रह गया है । अब तो में सांसारिक वासनाओंसे शूर्य, मोह और भयसे रहित, वीतराग, नित्य ज्ञानस्वरूप, सर्वत्र समतापूर्ण, सर्वथा सीम्य, सर्वात्मक, सारी कल्पनाओंसे मुक्त, आकाशमण्डलके समान निर्मल तथा एकरूप होकर स्थित हूँ ।

(सर्ग १०२-१०३)

हुम्भ और शिखिष्त्रजका परस्पर सौहार्द, चूडालाका राजासे आज्ञा लेकर अपने नगरमें आना और उदास-मन होकर पुनः राजाके पास लोटना, राजाके द्वारा उदासीका कारण पूछनेपर चूडालाद्वारा दुर्वासाके शापका कथन और चूडालाका दिनमें कुम्भरूपसे और रातमें स्वीरूपसे राजा शिखिष्यजके साथ विचरण

श्रीविसष्टकी कहते हैं—रघुनन्दन ! वे दोनों कुम्म और शिक्षियक तत्त्वज्ञानी तो थे ही, अतः वे परस्पर इस प्रकारकी अध्यात्मविषयकी विचिन्न कथाएँ कहते हुए तीन मुहूर्त—छः घड़ीतक उस वनमें बैठे रहे । तत्पश्चात् वे वहाँसे उठकर किसी दूसरे शिखरपर जाकर वहाँके सरोबरपर तथा आनन्ददायक वनमें विचरण करने लगे । इस प्रकार उस महावनकी उन वनवीथियोंमें वैसा आचरण करते हुए तथा परस्पर वैसी कथाओंको कहते-सुनते हुए उन दोनोंके आठ दिन धीत गये । तथ कुम्मने राजासे कहा—'राजन् ! आओ अब हमलोग इस पर्वनपर किसी दूसरे वनमें चलें।' राजाने कुम्मकी वात मानकर स्वीकार कर लिया । फिर तो वे दोनों वहाँसे चल

पड़े और अनेक तरहिक बनों, जंगलों, जलाशयोंके तहों, सरोबरों, कुन्नों, भीवण शिखरों, नदी-प्रदेशों, प्रामों, नगरों, उपवनों, पर्श्तीय गोष्टों, कुन्नों, तिर्थस्थानों और आश्रमोंमें पूनते रहे। वे पूर्णतया शान्त तो थे ही, अतः एक ही साथ रहते थे। उनमें स्नेह, सस्य और उस्साह एक-सा था। राघत्र! वे देवताओं और पितरोंकी पूजा भी एक ही साथ करने थे और उनका भोजन भी एक साथ ही होता था। श्रीरान! 'यह अपना घर है और यह नहीं हैं ऐसी इंकल्पक धारणा उन टोनोंके मनका कभी अपहरण नहीं कर पाती थी। वे कभी अपने शरिरएर धूल लपेट लेते, कभी चन्द्रमका लेपन कर लेते, कभी भस्म रमा लेते, कभी हिव्य वस्न धारण कर लेते, कभी भस्म रमा लेते, कभी हिव्य वस्न धारण कर लेते, कभी

### कल्याण 🔀



भगवान्के द्वारा प्रह्लादका अभिषेक ( उपध्यम-प्रकरण सग ४१ )

उसे पळ्ळोंसे आच्छादित कर लेते और कमी पुष्पोंसे सजा लेते। इस प्रकार वे दोनों मित्र साथ-साथ विचरण करते थे।

कुछ ही दिनोंके बाद समिचत्तता तथा सत्त्वकी उत्कृष्टताके कारण राजा शिखिष्यज भी कुम्भके ही समान शोभा पाने छगे। तब मानिनी चूबाळाने राजा शिखिष्यजको देवकुमारके सहश उत्तम शोभासे सम्पन्न देखकर विचार किया कि 'अब मैं इस काननमें अपनी बुद्धिसे सोचकर कुछ ऐसे प्रपन्नकी रचना करूँ जिससे दूसरोंको मान देनेवाळे ये मेरे खामी राजा शिखिष्यज मुझमें रति-सुखके इच्छुक हो जायँ।' यों सोच-विचारकर कानन-कुद्धमें बैठी हुई कुम्भवेषधारिणी चुडाळा अपने पतिसे बोळी—

कुम्मने कहा—'राजन् ! मैं खर्ग जा रहा हूँ और सायंकाल होते-होते वहाँसे निश्चय ही लौट आऊँगा; क्योंकि आपका सङ्ग मुझे खर्गसे भी बढ़कर सुख्यद है।' 'अच्छा, आप शीव्र ही लौटियेगा।' राजाके ऐसा कहनेपर कुम्म उस बनप्रान्तसे उड़कर शरकालीन मेघके सदश आकाशमें जा पहुँचे। वहाँ आकाशमार्गसे जाते हुए कुम्मने राजाके ऊपर पुष्पाञ्चलि छोड़ दी। राजा शिखिष्यज भी जाते हुए कुम्मकी ओर तबतक टकटकी लगाये देखते ही रहे, जबतक वे उनकी आँखोंसे ओझल नहीं हो गये।

उधर आकाशमें राजा शिखिष्वजिकी आँखोंसे ओक्षल होते ही सुन्दरी चूडाळाने कुम्भ-शरीरका परित्याग कर दिया और वह पुन: अपने प्रवेक्त्पमें आ गयी । फिर आकाश-मार्गसे चळकर वह खर्गके समान सम्मीय अपने नगरमें जा पहुँची और अहश्यरूपसे अपने अन्त:पुरमें, जो सुन्दरी खियोंसे खचाखच भरा था, प्रवेश कर गयी । वहाँ झटपट सारा राज्यकार्य सँमाळकर वह पुन: राजा शिखिष्वजिक समक्ष आ गयी । पर आज उसके चेहरेपर उदासी छायी थी । यों उदास-मन कुम्भको सामने देखकर राजा शिखिष्वज उटकर खड़े हो गये । उनका भी चित्त उदास हो गया, फिर वे आदर्स्युर्वक यों कहने ळगे—

'देवपुत्र ! आपको नमस्कार है । आप तो उदास-से दीख पड़ते हैं । आप कुम्म तो हैं न ! इस उदासीको छोड़िये और इस आसनपर विराजिये । मित्रवर ! जिन्हें वेद्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त हो चुका है तथा जो अपने खरूपमें स्थित हो गये हैं, ऐसे संत-महास्मालोग हर्य-विपाद जनित स्थितिका उसी प्रकार आश्रय नहीं प्रहण करते, जैसे कमलपत्र जालका !

तब कुम्मने कहा—'राजन् ! जैसे जबतक तिल है, तबतक तेल रहता है, उसी तह जबतक देह है, तबतक उसकी अच्छी-बुरी दशा भी होती है। परंतु योगसे चित्त-की जो समता होती है, वही देहकी अच्छी-बुरी दशाओं-द्वारा प्राप्त दुःखसे रहित होना है। तत्त्वज्ञानी लोग तो, जबतक प्राप्त हुए अन्तिम देहका पतन नहीं हो जाता, बुद्धि आदिकी समता तथा हाथ-पैर आदिके संचालनसे तबतक ईश्वरीय विधानके अनुसार समय बिताते रहते हैं।

शिखिष्यत्र बोले----महाभाग ! आप तो तत्त्वज्ञानियोंमें श्रेष्ठ हैं । देवता होते हुए भी आपको ऐसी उदासी किस कारणसे प्राप्त हुई----यह वतलानेकी कृपा कीजिये ।

तब कुम्भने कहा—भद्र ! जब मैं यहाँसे चला, तब आपको पुष्पाञ्चलि समर्पित करके आकाशको लाँघता हुआ स्वर्गमें जा पहुँचा । वहाँ पिताजीके साथ महेन्द्रके सभाभवनमें कमानुसार बैठा था । जब सभा-विसर्जनका समय आया और पिताजीने मुझे जानेकी आज्ञा दी, तब मैं उटकर यहाँ आनेके लिये स्वर्गसे चल पड़ा और नभोमण्डलमें आ पहुँचा । आगे बढ़नेपर मैंने देखा कि सजल जलधरोंके मध्यसे होकर मुनिवर दुर्वासा बड़े बेगसे इधर ही आ रहे हैं । वे भूतलपर स्थित गङ्गाजीकी ओर बड़ी तेजीसे दौड़े जा रहे थे । तब मैंने भी आकाशमार्गसे ही आगे जाकर उन मुनिश्रेष्ठको अभिवादन किया और कहा—'मुने! नीले मेवके सदश बख धारण करनेके कारण आप अमिसारिका नारीकी तरह लग रहे हैं ।' दूसरोंको मान देनेवाले महाराज ! यह युनकर दुर्वासाजी मुझे शाप देते हुए

बोले—'जाओ, इस दुर्वचनके कारण आजसे तुम प्रत्येक रात्रिमें स्तन और केश आदि श्ली-चिह्नोंसे युक्त होकर हाव-माव आदि विल्रासोंवाली कमनीया रमणीके रूपमें बदल जाया करोगे।' वृद्ध ब्राह्मण दुर्वासाके मुखसे निकले हुए उस अशुम वचनको सुनकर, जवतक में कुछ थोड़ा विचार करने लगा, तवतक वे मुनि अन्तर्यान हो गये। इसी कारणसे मेरा मन उदास हो गया है और में सीघे आकाश-तलसे यहाँ चला आया हूँ। सज्जनशिरोमणे! इस प्रकार मैंने अपना सारा वृक्तान्त आपको सुना दिया। अब मैं रात्रिमें श्ली हो जाउँगा। मला, रात्रिमें में इस श्लीवका निर्वाह कैसे कर सकूँगा ? अहो! संसारमें होनहारकी बड़ी विलक्षण गति है। हाय! रातमें जब मेरा श्लीरूप हो जायगा, उस समय में लजापरवश होकर गुरुजनों, देवताओं और ब्राह्मणोंके सामने निर्वाधरूपसे कैसे रह सकूँगा ?

शिक्षिष्य बोले—देवपुत्र ! जगत्में जो कुछ भी दुःख अथवा सुंख प्राप्त होते हैं, वे सभी प्रारच्यानुसार शरीरके लिये ही होते हैं । उनमेंसे किसीका भी आत्मापर प्रभाव नहीं पड़ता । मुने ! आप तो शासको भूपणकी तरह धारण करनेवाले हैं, इसलिये किसी भी कार्यफलके विपयमें विचार करना आपके लिये उचित नहीं है । फिर, यिं आप-जेसे विवेकी पुरुष भी यों विचार करने लगेंगे तो अन्य अविवेकी जनोंके खेर-नाशका क्या जगाय होगा ! मैं तो ऐसा समझता हूँ कि खेरका विषय उपस्थित होनेपर कुछ खेरीचित वचन कहना चाहिये—इसी अभिग्रायसे आपने ऐसा कहा है ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—राध्य ! तदनन्तर जब चन्द्रोदयका समय आया, तव उन दोनों मित्रोंने उठकर संध्या-वन्दन किया और फिर जप-कर्म समाप्त करके वे छताओंके एक समृह्में जा बैठे। वहाँ जब कुम्म धीरे-धीरे श्लीरूपमें परिवर्तित होने छमे, तब वे सामने बैठे हुए राजा शिखिष्ट्यजसे गद्गद वाणीमें बोलें—'राजन्! में तो ऐसा समझता हूँ कि आपके सामने में लजाके साथ-ही-साथ स्त्रीभावको प्राप्त होता जा रहा हूँ।'

दो घड़ीतक विचार करनेके पश्चात् राजा शिखिष्यज इस प्रकार कहने लगे—'अहो ! दु:खकी वात है । ये कुम्भमुनि, जो महान् सत्त्वसम्पन्न थे, वे ही अब सुन्दरी की वन गये । साधुशिरोमणे ! आप तो तत्त्वज्ञानी हैं । दैवकी गति भी आपसे लिपी नहीं है; अतः इस अवस्यम्भावी घटनाके विपयमें विचार मत कीजिये । ये जो अवस्यम्भाविनी सुख-दु:खारमक दशाएँ हैं, सभी तत्त्वज्ञानियोंके केवल शरीरपर ही प्रभाव डाल पाती हैं, उनके अन्तःकरणपर नहीं; परंतु ये ही अविवेक्तियोंके केवल शरीरपर ही नहीं, अन्तःकरणतक पहुँच जाती हैं।'

कुम्मने कहा—राजन् ! ठीक है, ऐसा ही हो । अब में रात्रिके समय अपने बी-भावको खीकार कर लेता हूँ और इसके लिये चिन्ता भी नहीं करूँगा; भला, दैव-का उल्लब्सन कौन कर सकता है ।

तदनन्तर जब प्रातःकाळ हुआ, तब कुम्मने उस युवती बीके सरूपका परित्याग कर दिया और अपना वहीं कुम्मरूप धारण कर ि्या। इस प्रकार वह राजरानी सुन्दरी चूडाळा अपने पतिके पास पहले कुम्मरूपसे उपस्थित हुई, तत्पश्चात् बीरूप धारण करके आयी। वह रात्रिमें कुमारी-धर्मसे युक्त होकर और दिनमें कुम्मरूप धारण करके अपने मित्र एवं स्वामी शिखिष्यज्ञके साथ बनप्रान्तोंमें विचरण करती थी। योगवळसे उसका गमनागमन कहीं इकता नहीं था। इस प्रकार वह नारी चूडाळा पुष्पमाळाओं एवं हारोंसे विभूषित होकर अपने मित्र एवं प्रियतम पतिके साथ कैळास, मन्दर, महेन्द्र, सुमेर और सहागिरिके शिखरोंपर स्वेच्छानुकूळ विचरण करती रही।

(सर्ग १०४-१०५)

# महेन्द्र पर्वतपर अग्निके साक्ष्यमें मदनिका (चूडाला) और शिखिष्यजका विवाह, एक सुन्दर कन्दरामें पुष्प-शञ्यापर दोनोंका समागम, शिखिष्यजकी परीक्षाके लिये चूडालाद्वारा मायाके वलसे इन्द्रका प्राकट्य, इन्द्रका राजासे खर्ग चलनेका अनुरोध, राजाके अखीकार करनेपर परिवारसहित इन्द्रका अन्तर्थान होना

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम! तदनन्तर कुछ ही दिनोंके बीतनेके बाद कुम्मरूपधारिणी सती चूडाला अपने खामी राजा शिखिष्वजसे इस प्रकार बोळी— 'कमळपत्रसहरा नेत्रींबाले महाराज! मेरी यह बात सुनिये! में प्रतिदिन रात्रिके समय खी ही बनकर रहता हूँ, इसिलेये मैं अपने इस प्रकारके खी-धर्मको सफल बनाना चाहता हूँ। इसके लिये विवाहद्वारा अपनेको किसी योग्य पतिके हाथों सौंप देनेका मेरा विचार है। इस विषयमें त्रिलोकीमें केवल आप ही मुझे पतिरूपसे पसंद आ रहे हैं, अतः विवाह-विधिसे आप सर्वदा रात्रिके समय पत्नी-रूपमें मुझे खीकार कीजिये। राजन् ! चारों ओरसे सारी वस्तुओंमें इच्छा, अनिच्छा तथा तजनित फलका त्याग करके हमलोग इच्छा-अनिच्छा तथा तजनित फलका त्याग करके हमलोग इच्छा-अनिच्छासे रहित हो गये हैं, अतः इस अभीष्ट कार्यको आप अवस्य सम्यन्त करें।

तव शिक्षिध्वज बोलं—सखे ! इस विवाहकार्यके करनेसे मुझे छुम अथवा अछुम—किसी प्रकारके फल्कि सम्मावना नहीं दीख रही है, अतः आपको जैसा रुचे, वैसा ही कीजिये ।

कुम्मने कहा—महीपाल ! यदि ऐसी बात है तो आज यह श्रावणमासकी पूर्णिमा है, अतः आज ही ग्रुम लग्न है; क्योंकि कल ही मैंने विवाहसम्बन्धी सारी गणना कर ली थी। महावाहों ! आज रातमें सम्पूर्ण कलाओंसे पिसूर्ण निर्मल चन्द्रमाके उदय होनेपर हम दोनोंका विवाह होगा। राजन् ! उठिये और हम दोनों वनके मीतरसे अपने विवाहके लिये चन्द्रन और पुष्प आदि सामग्री एकत्र करें।

यों कहकर कुम्भ उठे और राजा शिखिध्वजके साथ-

साथ पुष्पोंको चुनने तथा सामप्रियोंके सञ्चय करनेमें जुट गये । इस प्रकार एक सुन्दर गुफामें सारी विवाह-सामग्री जुटाकर वे दोनों प्रेमी मित्र मन्दाकिनी नदीमें स्नान करनेके लिये गये । वहाँ नहा-धोकर उन लोगोंने देवताओं, पितरों और ऋषियोंका पूजन किया; क्योंकि जैसे उन्हें क्रियाजनित फलकी इच्छा नहीं थी, उसी प्रकार शास्त्रविहित क्रियाका त्याग भी उन्हें पसंद नहीं था। तदनन्तर कल्पवृक्षके उज्ज्वल वर्णके वल्कल वस्र पहनकर तथा फल खाकर वे दोनों क्रमशः विवाह-स्थानमें आये। फिर सूर्यास्त होनेपर उन्होंने संध्या-वन्दनकी विधि पूरी की और मन्त्र-जप तथा अधमर्षण आदि भी किया । इतने-में ही कुम्भ खीरूपमें परिणत हो गये। तब वे सोचने ळगे कि 'यह वधू तो मैं बन गया । अब मुझे अपना शरीर बरको दे देना चाहिये: क्योंकि समयोचित कृत्यका पालन अवस्य करना चाहिये। यह मैं वधू हूँ और आप मेरे मनोनीत वर सामने उपस्थित हैं । यह आपके परिणय-का समय है, अतः आइये और मुझे प्रहण कीजिये। यों विचारकर वह वरके समीप, जो सामने वनवेदीके निकट स्थित तथा उगते हुए सूर्यके समान तेजखी थे, गयी और यों बोली---'मानद ! मैं आपकी भार्या हूँ । मेरा नाम मदनिका है। मैं आपके चरणोंमें यह स्नेहपूर्वक प्रणाम करती हूँ । नाथ ! अब आप शास्त्रोक्त विधिके अनुसार अग्नि प्रज्वलित करके मेरा पाणिग्रहण कीजिये।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! तदनन्तर उन दोनोंने वेदीके समीप खड़े हुए खन्मोंको फूलसे लदी हुई लताओंसे सजाया । फिर उस वेदीके मध्यभागमें अग्निकी स्थापना करके उसे चन्दनकी लकाईयोंसे प्रज्वलित किया । जब लपटें निकलने लगीं, तब दक्षिण क्रमसे उस अग्नि- की प्रदक्षिणा की । तत्पश्चाद् उस अग्निके सामने पञ्चवके आसनपर वे पूर्विभिमुख हो दोनों आसीन हो गये। उस समय उन दोनों बर-वधूकी अद्भुत शोभा हो रही थी। फिर शिखिष्यजने उठकर खर्च ही उस कान्ता मदिनिकाका पाणिग्रहण किया। उस समय उस वनमें उन दोनोंकी परस्पर शिव-पार्वतीके समान शोभा हो रही थी। फिर उस मङ्गळखरूप दम्पतीने उस अग्निकी प्रदक्षिणा की। उन दोनोंने परस्पर एक-दूसरेको अपना हृदय, जो प्रेमके लिये लोल्चप तथा सर्वोत्तम ज्ञानसे पूर्ण था. समर्पित कर दिया। उन्होंने अग्निकी तीन बार



प्रदक्षिणा की और उसमें छाजाहोम किया। इस प्रकार समान रूपसे संतुष्ट हुए वर-वधूने एक-दूसरेद्वारा पकड़े गये अपने हाथको छुड़ा लिया। तदनन्तर उन दोनों प्रेमियोंने वहाँसे उठकर एक छुन्दर कन्दरामें, जिसका उन्होंने पहलेसे ही खयं निर्माण कर रखा था और जिसमें चमकीले दीपक जल रहे थे, प्रवेश किया। और वे दोनों पुष्रशय्यापर बैठ गये। फिर तो, परस्पर प्रेमभरे तरह-तरहके मनोहर वाग्विलासोंसे, समयोचित आलिङ्गन

आदि क्रत्योंसे, प्रेमयुक्त व्यवहारोंसे तथा नये-नये सुखोपभोगसे उस उत्तम दम्पतिकी वह लंबी रात एक सुक्रतेके समान बीत गयी।

रघुकुळभूषण राम! इस प्रकार वे दोनों कुम्भ और हिाखिष्यज उस महेन्द्राचळकी गुफामें खर्य विवाहित होकर देवतुल्य परम प्रेमी दम्पती वन गये। दिनमें तो वे परम प्रेमी मित्र बन जाते थे और रातमें प्रिय पति-पत्नी हो जाते थे। प्रभा और दीपककी तरह वे परस्पर घुळे-मिळे रहते थे, अलग तो कभी होते ही नहीं थे। इस प्रकार जब धीरे-धीरे कुछ मास व्यतीत हो गये, तब देवपुत्रका खरूप धारण करनेवाळी चूडाळाने विचार किया कि अब मैं नाना प्रकारके उत्तम-उत्तम उपभोगोंद्वारा राजा शिखिष्यजकी परीक्षा करूँगी, जिससे इनका चित्त कभी भी भोगोंमें अनुरक्त नहीं होगा। ऐसा सोचकर चूडाळाने अपनी मायाके बळसे उस बनस्थळीमें देवगणों तथा अपसराओंके साथ पथारे हुए इन्हको दिखलाया। परिवार-सहित इन्हको अपने निकट आया हुआ देखकर बनवासी राजा शिखिष्यज उनकी विधिवत् पूजा करके पूळने ळगे।



शिक्षिध्यन बोलं—देवरान ! आपने इतनी दूरसे यहाँ आनेका कष्ट क्यों उठाया ! आप जिस प्रयोजनसे यहाँ पधारे हैं, उसे बतलानेकी कृपा कीजिये ।

इन्द्रने कहा-राजन् ! आपके गुणाधिक्यरूपी सूत्रने इमारे हृदयको बाँध रखा है. जिससे खिचकर हम आकाश-से यहाँ आ गये हैं। महाराज ! अब उठिये और खर्ग चलिये; क्योंकि वहाँ यूथ-के-यूथ देवता तथा देवाक्कनाएँ आपके गणोंको सनकर विस्मय-विमुग्ध हो रहे हैं और वे सब-के-सब आपके श्रभागमनकी प्रतीक्षामें बैठे हैं। इसलिये आप पादुका, गुटिका, खन्न और पारद आदि रसोंको भी लेकर सिद्धमार्गसे खर्गलोकमें चलना खीकार कीजिये। राजर्षे ! आप जीवन्मक्त तो हैं ही, अतः देवलोकमें प्रधारकर आप अनेक प्रकारके भोगोंका उपभोग करें, इसी कारण मैं आपके पास आया हूँ। साधी ! आपके समान जो संत-महात्मा हैं, वे न तो प्राप्त हुई लक्ष्मीका तिरस्कारद्वारा अपमान करते हैं और न अप्राप्त-की कामना ही करते हैं। महात्मन्! जैसे भगवान् नारायणके ग्राभागमनसे त्रिलोकी पवित्र हो जाती है, वैसे ही आप बिना किसी विश्व-बाधाके खर्म पधारें और वहाँ सुखपूर्वक विहार करें, जिससे वह खर्ग पवित्र हो जाय।

शिखिष्यज बोलं—देवेन्द्र! मैं तो सभी देशोंको स्वर्ग-सा ही मानता हूँ; क्योंकि मैं जिस परमात्माको स्वर्ग मानता हूँ, उसकी सत्ता सदा सर्वत्र वर्तमान है; अतः मेरे लिये कहींपर भी एकदेशी खर्ग नहीं है। प्रभो! मैं सभी जगह संतुष्ट रहता हूँ और सभी स्थानोंमें विचरण करता हूँ । मेरे मनमें किसी प्रकारकी इच्छा तो है नहीं, अतः मैं सर्वत्र आनन्दसे परिपूर्ण रहता हूँ । इन्ह्रं ! इन्हीं सब कारणोंसे एक स्थानमें स्थित रहनेवाले किसी ऐसे एकदेशी खर्गमें जानेकी तो मैं इच्छा ही नहीं करता । इसलिये मैं आपकी आज्ञाका पालन नहीं कर सकूँगा।

इन्द्रने कहा—साधुशिरोमणे ! जिन्हें ज्ञातव्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त हो गया है तथा जिनकी बुद्धि परिपूर्ण हो गयी है, उनके लिये भोगोंका उपभोग करना और न करना बराबर है; अतः आपके लिये भोगोंका सेवन करना उचित है। देवराज इन्द्रके यों कहनेपर भी जब राजा मौन ही रहे, तब इन्द्रने पुनः कहा— ध्राजन् ! जब आपकी ऐसी ही धारणा है, तब मैं ही यहांसे चला जाता हूँ।' यों कहकर ध्राजन् ! आपका कल्याण होंग्यह आशीर्वाद देते हुए इन्द्र वहीं अन्तर्धान हो गये। देवराजके अदृश्य होते ही उनके साथका देवसमूह भी क्षणभरमें अदृश्य हो गया।

#### राजा शिखिष्यज्ञके क्रोधकी परीक्षा करनेके लिये चूडालाका मायाद्वारा राजाको जार-समागम दिखाना और अन्तमें राजाके विकारयुक्त न होनेपर अपना असली रूप प्रकट करना

श्रीवसिष्टजी कहते ह — श्रीराम ! इन्द्र-दर्शनकी मायाका उपसंहार करके चृढाला मन-ही-मन विचार करने लगी-— 'बढ़े सौभाग्यकी बात है, जो विषय-भोगोंकी ळाळसा इन नरेशके मनको आकृष्ट करनेमें समर्थ न हो सकी । इन्द्रके आनेपर भी ये निर्विकार शान्त ही रहे । इनके शरीरके अवयोंकी स्थिति पूर्ववत् समान रही तथा विना किसी प्रकारके क्षीभ एवं अवहेळनाके

इन्होंने इन्द्रके साथ उचित व्यवहार भी किया । अतः अब मैं पुनः 'एक ऐसे मायाप्रपञ्चकी रचना करूँगी, जिसमें राग-द्रेषकी प्रधानता रहेगी और जो बुद्धिका अपहरण करनेवाटा होगा । फिर उसके द्वारा आदर-पूर्वक इनकी परीक्षा करूँगी।' ऐसा निश्चय करके रात्रिमें चन्द्रोदय होनेपर उसने उस वनमें सुन्दरी मदनिकाका रूप धारण कर लिया । उस समय जब राजा हिाखिक्वज

नदीके तटपर संस्थावन्दन तथा जप-कर्ममें तत्पर होकर ध्यानस्थ थे और शीतल्य-मन्द-सुगन्ध वायु वह रही थी, तव मदनिका काम-मदसे विह्वल हुई-सी संतानक वृक्षोंके एक लताकुङ्गमें प्रविष्ट हुई । वह कुञ्ज सवन पुण्पगुच्छों-से सुशोमित था तथा वनदेवियोंके शुद्ध अन्तःपुर-सा प्रतीत होता था । वहाँ पुण्पहारोंसे सजी हुई मदनिकाने अपने संकल्पसे एक पुण्यहार्य्या तैयार की और उसपर मायानिर्मित एक सुन्दर जार पुरुषको लेकर उसके गलेसे लियटकर लेट गयी ।

उधर जपकर्म समाप्त होनेपर जब राजा शिखिन्त्रज उस स्थानसे उठे और एक कुझसे दूसरे कुझमें मदनिकाका अन्वेषण करने लगे, तब उन्हें उस लतागृहमें मदनिका दीख पड़ी। उसके गलेसे एक मनोहर जार पुरुष लिपटा हुआ था । उस पुरुषके कंघे लंबे केशोंसे आच्छादित थे और शरीरमें चन्दनका अनुलेप लगा हुआ था । उसके सिरकी सजावट शय्यापर इधर-उधरके परिवर्तन एवं परस्परके मर्दनसे अस्त-व्यस्त हो गयी थी। वह मदनिकाकी अजाको, जिसकी कान्ति सवर्णकी-सी थी तथा जो मोड़नेके कारण दो भुजा-सी लग रही थी, तिकया बनाकर उसपर अपना कान, नेत्रप्रान्त, कपोल और केश रखकर लेटा हुआ था । तदनन्तर राजाने पुनः देखा---उन दोनों स्त्री-पुरुषोंके मुख परस्पर एक-दसरेसे सटे हुए हैं और उनपर मुसकराहट खेल रही है। शयन करते समय उनके पुष्पहार हिल रहे हैं। वे कामवेगसे आतुर और व्याकुल हैं। परस्पर आलिङ्गनके बहाने वे एक-दूसरेको अपना प्रेम समर्पित कर रहे हैं। वे एक दूसरेके उन्मुख, समान आनन्दसे परिपूर्ण तथा प्रबल काममदसे भरपूर हो गये हैं । यह सब देखकर भी राजा शिखिष्वजने मनमें जरा-सा भी क्रोध-विकार उत्पन्न नहीं हुआ. उलटे वे परम संतष्ट हुए और कहने लगे-- 'अहो ! ये दोनों व्यभिचारी कैसे आनन्दमग्न हैं। सहसा राजाको आया हुआ देखकर जब वे दोनों डर गये, तब राजाने कहा-

'तात ! भय मत करो । तुम दोनों स्वेच्छानुसार सुख्यूर्वक जैसे सोये हो, वैसे ही सोये रहो । मैं इसमें विन्न नहीं डाव्हँगा।' यों कहकर राजा वहाँसे चले गये।

तदनन्तर दो ही घड़ीके बाद चडाळा उस प्रपञ्चका उपसंहार करके लतागृहसे बाहर निकली । उस समय उसका शरीर प्रियतमके साथ सम्भोग करनेके कारण प्रफुल्लित दीख रहा था । बाहर आकर उसने देखा कि राजा शिखिष्वज एकान्तमें एक सन्दर शिळापर बैठे हैं। उनकी समाधि लग गयी है, जिससे उनके नेत्र थोड़े खुले हुए हैं । तब सुन्दरी मदनिका राजाके निकट गयी और क्षणभरतक चुपचाप खड़ी रही । उस समय ळजाके कारण उसका मुख नीचे झुक गया था और उसकी कान्ति मलिन हो गयी थी तथा मन खिन्न था । क्षणभरके बाद जब राजा शिखिष्वज ध्यानसे विरत हुए, तब मदनिकाको पास ही खड़ी देखा । उसे देखकर उनकी बुद्धिमें जरा-सा भी क्षोभ नहीं हुआ । वे उससे अत्यन्त मधुर वाणीमें कहने ळगे--- 'म्रन्दरि ! क्या किसीने शीव्र ही तुम्हारे सुखमें विन्न डाल दिया ! तमने सखका उपभोग तो किया है न ? (इसमें ल्जित होनेकी क्या बात है; क्योंकि ) संसारमें जितने प्राणी हैं, वे सभी झुखके लिये ही तो प्रयत करते हैं। अतः तुम जाओ और पुनः अपनी प्रणयगर्भित चेष्टाओंसे अपने उस प्रियतमको संतष्ट करो । मानिनि ! तुम्हारे इस कार्यसे मेरे मनमें किसी प्रकारकी उद्विग्नता नहीं है। यहाँ मेरे और कुम्भमें तो रागका लेशमात्र भी नहीं रह गया है, अतः हम दोनों तो बीतराग हो चुके हैं। तम तो हमलोगोंसे भिन्न एक तीसरी नारी हो। जो महर्षि दर्वासाके शापसे उत्पन्न हुई हो; अतः तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा ही करो ।'

तब मदिनिका बोली—महाभाग ! आपका कथन बिल्कुल सत्य है; परंतु मैं क्या करूँ, क्षियोंका खभाव ही बड़ा चश्चल होता है । उनमें पुरुषोंकी अपेक्षा कामका नेग भी अठगुना वताया जाता है; अतः आप मुझपर क्रोध न करें । महाराज ! जव आप संध्यावन्दन तथा जपकर्ममें रत हो गये, तव रात्रिके समय इस गहन काननमें उस कामी पुरुपने मुझे पकड़ लिया । उस समय मैं दीन अवळा कर ही क्या सकती थी । राजन्! लियोंका ऐसा स्वभाव ही होता है कि वे अपने कामवेगको रोक नहीं सकतीं । अतः प्राणनाथ ! एक तो मैं अवळा नारी, दूसरे नवयुवती और मृढ़ हूँ; इसी कारण मुझसे यह महान् अपराथ हो गया । अब आप मुझे क्षमा करें; क्योंकि क्षमा करना साधु पुरुपोंका स्वभाव ही होता है ।

शिखिष्यजने कहा—बाले ! तुम्हारे इस कृत्यसे मेरे अन्तः करणमें क्रोध तो तिनक-सा भी नहीं है, परंतु मैं अब तुम्हें अपनी बध्नेक रूपमें केबल इस कारणसे खीकार करना नहीं चाहता कि साधुपुरुष इस कर्मकी धोर निन्दा करेंगे । इसलिये अङ्गने ! अब हम दोनों पहलेकी तरह मित्रभावसे वीतराग होकर वनप्रान्तोंमें नित्य साथ-साथ ही दुख्यूर्वक विचरण करेंगे ।

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार जब राजा शिखिष्यज समत्वभावमें स्थित हो गये, तब उन्हें रागद्वेषकी भावनाओं से निर्मुक्त देखकर चूडालाका मन प्रसन्न हो गया और वह मन-दी-मन विचार करने लगी—'शहो ! ये राजा शिखिष्यज अब सर्वोत्कृष्ट समताको प्राप्त हो गये हैं । रागसे शृत्य हो जानेके कारण अब इनमें कोधका लेशमात्र भी अवशिष्ट नहीं है । अब ये सचमुच जीवन्मुक्त हो चुके हैं । तभी तो जिन्हें खयं इन्द्र प्रदान कर रहे थे, वे उत्तमोत्तम भोग, इनको विचलित नहीं कर सके तथा बड़ी-बड़ी सिद्धियाँ, सुख, दु:ख, आपत्ति और सम्पत्ति भी इन्हें अपनी ओर आकृष्ट करनेमें समर्थ न हो सकीं । एक जीवन्मुक्तमें जितनी निर्दोण महान् ऋष्टियाँ बतायी जाती हैं, वे सब-की-सब इस समय अकेले इन्हींका आश्रय ले रही

हैं, अतः ये दूसरे नारायणकी तरह जान पड़ते हैं । इसिल्ये अब मैं इस कुम्मरूपका परित्याग करके चूडाला ही वन जाऊँगी और इन्हें अपने सारे इत्तान्तका स्मरण दिलाऊँगी ।' यों विचारकर चूडालाने तुरंत ही मदिनिकाके शरीरको छोड़कर वहीं अपनेको चूडालाके रूपमें प्रकट कर दिया । उस समय ऐसा जान पड़ता था, मानो चूडाला मदिनकाके उसी शरीरसे निकली



है। तत्पश्चात् वह योगधारणासे युक्त होकर राजाके सामने सुशोमित हुई। राजाने प्रेमपरवशताके कारण निर्दोष अङ्गोबाळी उस कमनीया मदनिकाको ही अपनी प्रियतमा भार्या चूडाळाके रूपमें स्थित देखा । उस समय चूडाळा भूमितळसे प्रकट हुई ळक्ष्मी (सीता ) के समान सुशोमित हो रही थी तथा रक्षमञ्जूषासे निकळी हुई रक्षप्रभाकी भाँति उदीत हो रही थी। इस रूपमें राजा शिक्षिष्यजने अपनी प्राणप्रियाको सामने उपस्थित देखा। (सर्ग १०८)

ष्यानसे सब कुछ जानकर राजा शिखिष्यजका आश्चर्यचिकत होना और प्रशंसापूर्वक चुडालाका आलिङ्गन करना तथा उसके साथ रात विताना, प्रातःकाल संकल्प-जनित सेनाके साथ दोनोंका नगरमें आना और दस हजार वर्षोतक राज्य करके विदेहग्रुक्त होना

श्रीवसिष्ठची कहते हैं— स्वुचुळभूषण राम ! तदनन्तर अपनी प्यारी पत्नी चूडाळाको देखकर आश्चर्यके कारण राजा शिखिष्ठजके नेत्र प्रफुल्ल्टित हो उठे । तत्र वे आश्चर्यकुक्त वाणीसे इस प्रकार बोले— 'सुन्दरि! तुम अपने शरीरसे, व्यवहारसे, मन्द-मुखुकानसे, अनुनय-विनयसे तथा पत्नीसम्बन्धी विलाससे ऐसी उपलक्षित हो रही हो, मानो मेरी भार्या चूडाळाकी ही प्रतिमृति हो।'

चूडालाने कहा-प्रभो ! हाँ, ऐसा ही समझिये, निस्संदेह मैं चृडाला ही हूँ । आज मैंने अपने पहलेके खाभाविक शरीरसे साक्षात् आपको प्राप्त किया है। इस वनमें मैंने जो कुम्भ आदिके देहनिर्माणद्वारा माया-प्रपन्न प्रकट किया था, वह तो केवल आपको प्रबुद्ध करनेके लिये ही था । महाराज ! जब आप मोहवश राज्यका परित्याग करके तपस्याके लिये वनमें चले आये, तभीसे मैं आपको ज्ञानसम्पन्न बनानेके लिये प्रयत्न कर रही थी । भूपते ! इस कुम्भवेषसे मैंने ही आपको प्रबुद्ध किया है। मैंने मायाद्वारा जो कुम्भ, मदनिका आदिके शरीरका निर्माण किये थे, उसका एकमात्र प्रयोजन आपको प्रबुद्ध करना ही था । वास्तवमें क्रम्भ आदि कुछ भी सत्य नहीं है । राजन् ! ( यदि मेरी बातोंपर विश्वास न आता हो तो ) अब तो आप जाननेयोग्य परमात्माको जान चुके हैं, अतः ध्यान लगानेसे आप यह सारा दृश्य अविकल रूपसे देख सकेंगे। इसलिये तत्त्वज्ञ ! अब शीघ्र ही ध्यान लगाकर देखिये ।

चूडालाके ऐसा कहनेपर राजा आसन लगाकर बैठ गये और ध्यानद्वारा उन्होंने अपना सारा वृत्तान्त अन्छी तरहसे जान लिया। सुदूर्तमात्रके ध्यानसे ही राजाने



राज्य-पित्यागसे लेकर चुडालाके साक्षाल्मारपर्यन्त अपने विषयमें जितनी घटनाएँ घटी थीं, उन सबको प्रत्यक्षरूपसे देख ल्या । तत्पश्चात् समाधि मंग होनेपर हर्पातिरेकसे राजाके नेत्रकमल विकसित हो उठे, मुजाएँ रोमाञ्चके कारण उज्ज्वल हो गयीं । उन्होंने तुरंत ही दोनों ही मुजाओंको फैलाकर अपनी प्रियतमा पत्नी चूडालका गाढ़ आलिङ्गन किया । उस समय रनेह घनीभूत होकर टपक रहा था, आँखोंसे प्रेमाश्च झर रहे थे और प्रेम स्फुरित हो रहा था । तदनन्तर शिखिष्यजने कहा— 'प्रिये ! तुम बालचन्द्रमाके सहश सुन्दरी हो, फिर भी तुमने अपने पतिके ल्ये चिरकालतक कितना दारण कृष्ट उठाया है । मैं इस दुस्तर भवकूपमें इब रहा था,

तमने अपनी जिस सत्त्वमयी बुद्धिके आश्रयसे मेरा उससे उद्धार किया है, तुम्हारी उस बुद्धिकी उपमा भत्या, किससे दी जा सकती है ? वह अनुपमेय है । सन्दरि ! अलोकिक सौन्दर्यवाली नारियोंमें धी, श्री, कान्ति, क्षमा, मैत्री और करुणा आदि उत्तम रूपवती मानी जाती हैं; परंत तम तो उन सभीमें मुख्य प्रतीत हो रही हो । तमने घोर प्रयत्न करके मुझे ज्ञानसम्पन्न बनाया है। इस उपकारके बदलेमें में ऐसा कौन-सा कार्य कर्के जिससे तुम्हारा मन प्रसन्न हो । प्रिये ! जो क्लीन नियाँ होती हैं, वे उद्योगपरायम होकर अनादि कालसे चले आते हुए अत्यन्त गहनसे भी गहन मोहरूपी सागरमें पड़े अपने पतिका उद्धार कर ही लेती हैं । यहाँतक कि कुलाङ्गनाएँ अपने पतिके लिये सखा, भाता, सहद, भृत्य, शिक्षक, मित्र, धन, सुख, शास्त्र, घर, दास आदि सब कुछ बन जाती हैं। अतः जिनमें इहलोक तथा परलोक—दोनोंका सम्पूर्ण सुख प्रतिष्ठित है, उन कुळाडूनाओंका सभी प्रयतोद्धारा सर्वदा मम्यकरूपसे आदर-सत्कार करना चाहिये । रूप, सौंजन्य और उत्तमोत्तम गुणरूपी रह्नोंसे विभूषित प्रिये ! तुम पतित्रता सती हो । तुम्हारी सारी इच्छाएँ शान्त हो गयी हैं और तुम संसार-सागरसे पार हो चुकी हो-ऐसी दशामें तम्हारे इस उपकारका प्रतिशोध में कैसे कर सकूँगा।

तय चूडाला बोली—पतिदेव ! बारंबार शुष्क क्रियाजालमें फॅसकर जब आपका आत्मा व्यावुल हो जाता था, तब उसे देखकर मैं आपके लिये अत्यन्त चिन्तातुर हो जाती थी; इसलिये आपके आत्माको ज्ञानसम्पन्न बनाकर मैंने अपना ही तो खार्थ सिद्ध क्रिया है—( अपनी ही चिन्ताका तो नाश क्रिया है । इसमें आपका क्या उपकार किया ! ) आप तो व्यर्थ ही इस बातको लेकर मेरी प्रशंसा कर रहे हैं ।

शिखिध्वजने कहा-वरारोहे ! ठीक है, तुम जिस

प्रकारके ग्रुम खार्थका सम्पादन कर रही हो, वैसाही खार्थ सभी कुलाङ्गनाएँ सिद्ध करें।

चूडाला योली—देव! 'यह करहें, यह न करहें, इसे प्राप्त करहें' इस प्रकारकी बुद्धिकी अपक दशाजनित कोमलतारहप जो स्थिति थी, उसका आप क्या अपने अंदर उपहास करते हैंं ! क्योंकि जैसे आकाशमें पर्वत नहीं दीख पड़ते, उसी प्रकार आपमें वे पहलेक तुच्छ तृष्णाओंका समृह तथा कुस्सित संकल्परूपी कल्पनाएँ अब दृष्टिगोचर नहीं हो रही हैं । प्रियतम! अब आपका कैसा स्वरूप वन गया है ! किस करतुमें आपकी निष्ठा है और आप क्या चाहते हैं ! विमो ! आप अपनी पिछ्ठी शारीरिक चेष्टाओंको कैसा देखते हैं !

निशिष्यनि कहा—प्रिये! जिस-जिसके अंदर तुम हो, उसी-उसीके अंदर मैं उपस्थित हूँ । मैं इच्छा और स्प्रहासे तथा एकदेशतासे रहित हो गया हूँ, आकाशके समान निर्मेख हूँ, शान्त हूँ और वास्तविक परमार्थखरूप परमात्मा हूँ । अमरकोचने ! मैं समस्त वस्तुओंकी निष्ठासे मुक्त एकमात्र चिन्मय परमात्मखरूप हूँ । पतिव्रते! जो 'तत्' वस्तु—सिबदानन्दधन ब्रह्म है, वही मैं हूँ । इसके अतिरिक्त मैं और कुछ नहीं कह सकता । तस्क्र-सहश च्रह्म कराक्षवाली प्रिये! तुम मेरी गुरु हो, अतः मैं तुम्हें नमस्कार करता हूँ । जुन्हारी ही क्ष्मांसे में इस भवसागरसे पार हो पाया हूँ । अब मैं शान्त, अपने ब्रह्मखरूपमें स्थित, कोमळ, प्रयत्नशीळ, आसक्ति और एकदेशतासे रहित, सर्वव्यापक और वास्तवमें सबसे अतीत निर्मेळ आकाशकी तरह स्थित हूँ ।

चूडाला बोली—प्राणनाथ ! आप तो महान् सत्त्व-सम्पन्न तथा मेरे हृदयबञ्चभ हैं। आपकी बुद्धि अगाध है। प्रमो ! बतलाइये, ऐसी दशामें अब आप क्या चाहते हैं !

शिखिध्वजने कहा-- फ़ुशाङ्गि ! चित्तके इच्छा और

यो० वा० अं० ६२--

आसक्तिसे रहित हो जानेके कारण मैं प्रारव्यानुसार न्यायतः प्राप्त वस्तुकी न तो प्रशंसा करता हूँ और न निन्दा ही करता हूँ । अतः अव तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा ही करो ।

चुडाला बोली---जीवन्मुक्तस्वरूप महाबाहो ! यदि ऐसी बात है तो अब आप मेरा मत सुनिये और उसे सुनकर तदनुकूल आचरण कीजिये । महाराज ! सर्वत्र अद्वैतका बोध होनेसे हमलोगोंके अज्ञानका विनाश हो गया है, अतः अब हमलोग सारी इच्छाओंसे मुक्त होकर आकाशकी तरह निर्मल रूपमें स्थित हैं। प्रभो ! इस समय राज्य-शासनद्वारा ऋमशः अपनी अवशिष्ट आय बिताकर कुछ कालके बाद हमलोग विदेहमुक्त हो जायँगे । इसलिये नाथ ! अत्र आप अपने नगरमें लौट चिलिये और राजसिंहासनपर बैठकर राजकाज सँभालिये । रमणियोंकी भूषणखरूपा मैं आपकी पटरानी होकर रहूँगी। राजन् ! न तो मुझे भोगोंकी इच्छा है, न विभृतियोंकी । मैं तो खभाववश जो कुछ भी न्यायतः प्राप्त हो जाता है, उसीसे निर्वाह करती हूँ । यह स्वर्ग, राज्य अथवा क्रिया--कोई भी मेरे लिये सुखदायक नहीं है। मैं तो अपने खरूपमें स्थित होकर तदनुकुल व्यापार-से युक्त हो अपनी वास्तविक स्थितिके अनुसार विना किसी क्षोभके स्थित रहती हूँ । 'यह सुख है और यह द:ख है' इस द्वन्द्वके नष्ट होनेके साथ-साथ मैं शान्त परमपदमें सुखपूर्वक स्थित हूँ।

शिखिध्वजने कहा—विशाल नेत्रोंबाली प्रिये ! तुमने अपनी निर्विकार बुद्धिसे जो कुळ कहा है, वह ठीक ही है । हमें राज्यके ग्रहण अथवा त्यागसे क्या प्रयोजन है । हमळोग सांसारिक द्युख-दु:खकी चिन्ता और मत्सरसे रहित मत्सरशूत्य और ब्रह्मसन्दर्भे स्थित हुए यथाप्राप्त स्थितिक अनुसार निवास करेंगे ।

इस प्रकार वहाँ उन दोनों निर्दोष एवं प्रेमी पित-पत्नीके बहुत देरतक परस्पर वार्ताळाप करते हुए सायंकाळ हो गया। तब उन दोनोंने उठकर अपना दैनिक कार्य

सम्पन्न किया । वे दोनों जीवन्मुक्त तो थे ही, अतः खर्मकी सिद्धिका अनादर करके सर्वथा समिचत्त हो वे दोनों एक ही शस्यापर बैठ गये । उनकी वह रात्रि तरह-तरहकी प्रेमभरी चेष्टाओंकी पूर्तिमें ही बीत गयी ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! तदनन्तर प्रात:-काल होनेपर वे प्रेमी दम्पति उस सुन्दर कन्दरामें बिछे हुए कोमल एवं चिकते पत्तोंके आसनपर उठकर बैठ गये । उस समय चूडालाने कहा—'प्रमो ! आपका यह शान्त तेज:खरूप केवल मुनियोंके योग्य है, अत: इसका परित्याग करके अब आपको इन्द्रादि अष्ट लोकपालोंके समान तेजस्वी रूप धारण करना चाहिये।'

उस वनमें चूडालाके यों कहनेपर राजा शिखिध्वजने 'ठीक है, ऐसा ही करूँगा' यों कहकर महाराजका खरूप धारण कर लिया और अपनी प्रिया चुडालासे कहा--- 'कमलदलके सदश नेत्रोंवाली प्राणवल्लमे ! अब तुम्हें चाहिये कि क्षणभरमें ही अपने सत्यसंकल्पसे महान् वैभवसे युक्त विशाल सैन्यदल एकत्र कर दो।' अपने पतिकी यह बात सुनकर सुन्दरी चूडाळाने ज्यों ही सेनाका संकल्प किया, त्यों ही उन दोनोंने देखा कि एक विशाल सेना सामने प्रत्यक्ष खड़ी है, जिसने उस काननको ठसाठस भर दिया है। वह हाथी-घोड़ोंसे भरी-पूरी है तथा पताकाओंसे आकाशको पूर्ण-सा कर रही है । जिसकी तरही आदिके शब्द पर्वतोंकी गुफाओं तथा गहन कोटरोंको प्रतिध्वनित कर रहे हैं। तब उस सेनामें, जिसके चारों ओर राजालोग मण्डलाकारमें खड़े थे तथा हृष्ट-पुष्ट सामन्त जिसकी रक्षा कर रहे थे, ऐसे एक मदस्रावी गजराजकी पीठपर वे राजदम्पति सवार हुए । तत्पश्चात् अपनी प्रियतमा महा-रानीसहित महाबली राजा शिखिष्वजने पेदल सैनिकों तथा रथोंसे खचाखच भरी हुई उस विशाल सेनाके साथ उस वनसे प्रस्थान किया । उस महेन्द्र पर्वतसे चलकर राजा शिखिच्चज मार्गमें काननोंसहित पर्वत, देश, नदी और ग्रामोंको देखते हुए तथा अपना सारा वृत्तान्त एवं तदन्तर्गत घटनास्थल अपनी प्रिया चुडालाको दिखाते हुए थोड़े ही समयके बाद अपनी पुरीमें जा पहुँचे, जो खर्गके समान शोभायमान हो रही थी।

वहाँ पहुँचनेपर जय-जयकारके तुमल नादसे जब राजाके सम्मानित सामन्तोंको पता लगा कि महाराज पधार रहे हैं, तब वे उनके स्वागतके लिये सेना लेकर नगरसे बाहर निकले । उस समय तुरहीके तुमुल नादसे निनादित हुई दोनों सेनाएँ एकमेक हो गयीं । तत्पश्चात राजा शिखिन्वजने उन दोनों सेनाओंके साथ नगरमें



प्रवेश किया । उस समय नगरकी नारियाँ राजाके ऊपर अञ्चलि भर-भरकर लाजा और पुष्पोंकी वर्षा कर रही थीं । राजा शिखिव्वज व्यापारियोंके मार्गको, जो उत्तरोत्तर परम रमणीय था, देखते हुए राजमहलमें प्रविष्ट हुए । वह महल ध्वजा-पताकाओंसे खूव सजाया गया था और राजाके योग्य सारी माङ्गलिक वस्तुओंसे सम्पन्न था। वहाँ राजाने नमस्कार करते हुए प्रजावर्गका मलीमाँति सम्मान किया । इस प्रकार सात दिनोंतक नगरमें बड़े धमधामके साथ उत्सव मनाकर राजा अपने अन्तःपुरमें निवास करते हुए अपने राज्यका पालन करने लगे। श्रीराम ! इस प्रकार भूतलपर चूडालाके साथ दस हजार वर्षोतक राज्य करनेके पश्चात् राजाका देहावसान हो गया । वे महाबुद्धिमान् नरेश इस शरीस्को त्यागकर वरमवदस्बरह्य निर्वाणको प्राप्त हो गये ।

श्रीराम ! राजा शिखिचजके भय और विषाद नष्ट हो गये थे । मान और मात्मर्यसे वे रहित हो गये थे तथा वे न्याययक्त प्राप्त शास्त्रोक्त स्वाभाविक कर्मीका सम्पादन करनेवाले थे। भोगोंमें उनकी वैराग्यबुद्धि हो गयी थी और वे सबमें समरूप ब्रह्मदृष्टिसे युक्त हो गये थे। इस प्रकार उपर्यक्त बोधके द्वारा उन्होंने मृत्यको--जन्म-मरणको जीतकर दस हजार वर्गीतक एकच्छत्र राज्य किया था। ( सर्ग १०९-११० )

#### बृहस्पतिपुत्र कचकी सर्वत्याग-साधनसे जीवनमुक्ति, मिथ्यापुरुपकी आख्यायिका और उसका तात्पर्य

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन! यह शिखिष्यज- ध्यजकी तरह ही बृहस्पतिके पुत्र कचने भी ज्ञान की कथा मैंने तुमसे आद्योपान्त कह दी। श्रीराम! राजा शिखिन्नजने जिस प्रकार व्यवहार करते हुए राज्य किया, उसी प्रकार तम भी राज्य-व्यवहार करो । शिखि-

प्राप्त किया था ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा--भगवन् ! बृहस्पतिके पुत्र समस्त वैभवोंसे परिपूर्ण कचने जिस क्रमसे ज्ञान प्राप्त किया था, उस कमको संक्षेपमें मुझसे कहिये।

श्रीविस्छिजी वोले—श्रीराम ! देवताओं के आचार्य बृहस्पितिके पुत्र श्रीमान् कचने राजा शिखिष्वककी तरह ही सर्वेत्तम ज्ञान प्राप्त किया था । इसकी कथा तुम छुनो । कचका अभी वाल्यकाल समाप्त ही हुआ था और ज्यों ही वीवन आरम्भ हुआ, त्यों ही वह संसार-सागरको तर जानेके लिये किटबढ़ हो गया । वह पर ओर पदार्थका यवार्थ ज्ञाता था । वह अपने पिता बृहस्पितिसे कहने लगा—

कचने कहा—भगवन् ! सत्र धर्मीका ज्ञान रखने-बाले पिताजी ! में इस संसारक्षी जालसे कैसे बाहर निकल सकता हूँ, यह आप बताइये ।

वृहस्यित योले---पुत्र ! अनर्थरूप हजारों मगरोंके निवासस्थान इस संसार-सागरसे किसी प्रकारके उद्देगके विना किये गये सर्व-स्थागसे तस्काल ही प्राणी बाहर निकल जा सकता है।

श्रीवासिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! अपने पिताका यह परम पितृत्र वचन सुनकर कच सब कुछ परित्याग करके एकान्त वनमं चला गया । पुत्रके चले जानेसे बृहस्पतिको चित्तमं जरा भी उद्देग नहीं हुआ; क्योंकि जो महान् होते हैं, उनका मन संयोग और त्रियोग—दोनोंमें सुमेर पर्वतके सदश अचल रहता है । वनमं जानेके अनन्तर उसे जब आठ वर्ष व्यतित हो गये, तब किसी महारण्यमं उस कचने अपने पिताजीका दर्शन किया । कचने पहले अपने पिताजीकी विधियूर्वक यूजा की, फिर उन्हें प्रणाम किया । बृहस्पतिने भी अपने पुत्रका आलिङ्गन किया । इसके बाद कचने अत्यन्त मधुर वाणीमें बृहस्पतिसे कहा—

कचने कहा—पिताजी ! मैंने जो सर्वन्याग किया है, उसका आज यद्यपि आठवाँ वर्ष है, तथापि मुझे अभीतक निर्मल शान्ति प्राप्त नहीं हुई ।

श्रीवासिष्टजी बोले—श्रीराम ! कच अग्प्यमें इस प्रकार दीन वचन वोल ही रहा था कि 'समीका त्याग करो' यों कहकर बृहस्पित आकाशमें जाकर अटश्य हो गये । बृहस्पितके चले जानेके अनन्तर कचने अपने शरीरपरसे बल्कल आदिका भी परित्याग कर दिया और शरत कालके आकाशकी तरह वह दिगम्बर हो गया । वह अनावृत दिशाओंमें रहने लगा । उसका शरीर शान्त और सुन्न हो गया था तथा वह श्वासमान ले रहा था । तीन वर्षके बाद खिन्न-चित्त उसने किसी एक जङ्गलमें फिर अपने गुरु उन्हीं पिताजीका दर्शन किया । भिक्तेसे उसने अपने पिताजीका पूजन-अमित्रादन आदि किया । पिताने भी अपने पुत्रका आल्ङ्गिन किया । इसके अनन्तर कच दु:खित होकर गद्रद वाणीसे पूछने लगा ।

कचने कहा—पिताजी! मैंने सबका त्याग कर दिया, कत्या, दण्ड, कमण्डलु आदिका भी त्याग कर दिया। तथापि अपने आस्मपदमें मेरी स्थिति नहीं हुई। अब मैं क्या करहें ?

वृहस्पित बोले-पुत्र ! चित्त ही सब कुछ है; अतः उसीका त्यागकर तुम अपने खरूपमें स्थित हो जाओ । सर्वज्ञ लोग चित्तन्यागको ही सर्वत्याग कहते हैं।

श्रीविसप्टजीने कहा—श्रीराम ! पुत्रसे ऐसा कहकर बृहस्पति शीव्रतासे आकाशमं उड़ गये । इसके अनन्तर अन्तःकरणसे खेद निकालकर वह कच व्यागके उद्देश्यसे चित्तकी खोज करने लगा । खोज करनेपर भी जब उसे चित्तकी प्राप्ति नहीं हुई, नव उसने विवेक-पूर्वक विचार किया कि 'देह आदि जो भी कुछ ये प्रसिद्ध पदार्थ हैं, वे तो चित्त नहीं कहे जा सकते और उनमें चित्त कहाँ रहता है, इसका भी निरूपण नहीं हो सकता । इसल्ये वेचारे अपराध-शून्य देह आदिका में व्यर्थ ही क्यों व्याग करहें ! इस परिस्थितिमें अब चित्तस्वरूप महाश्रुको जाननेके छिये पिताजीके पास

ही जाता हूँ । उनसे जानकर मैं उसका त्याग करूँगा । तदनन्तर शीघ्र ही समस्त शोकोंसे मक्त हो जाऊँगा ।

ख़बर ! ऐसा विचारकर वह कच खर्गमें चला गया तथा बृहस्पतिके पास जाकर उसने स्नेह-पूर्वक वन्दना और प्रणाम किया । फिर, एकान्तमें उसने उनसे पूछा--- 'भगवन् ! चित्त क्या है ? इसका आप मुझे



उपदेश दीजिये और चित्तका खरूप भी बतलाइये, जिससे कि मैं उसका त्याग करूँ।

बृहस्पतिने कहा--आयुष्मन् ! चित्त-तत्त्वज्ञ महानु-भाव अपने अहंकारको ही चित्त जानते हैं; अतः प्राणीका जो यह भीतरी अहंभाव है, वही चित्त कहा जाता है।

कचने कहा-तैतीस करोड़ देवताओंके गुरो ! महामते ! अहंभाव ही चित्तरूप कैसे हो सकता है. उसे मुझसे कहिये। योगियोंमं श्रेष्ट ! मैं तो मानता हूँ कि इसका त्याग इतना असम्भव-सा है कि किसी प्रकार सिद्ध हो ही नहीं सकता। इमछिये इसका त्याग कैसे होगा 2

बृहस्पतिने कहा-पुत्र ! अहंकारकप चित्तका त्याग तो फूलोंके मर्दनसे भी और नेत्रोंके नीलनसे भी अत्यन्त सुरूभ है; अत: इसके त्यागमें तनिक भी क्लेश नहीं है। तनय ! इसका त्याग जिस उपायसे सलभ होता है, वह उपाय में तम्हें वतलाता है, सनो । जो वस्त केवल अज्ञानसे उत्पन्न होती है, उसका प्रमात्माके यथार्थ ज्ञानसे विनाश हो जाता है । पत्र ! जैसे मिश्या भ्रा कुछ वस्तु नहीं है, वैसे ही अहंकार भी वास्तवमें कुछ है ही नहीं । अज्ञानियोंकी दृष्टिसे यह उसी प्रकार असत् होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होता है, जिस प्रकार बालककी दृष्टिसे असत् वेताल प्रतीत होता है। जैसे रञ्जमें भान्तिसे विना हुए ही साँप दिखायी पड़ता है, जैसे मरुभुमिमें बिना हुए ही जल दिखायी पड़ता है, वैसे ही अज्ञानसे अहंकार भी विथ्या ही प्रनीत होता है। जैसे चन्द्रमा एक ही है: परंत नेत्र-दोपसे मिथ्या ही दो दिखायी देता है, वैसे ही यह अहंकार अज्ञानसे ही दिखायी देता है । वह अज्ञानसे प्रनीत होता है: इसलिये तो असत्य नहीं है, और वास्तवमें है नहीं; इसिक्ये सत्य नहीं है । एक, आदि और अन्तसे रहित, चैतन्यमात्र, सभी ओरसे निर्मल, आकाशसे भी अत्यन्त स्वच्छ सर्वानुभवरूप परमात्मा ही सत्य वस्त है। सभी जगह और सभी प्राणियोंमें निस्तर सब ओरसे प्रकाश करनेवाळा वही एक विज्ञानानन्द्वन परमात्मा उसी प्रकार प्रकाशित होता है, जिस प्रकार समुद्रकी चञ्चल अनन्त तरङ्गोंचे जल । विवेक-पूर्वक विचार करना चाहिये कि यह अहंकार नामकी कौन वस्तु है और किस प्रकार किससे उत्पन हुई है ? अज्ञानके कारण ही यह प्रतीत होता है; अत: भिथ्या है। इसलिये पुत्र ! यह देह आदि में हूँ, इस तुच्छ, परिमिताकार और देश-कालसे परिच्छिन मिथ्या विश्वासको

छोड़ दो । तुम तो देश, काल आहि परिच्छेडोंसे श्रूच, खच्छ, निरन्तर उदय खभात्र, व्यापक, सत्र पदार्थिक रूपसे भासमान, निर्मल अह्रय केवल सिंह्यदानन्दमय हो । तुम सर्वदा ही अत्यन्त विशुद्ध, अनन्त, नित्य चिन्मय परमात्मा हो । कच ! सरखरूप तुम्हारा यह अहंमात्र क्या वस्तु है ? अर्थात खुळ नहीं है ।

श्रीवसिष्टजी कहतं हैं--श्रीराम ! देखारु वृहरूपति-से अपनी आत्माको परमात्माके माथ एकरूपतासे सम्पन्न करानेवाळा उत्तरोत्तम इस प्रकारका परम उपदेश पाकर उनका पुत्र कच जीवनमुक्त हो गया । जिस प्रकार बृहस्पतिका पत्र कच ममता और अहंकाररहित. अज्ञानमूलक जडन्वेतनकी ग्रन्थिसे रहित और परम शान्तबद्धि होकर ब्रह्ममें स्थित रहा, उसी प्रकार तम भी निर्विकार होकर स्थित रहो । इस अहंकारको तम असत समझो: क्योंकि पिथ्या खरगोशके सींगोंका त्याग और प्रहण क्या ? तुम एकदेशी नहीं हो । संकल्परहित, सर्वभावन्त्रप, सर्वव्यापी, सदमसे भी सदमतर, मनसे रहित केवल सचिदानन्द्रधन-खरूप हो । निष्पाप श्रीराम ! यह मायामय सम्पूर्ण जगत् अज्ञानसे तो सत्-सा दिखायी पड़ता है और ज्ञानसे वह सब ब्रह्मरूप ही है: क्योंकि यह अत्यन्त गाढ़, जो संसारकी माया है, उसका पार पाना यद्यपि अत्यन्त कठिन है, तथापि जैसे शरद ऋतुसे क्रहरा नष्ट हो जाता है, वैसे ही यह माया परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे तरंत नष्ट हो जाती है ।

श्रीरामजीने कहा —-गुरुवर ! ज्ञातच्य तत्त्वके ज्ञानसे तृह हुआ भी में आपसे यह प्रस्त प्रध्ना हूँ। मळा बतळाइये तो सही कि कौन ऐसा प्राणी है, जो तृह होता हुआ भी सामने रखे हुए अमृतरूपी पेयको न पीयेगा ! मुनिश्रेष्ठ ! मुजसे शीघ यह बतळाइये कि मिथ्यापुरुष नामकी कौन वस्तु है, जिसने सत्य वस्तु ब्रह्मको असत्य-सा बना रखा है और असत्य वस्तु समस्त जगत्को सत्य-सा बना डाळा है ?

श्रीवसिष्ठजी बोले--राघव ! मिथ्यापुरुषको जाननेके लिये यह सुन्दर हास्यप्रद आख्यायिका तम सुनो, जो मेरे द्वारा कही जाती है। महावाहों ! कोई एक माया-यन्त्रमय पुरुष था । वह केवल वालकके सदश तुच्छबुद्धि, मृद्ध और अज्ञानसे आवृत था । वह किसी एक निर्जन एकान्त प्रदेशमें उत्पन्न हुआ था और उसी शून्य प्रदेशमें रहता था । वह वास्तवमें आकाशमें नेत्रदोषसे दिखायी पड़नेवाले केशोंके झुंड-सुदृश और मरुभूमिमं मृगत्णाजलके सदश मिथ्या ही था । वहाँ-वृद्धिको प्राप्त हुए उस मिथ्यापुरुषके मनमें यह संकल्प हुआ कि मेरी प्रियसे प्रिय वस्तु आकाश है, अत: उसे कहीं-पर रखकर खयं मैं ही उसकी बड़े आदरसे रक्षा करूँ। इस प्रकार विचार करके आकाशकी रक्षाके लिये उसने एक घरका निर्माण किया । रघुनन्दन ! तदनन्तर उस घरके अंदर उसने यह आस्था बाँघ छी कि यह आकाश मेरा है और इसकी मैंने रक्षा की है और उस गृहाकाशसे वह सन्तृष्ट हो गया । इसके अनन्तर कुछ कालके बाद वह उसका घर नष्ट हो गया । जब वह नष्ट हो गया, तब मिथ्यापुरुष इस प्रकार शोक करने लगा--- 'हा गृहाकाश, तम नष्ट हो गये, अरे ! तुम एक ही क्षणमें कहाँ चले गये। हा हा! तुम टूट गये। तुम बड़े अच्छे थे।'

इस प्रकार सैकड़ों बारशोक कर फिर उस दुर्बुद्धि मिथ्या-पुरुषने वहाँपर आकाशकी रक्षा करनेके लिये एक कूपका निर्माण किया और उसी कूपाकाशकी रक्षामें तरपर होकर संतुष्ट हो गया । कुछ समयके बाद उसका बह कूप भी नष्ट हो गया । जब कूपाकाशका नाश हो गया, तब बह महान् शोक-सागरमें निमम्न हो गया । कूपाकाशके लिये शोक कर चुकनेके अनन्तर उसने तरकाल ही एक बड़ेका निर्माण किया और घटाकाशकी रक्षामें तत्पर होकर संतुष्ट हो गया । रखुकल्श्रेष्ठ ! कालसे उसका बह घट भी नष्ट हो गया । माम्यहीन जिस किसी दिशाका ग्रहण करता है, वही नष्ट हो जाती है। घडेके आकाशका शोक कर लेनेके बाद उसने आकाशकी रक्षाके लिये कुण्डका निर्माण किया और पहले-की तरह ही कुण्डाकाशकी रक्षाके छिये तत्पर होकर. संतुष्ट हो गया। कुछ कालके बाद उसका कुण्ड भी उसी प्रकार विनाशको प्राप्त हो गया, जिस प्रकार तेजसे अन्धकारका नाश हो जाता है। कुण्डाकाशके विषयमें भी उसने महान् शोक किया । कुण्डके आकाश-का शोक करनेके बाद उसने आकाशकी रक्षाके लिये एक ऐसे घेरेका निर्माण किया. जिसमें चारों और कसरे तथा वीचमें एक बड़ा कमरा था, फिर उसीके आकाश-की रक्षामें तन्मय होकर वह संतष्ट हो गया । जिसने अनेक प्रजाओंका प्राप्त कर लिया है, समयपर वह काल इस घरको भी खा गया । उससे भी वह शोक-निमग्न हो गया । उस चतःशाल घरके शोकके बाद उसने आकाश-की रक्षाके लिये मेघाकार कुसूल ( कोठार ) बनाया और फिर उसीके आकाशकी रक्षामें निरत हो संतुष्ट हो गया। उसके उस क़स्लको भी कालने वैसे अपहल कर लिया, जैसे वायु मेघको अपहृत कर लेता है। उस कुसूल-विनाशके शोकसे वह अत्यन्त सन्तप्त हो गया। इस प्रकार घर, चतु:शाल, कुण्ड और कुसूल आदिसे आकाश-की रक्षा करते हुए उस मिथ्यापुरुषका यह कभी समाप्त न डोनेवाला काल बीतता ही जाता था । श्रीराम ! इस प्रकार गहन घर, कूप, कुण्ड आदि उपाधियोंसे आकाश-को आत्मबुद्धिसे पकड़कर स्थित हुआ वह मिथ्यापरुष गमनागमनकी आसक्तिसे मुद्र और विवश होकर एक दु:खसे अति कठिन दूसरे द:खमें आता और जाता रहता है।

श्रीरामचन्द्रजीनं कहा — प्रमो ! मिथ्यापुरुषके प्रसंग-से आपने जिस मायामय पुरुपका कथन किया, वह किस अभिप्रायसे किया है और उसके द्वारा किये गये आकाश-रक्षणका भी क्या अभिप्राय है, यह मुझसे कहिये।

श्रीवसिष्ठजी बोले--श्रीग्रम ! सुनो । अभी जो मैंने मिथ्यापुरुषकी कथा तुमसे कही है, उसका ययार्थ तात्पर्य तमसे प्रकट करता हूँ । रघनन्दन ! मैंने मायायन्त्रमय जिस मिथ्यापुरुषका उस क्यामें उल्लेख किया है, उसे तुम अहंकार ही जानो । वह रान्य आकारामं मायासे उत्पन्न हुआ है। जिस मायामय आकाशके एक कोनेमें यह जगत् स्थित है, वह स्वयं सृष्टिके आदिमें भी असीम, असत् और सून्यरूप ही रहता है । उस मायाकाशके अंदर प्राणियोंसे अत्यन्त अगम्य परमत्हा परमात्मा विराजमान है और उसी ब्रह्मरूप मायाकाशसे आरम्भमें अहंकारका वैसे ही उदय होता है, जैसे आकारासे शब्द और वायसे स्पन्दनका उदय होता है । वह अहंकार ही पूर्वोक्त कराका मायापुरुष है और वही मिध्यापुरुष है; क्योंकि मायासे जो अहंकार उत्पन्न हुआ है, वह असत एवं मिथ्यारूप ही है । कुँआ, कुण्ड, चतुःशाल, घड़ा आदि शरीरोंकी रचना कर मैंने उनके खख्यकी रक्षा की---यों अहंकारने ही आकाशमें संकल्प किया था। जगदाकाररूप विश्ववीसे यह अहंकार ही जीवात्माको मोहित करता है । उस व्यापक, शून्य, भूताकाशरूप शहामें यह जगत् निश्चय ही मिथ्या है। उसीमें वह अहंकारकप पुरुष मिथ्या ही सुख-दु:खका अनुभव करता हुआ स्थित था । श्रीराम ! आकाशमें आकाशकी रक्षा करते हुए उस मिथ्यापुरुषने घट आदिका निर्माण कर उनके आकाशोंका रक्षण करनेमं अनेक तरहके क्लेशोंका ही अनुमव किया था । जो आत्मा है, वह तो आकाशसे भी बड़ा है, परम शुद्ध है, अत्यन्त सूक्ष्म है, परम कल्याणरूप तथा शम है। उसको कौन पकड सकता है और कौन उसकी रक्षा कर सकता है ! जैसे घट आदिके विनष्ट हो जानेपर घटादिका आकाश कभी नप्ट नहीं होता, वंसे ही देहोंके नप्ट हो जानेपर निर्लेप जीवात्माका कभी विनाश नहीं होता । श्रीराम ! यह आत्मा शुद्ध, नेवल, चिन्मय तथा आकारा और अणुसे भी

चेतन ही है; इसिक्ये आकाशके समान उसका नाश नहीं होता। वास्तवमें तो कहीं, किसी समय न कुछ उत्पन्न होता है और न मरता ही है, केवल ब्रह्म ही

अत्यन्त स्कृत तथा अहंकारसे रहित नित्य स्त्रप्रकाशरूप जगत्के रूपमें प्रकाशित हो रहा है। आदि, मध्य और अन्तसे तथा उत्पत्ति और विनाशसे रहित वह परमात्मा एक, अद्वितीय, सत्य, प्रमपद्खरूप और शान्तिमय है । ( सर्ग १११, ११२, ११३ )

## सब कुछ ब्रह्म ही है-इसका अतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रघुनन्दन ! सृष्टिके आदि-कारमें परब्रह्मसे यह संकल्प-विकल्पातनक समष्टि मन उत्पन्न हुआ । वह उस परव्रह्ममं स्थित हुआ ही अनेक भिन्न-भिन्न कल्पनाओंका निमित्त वनकर आजतक विद्यमान है । जैसे फूलोंमें सुगन्य, सागरमें बड़े-बड़े तरङ्ग और सूर्यमें किएणें खाभाविक ही रहती हैं, वैसे ही ब्रह्ममें मन भी खाभाविक ही रहता है। किंतु राघव! जो पुरुष इन किरणोंकी आदित्यसे अलग भावना करता है, उस पुरुषके लिये ये किरण, आदित्यसे अलग ही हैं। जिसने केयूरकी सुवर्णसे पृथक्रूपसे भावना की, उसकी दृष्टिमें सुवर्णसे पृथक ही केयूर प्रतीत होता है; क्योंकि उसकी भावनामें केयूर सुवर्ण नहीं है । परंतु जिसने किरणोंकी आदित्य-खरूपसे ही भावना की, उसकी दृष्टिमें वे किरणें आदित्यरूप ही ठहरती हैं और वह यह कहता है कि आदित्य रिक्मिदोंसे ऋन्य ही है यानी आदित्य और किरणोंका परस्पर कोई मेद नहीं है। जिसने तरङ्गकी जलभिन्नाह्मपसे भावना की, उसमें एकमात्र तरङ्ग-बुद्धि ही स्थित रहती है, जल-बुद्धि नहीं। किंतु जो पुरुष तरङ्गकी जलरूपतासे भावना करता है उसे सामान्य जल-युद्धि ही होती है । ऐसा पुरुप जल और तरङ्गके भेदसे निर्मुक्त निर्विकल्पक कहा जाता है। जो पुरुष केयूर खर्णसे भिन्न नहीं है, ऐसी भावना करता है, वह सामान्य स्वर्ण-बुद्धिवाला मेदशून्य निर्विकल्प कहा जाता है । ज्वाळापङ्कि अग्निसे मिन्न है, जो पुरुष ऐसी भावना करता है उसे अग्नि-बुद्धि उत्पन्न नहीं होती, केवल ज्वाला-बुद्धि ही रहती है।

किंतु ज्वालाकी पङ्कि अग्निसे भिन्न नहीं है, इस प्रकार जो भावना करता है उसको केवल अग्नि-बुद्धि ही रहती है और उसे निर्विकल्पक कहा जाता है। जो पुरुष निर्विकल्प है, वही महान् है । उसकी बुद्धि कभी क्षीण नहीं होती, सदा एकरस रहती है । उसने प्राप्तव्य वस्तु परमात्माको प्राप्त कर लिया । इसलिये वह सांसारिक पदार्थोंमें कभी नहीं फँसता । खप्रकाश खयं आत्मा ही अपने-आप जब संकल्प करता है, तब वह आत्मा ही भिन्नकी तरह भासनेवाला संकल्पात्मक मन हो जाता है। फिर मन ही अपनी विश्वाकार आकृति-की भावना कर लेता है । वह विश्वाकार संकल्परूप चित्त इस जगत्की जिस रूपसे कल्पना करता है, तत्क्षण ही संकल्पोंसे वह तद्रूप हो जाता है । यह जो जगद्रुप विशाल आकार देखा जाता है, सब मनका संकल्प ही है। वह सत्य तो इसलिये नहीं है कि वह वास्तवमें संकल्परूप होनेके कारण मिथ्या है और सर्वधा अम़ल्य इसलिये नहीं कहा जाता कि वह प्रतीत होता है। किंत खप्नोंके सदश अनिर्वचनीय ही उत्पन्न हुआ है; क्योंकि वह खप्नके संसार-जालके समान है। जैसे साधारण प्राणीके मनका संकल्प विविध सामग्री-रचनाओंसे सुन्दर लगता है, वैसे ही हिरण्यगर्भका भी यह व्यापक मनका संकल्प सुन्दर लगता है। 'जगत् परब्रह्म-खरूप है' इस प्रकारकी भावना करनेपर यह जगत् ब्रह्ममें विलीन हो जाता है । वास्तवमें तो यदि देखा जाय, तो यह जगत् कुछ भी नहीं है। किंतु यदि दृश्य जगत्को अपरमार्थतः देखा जाय, तो वह

हजारों शाखा-प्रशाखाओंमें त्रिभक्त हो जाता है । अतः हो रहा है । इसल्प्रिये उस ब्रह्मसे भिन्न और कुछ तुम जो कुछ करते हो, उसे निर्मछ चिन्मय ब्रह्म ही भी नहीं है ।

समझो; क्योंकि ब्रह्म ही जगत्के रूपमें वृद्धिको प्राप्त

(सर्ग ११४)

#### भूजीशके प्रति महादेवजीके द्वारा महाकर्ता, महाभोक्ता और महात्यागीके लक्षणोंका निरूपण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—श्रीराम ! किसी समयकी वात है कि सुमेर पर्वतके अग्निसदश उत्तरीय शिखर-पर अपने सगस्त परिवारके साथ भगवान् शङ्कर विराजमान थे । अपने परिवारके साथ बँठे हुए उमापित-से साधारण आत्मज्ञान रखनेवाले महान् तेजस्त्री विनम्र भृद्गीशने, जो नहींपर उपस्थित था, अञ्चलि बाँधकर पूछा—'बहाराज ! इस क्षणभङ्कर जगदूपी घरके अंदर विश्रामसुखसे किस आन्तरिक निश्चयका अवलम्बन करके में समग्र चिन्ताच्चरसे मुक्त होकर निश्चलरूपसे स्थित रह सकता हूँ ?'

भगवान् शङ्कर योले—अनघ ! तुम समस्त राङ्काओंसे रहित होकर अविनाशी अचल धेर्यका अवलम्बन कर महाकर्ता, महामोक्ता और महात्यागी हो जाओ ।

मृङ्गीशनं कहा — प्रभो ! ऐसे वे कौनसे ट्रञ्जण हैं, जिनकी प्राप्ति हो जानेपर पुरुष महाकर्ता, महाभोक्ता और महात्यागी कहा जा सकता है, उन्हें मुझसे भळी-भाँति कहिये ।

भगवान् शङ्कर वोळे—महाभाग ! अहंता, पाप और मास्तर्थसे रहित जो मननशींळ पुरुष उद्देगसे रहित हो शाखिविहित कियाओंका अनुष्ठान करता है, वह महाकर्ता कहा जाता है । जो कहींपर भी स्नेह नहीं रखता, जो साक्षीके सहश निर्विकार रहता है और जो न्याययुक्त प्राप्त कार्यका निष्कामभावसे आचरण करता है, वह पुरुष महाकर्ता कहा जाता है । उद्देग और हर्षसे रहित जो पुरुष निर्मेळ समयुद्धिसे शोकजनक परिस्थितियोंमें

शोक नहीं करता और हर्षजनक परिस्थितियोंमं हर्प नहीं करता, वह महाकर्ता कहा जाता है। जो ज्ञानवान् मुनि अपने प्रारच्यसे जिस समय जो भी कोई न्यायोचित कार्य प्राप्त हो जाय, उस समय उस कार्यको आसक्ति-रहित हो करता है, वह महाकर्ता कहा जाता है। जन्म, स्थिति और विनाशमें तथा उत्पत्ति-विनाशशील पदार्थोमं जिसका मन सम ही रहता है, वह महाकर्ता कहा जाता है।

जो किसीसे द्वेष नहीं करता, जो किसीकी अभिलाषा नहीं करता और जो प्रारम्भके अनुसार न्याययक्क प्राप्त हर सारे पदार्थोंका उपभोग करता है, वह महाभोक्ता कहा जाता है । जो पुरुष अहंकारसे रहित और परमात्मामें स्थित होनेके कारण न्यायपूर्वक इन्द्रियोंसे विषयोंका ग्रहण करता हुआ भी प्रहण नहीं करता, कर्मोंका आचरण करता हुआ भी आचरण नहीं करता एवं पदार्थींका उपभोग करता हुआ भी उपभोग नहीं करता, वह महाभोक्ता कहा जाता है। जो पुरुष बुद्धिकी खिन्नतासे रहित होकर साक्षीके सदश समस्त लोकव्यवहारोंका किसी प्रकारकी इच्छाके विना अनुभव करता है, वह पुरुष महाभोक्ता कहा जाता है । जैसे समुद्र नाना नदियोंके जलको समान-रूपसे प्रहण करता है, वैसे ही जो मनुष्य न्यायसे प्राप्त बड़े-बड़े सुख-दु:खोंको समानरूपसे ग्रहण करता है, वह महाभोक्ता कहा जाता है। जो पुरुष कड़ए, खहे, नमकीन, तीते, मीठे, खारे, खादु या अखादु भी न्यायसे प्राप्त अन्नको समान बुद्धिसे खा लेता है-वह महा-भोक्ता कहा जाता है।

कास्य कर्म, निषिद्ध कर्म, खुख, दुःख, जनम और मृत्युका जिसने विवेकपूर्वक सर्वथा त्याग कर दिया है, वह महात्यागी कहा जाता है । सम्पूर्ण इच्छाओं, समस्त संशयों, वाणी, मन और शरीरकी सभी चेष्ठाओं तया सम्पूर्ण सांसारिक निश्चयोंका जिस पुरुषने विवेक-पूर्वक सर्वथा त्याग कर दिया है, वह महात्यागी कहा जाता है । यह जितनी भी सम्पूर्ण दश्यरूप मनकी कल्पना दिखायी दे रही है, उसका जिस पुरुषने अच्छी तरहसे त्याग कर दिया है, वह महात्यागी कहा जाता है । निष्णाण श्रीराम ! देवदेवेश भगवान शहरने वहत

निष्पाप श्रीराम ! देवदेवेश भगवान् शङ्करने बहुत द्विन पहले भृङ्गीशको इस तरहका उपदेश दिया था। श्रीराम ! सदा प्रकाशमान, निर्माळखरूप, आदि और अन्तसे शून्य केवळ परम्रह्म ही है, म्रह्मसे अतिरिक्त कुळ भी पदार्थ नहीं है; क्योंकि इस संसारमें जो कुळ भी प्रतीत होता है, वह सम, कुळ कल्पोंके कार्यका एकमात्र मूळ कारण निर्विकार परमारमखरूप परम्रह्म ही है । वह परमारमा बड़े-बड़े अनेक सगोंसे विशाळ आकारवाळा होनेपर भी वास्तवमें आकाशके समान निराकार ही है । कहींपर कुळ भी पदार्थ, फिर चाहे वह स्थूळ हो, सूक्ष्म हो अथवा कारणरूप हो,—सदा एकरस परम्रह्मसे मिल किसी तरह नहीं हो सकता; इसिलिये तुम भी सहूप म्रह्म हों, इस प्रकारका अपने अंदर निश्चय करके स्थित रही ।

#### सर्वथा विलीन हुए या विलीन होते हुए अहंकार-रूप चित्तके लक्षण

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—सर्ववर्मक् ! भगवन् ! अहंकार नामक चित्त जिस समय सर्वथा विळीन हो जाता है या विळीन होने ळग जाता है, उस समयके वासनारहित अन्तःकरणका क्या स्वरूप होता है !

श्रीवासिग्रजी बोले—श्रीराम ! वासनारहित अन्तःकरणको बल्ग्रवंक उत्पन्न हुए मी—लोम, मोह आदि
दोष बैसे ही लिस नहीं कर सकते, जैसे कमलपत्रको जल लिस नहीं कर सकते । अहंकार नामक चित्त
और पापके बिलीन हो जानेपर पुरुष सदा शान्त प्रसन्तमुख रहता है । उस समय साधककी वासनाओंका समृह
छिन्न-भिन्न-सा होकर धीरे-धीरे बिल्लुल क्षीण होने लग
जाता है । क्रोध और मोहका क्षय होने लगता है ।
काम और लोभ चले जाते हैं । इन्हियाँ और दु:ख
विकासित नहीं होते । ये सुख-दु:ख आदि प्रतीत
होनेपर भी, तुच्छ होनेके कारण, उस साधकके मनको
लिस नहीं कर सकते । चित्तके बिलीन हो जानेपर उस
श्रेष्ठ साधक पुरुषकी वेबतागण भी प्रशंसा करते

हैं । उस पुरुषके हृदयमें शीतल चाँदनीरूपी समता उत्पन्न होती है। ऐसा श्रेष्ठ साधक पुरुष उपशान्त, कमनीय, सेन्य, अप्रतिरोधी (दूसरेकी इच्छाका विघात न करनेत्राला ), विनीत, बलशाली और स्वच्छ श्रेष्ठ शरीखाला होकर रहता है । जो बुद्धिकी तीक्ष्णतासे प्राप्त करने योग्य हैं और जिसकी प्राप्ति होनेपर समस्त आपत्तियाँ अस्त हो जाती हैं, उस परमात्म-बस्तुमें जो मनुष्य मोहके कारण प्रवृत्त नहीं होता, उस नराधमको धिकार है। श्रीराम! दुःखरूपी रत्नोंकी खानि और जन्म-मरणरूप संसार-सागरके पार होनेकी इच्छावाले पुरुषको निरतिशयानन्द्रमय पुरुमात्मामें नित्य निरन्तर समुचित विश्राम पानेके लिये भी कौन हूँ 'यह जगत् क्या है, परमात्मतत्त्व कैसा है ! इन तुच्छ भोगोंसे कौन-सा फल मिलेगा ?' इन प्रश्नोंपर विवेकपूर्वक विचार करना चाहिये । यही परम साधन है । इसलिये मनुष्यको उपर्युक्त साधनका आश्रय लेना चाहिये।

(सर्ग ११६)

#### महाराज मनुका इक्ष्वाकुके प्रति, 'में कौन हूँ, यह जगत क्या है'—यह बताते हुए देहमें आत्मबुद्धिका परित्यागकर परमात्मभावमें स्थित होनेका उपदेश

श्रीविसप्रजी कहते हैं—श्रीराम! तुम्हारे वंशके आदिपुरुष इक्ष्वाकु नामक राजा जिस प्रकारके विवेकपूर्वक विचारसे मुक्त हो गये, उस विचारको तुम सुनो । 
अपने राज्यका परिपाळन करते हुए इक्ष्वाकु नामक राजा 
किसी समय एकान्तमें जाकर अपने मनमें स्वयं यह 
विवेकपूर्वक विचार करने छो कि 'खुहापा, मृत्यु, क्षोम, 
सुख, दुःख तथा अमसे युक्त इस दश्य-प्रपञ्चका हेतु 
क्या है।' इस प्रकार विचार करते हुए भी वे जब 
जगत्के कारणको न समझ सके, तब उन्होंने एक दिन 
ब्रह्मछोकसे आये हुए सभामें बैठे तथा पूजित हुए अपने 
पिता प्रजापति मतुसे पूछा—

इक्ष्वाकुने कहा — भगवन् ! आपकी दया ही आपसे पूछनेके लिये मुझे प्रेरित कर रही है । करुणानिथे ! यह सृष्टि कहाँसे आयी है, इसका स्वरूप कैसा है तथा कब किसने इसकी रचना की है ! यह आप कहिये । भगवन् ! विस्तृत जालमें फँसे हुए पक्षीकी माँति में इस विषम संसारजालसे किस प्रकार मुक्त हो सकूँगा !'

यनु गोले—राजन् ! तुम्हारे अंदर सुन्दर विकासयुक्त विवेतका उदय हुआ है, तभी तुमने यह
प्रश्न किया है । यह प्रश्न मिथ्या संसारजालका
उच्छेद करनेवाला तथा सब प्रश्नोंका सार है ।
महीपते ! यह जो कुछ जगत् दिखायी दे रहा है,
वस्तुतः कुछ भी नहीं है । यह आकाशमें प्रतीत
होनेवाले गन्धर्वनगरकी माँति तथा मरुखलमें प्रतीत
होनेवाले जलकी भाँति मिथ्या है । किन्तु जो अविनाशी
परम्रह्म है, वही 'सत्' और 'प्रमालमा' इत्यादि नामोंसे
कहा जाता है। उस प्रमालमारूप द्र्पणमें यह दश्यरूप जगत्
प्रतिविन्वकी तरह प्रतीतिमात्र है । इसलिये वस्तुतः
संसारमें न तो किसीका बन्धन है और न मोक्ष है । केवल
एकमात्र सब विकारोंसे शून्य ब्रह्म ही है । जैसे समुद्रमें

एक ही जल अनेक तरङ्गोंके रूपमें प्रतीत होता है, उसी तरह एक सिवदानन्दरूप ग्रह्म ही जगत्के अनेक रूपोंमें प्रतीत होता है। उस ब्रह्मके अतिरिक्त और कुछ नहीं है, इसल्पि राजन्! तुम बन्ध और मोक्षसे रहित होकर निर्भय-पदरूप परब्रह्म परमात्माको प्राप्त हो जाओ।

अज्ञानकी उपाधिसे युक्त जीव कर्मानुसार सुख-दु:ख भोगते हुए अनेक योनियोंमें भ्रमण करते रहते हैं। कित्तु वास्तवमें सुख-दु:ख और मोह आदि विकार मनमें ही होते हैं, आत्मामें नहीं । परमेश्वर न तो शास्त्रोंके स्वाध्यायद्वारा और न गुरुके द्वारा ही दिखायी देता है। वह तो अपनी सत्त्वस्थ--श्रद्धायुक्त पवित्र और स्थिर बुद्धिसे ही अपने आप दिखायी देता है । इसिंखये जैसे मार्गमें राग-द्वेषरहित बुद्धिसे पथिक देखे जाते हैं, वैसे ही अपनी राग-देषरहित बुद्धिसे ही इन अपनी इन्द्रिय आदिका अवलोकन करना चाहिये। अपनी बुद्धिसे देहादि पदार्थमात्रका दूरसे ही त्यागकर अपने अन्त:करणको शान्तिमय बनाकर नित्य परमात्ममय हो जाओ । 'मैं ही देह हूँ' यह बुद्धि संसारमें फँसानेवाळी है । इसिंख्ये मुमुक्षु पुरुषोंको इस प्रकारकी बुद्धिको कभी नहीं अपनाना चाहिये। मैं आकाशसे भी सृक्ष्मतर सचिदानन्दमय हूँ---ऐसी जो नित्य अचला बुद्धि है, वह संसार-बन्धनसे छुड़ानेवाळी है। जैसे केयर, कड़े, कुण्डल आदि आभूषणोंका आकार सुवर्ण ही है, वैसे ही मायाके कार्यरूप जगत्का आकार भी परमात्माका संकल्प होनेसे परमात्मा ही है। अत: इस अनात्म देहादि दश्यसमूहको आत्मा न समझकर और अन्तःकरणको वासनारहित करके गूढ़रूप परमात्मामें अनायास अचल स्थित रहो। जैसे परिस्पन्दके कारण एक ही जल फेन, बुद्बुद और लहर आदि नाना प्रकारके आकारोंमें दिखायी देता है, वैसे ही अपने संकल्पसे यह सचिदानन्द ब्रह्म ही नाना प्रकारके आकारोंमें प्रकट होता है। वस्स ! तुम संकल्परूपी कलङ्कोंसे रहित चित्तको प्रमारमामं स्थापित करके कर्म करते हुए भी कर्तापनके अभिमानसे रहित, शान्त और सुखपूर्वक ब्रह्मके खरूपमें स्थित हुए राज्य-पालन करो ।

जैसे चन्द्र, सूर्य, अग्नि, तप्तलोह एवं रत्न आदिके प्रकाश, वृक्षोंके पत्ते तथा झरनोंके कण कल्पित हैं, वैसे ही इस ब्रह्ममें जगत् तथा बुद्धि आदि भी कल्पित ही हैं तथा वहीं ब्रह्म जगद्रूप होकर अज्ञानियोंके लिये दु:खप्रद हो रहा है। अहो ! विश्वको मोहमें डाल देनेत्राली यह माया कैसी विचित्र है, जिसके कारण संपूर्ण अङ्गोंमें भीतर और वाहर सब जगह व्याप्त परमात्माको यह जीव नहीं देख सकता। इसलिये अहंकारसे रहित निर्मल सात्विक अन्तःकरणसे 'सभी पदार्थ निराकार सच्चिदानन्द ब्रह्म ही है'---ऐसी भावना करे। 'यह रमणीय है और यह

रमणीय नहीं हैं'—इस प्रकारकी भावना ही तुम्हारे दुःखका कारण है । वह भावना जव सर्वत्र समदृष्टिरूपी अग्निसे जल जाती है, तब कहीं भी दु:खका नामोनिशान भी नहीं रह जाता । निर्वासनारूप अस्त्रसे प्रियाप्रिय-रूप विषमताको परम पुरुषार्थके द्वारा तुम खयं ही काट डालो । राजन् ! तुम निर्वासनारूप अञ्जसे वासनारूप कर्म-वनको काटकर सुक्ष्मसे भी सुक्ष्मतर ब्रह्मभाव प्राप्तकर शोकरहित हो जाओ। पुत्र! तुम सदसद्वस्तुके विवेकरूप विचारसे युक्त होकर समस्त कल्पनाओंसे रहित हो जाओ तथा समस्त विशाल भुवनोंको परमात्माके खरूपसे परिपूर्ण समझो । तदनन्तर जन्म-मरणरूप रोगसे रहित होकर परब्रह्म परमात्माके आनन्दका अनुभव करते हुए दीर्घकाल-तक स्थिर रहो और समता तथा शान्तिसे युक्त होकर निर्भय चेतन ब्रह्मखरूप बन जाओ ।

( सर्ग ११७---११९ )

# सात भूमिकाओंका, जीवन्युक्त महात्मा पुरुषके लक्षणोंका एवं जीवको संसारमें फँसानेवाली और संसारसे उद्धार करनेवाली भावनाओंका वर्णन करके मनु महाराजका ब्रह्मलोकमें जाना

मन् महाराजने कहा-राजन् ! सबसे पहले शास्त्र और सजनोंकी संगतिसे अपनी बुद्धि शुद्ध और तीक्ष्ण करनी चाहिये । यही योगीके योगकी पहली भूमिका कही गयी है। इसका नाम 'श्रवण' भूमिका है। सच्चिदानन्द ब्रह्मके खरूपका निरन्तर चिन्तन करना 'मनन' नामक दूसरी भूमिका है । संसारके संगसे रहित होकर परमात्माके ध्यानमें नित्य स्थित रहना 'निदिध्यासन' नामक तीसरी भूमिका है । जिसमें वासनाका अत्यन्त अभाव है, वह ब्रह्म-साक्षात्कारसे अज्ञान आदि निखिल प्रपञ्चकी निवृत्ति करनेवाली 'विलापनी' नामकी चौथी भूमिका है। इस 'ब्रह्मवित्' पुरुषको संसार खप्नवत् प्रतीत होता है। विश्रद्ध चिन्मय आनन्दस्बरूपकी प्राप्ति पाँचवीं भृमिका है । इस भूमिकामें जीवन्मुक्त पुरुष आघे सोये या जागे द्वए पुरुषके सदश रहता है । अर्धस्रप्त पुरुषको संसारकी

जैसी प्रतीति होती है, वैसी ही इस 'ब्रह्मविद्वर' जीवन्मुक्त पुरुषको होती है। छठी भूमिकामें एक विज्ञानानन्दघन प्रमात्माका ही अनुभव रहता है, संसारका अनुभव ही नहीं रहता । जैसे सुषुप्ति अवस्थामें मनुष्यको संसारकी प्रतीति नहीं होती, वैसे ही इस 'ब्रह्मविद्वरीयान्' योगीको जाप्रत् अवस्थामें भी संसास्की प्रतीति नहीं होती। इसे खसंवेदनरूप शान्तिमय 'तुर्यावस्था' कहते हैं। केवल विदेह-मुक्तिरूप अवस्था ही सप्तम भूमिका है। यह अवस्था समता, खच्छता और सौम्यतारूप है 🛊 । ( इस

विवर्धयेत्। प्रज्ञामादौ शास्त्रसजनसम्पर्कैः प्रथमा भूमिकैषोक्ता योगस्यैय च योगिनः॥ स्यानुतीयाऽसङ्गभावना । विचारणाद्वितीया स्याद्वासनाविलयात्मिका ॥ विलापनी चतुर्थी पञ्चमी । भवति **गुद्ध संविन्मयानन्दरू**पा तिष्ठति ॥ जीवनमुक्तोऽत्र अर्धमुप्तप्रबुद्धाभो

तुर्यातीत सप्तम भूमिकामें स्थित योगीको 'ब्रह्मविद्वरिष्ट' कहते हैं। इसमें गाद सुपुतिकी तरह संसारका अत्यन्त अभाव हो जाता है। इटी भूमिकामें स्थित योगीको तो दूसरेके द्वारा जगाये जानेपर प्रवोध होता है। किंतु सातवीं भूमिकामें स्थित योगी मुर्देकी माँति दूसरेके द्वारा जगाये जानेपर भी नहीं जागता; क्योंकि वह जीता हुआ ही मुर्देके तुल्य है। वह जीता है तो भी थोड़े समय ही जीता है। मरनेपर उसकी आत्मा ब्रह्ममें विद्यान हो जाती है, तव उसको भी विदेहमुक्त कहते हैं। यह तुर्यातीत अवस्था परम मुक्तिरूप है।

इन सातोंमें जो पहलेकी तीन भूमिकाएँ हैं, वे जाप्रदूप ही हैं और जो चौथी भूमिका है वह तो खप्त ही कही गयी है; क्योंकि उसमें जगत खमके सदश प्रतीत होता है । आनन्दके साथ एकात्मभाव हो जानेसे पाँचवीं भूमिका अर्ध-सुषुप्तरूप है तथा अन्य पदार्थीक ज्ञानसे रहित एकमात्र खसंवेदनरूप छठी भूमिका तुर्य शब्दसे कही जाती है । तुर्यातीत शब्दसे कहलानेवाली अवस्था सातवीं भूमिका सबसे अन्तिम है। यह अवस्था मन और वाणीसे परे हैं तथा केवल खप्रकाश परब्रह्मरूप ही है। राजन्! इस सप्तम भूमिकाके अवलम्बनसे सब दश्योंको ब्रह्ममें विकीन करके तुम यदि दश्यके चिन्तनसे रहित हो जाओगे तो निश्चय ही मुक्त हो जाओगे, इसमें सन्देह नहीं; क्योंकि जिसकी बुद्धि भोगों और स्रख-दु:खोंसे लिपायमान नहीं होती, वही पुरुष जीवनमुक्त है । 'मैं जीवन-मरण, सत्-असत् सबसे रहित हूँ'---इस प्रकार जो मनुष्य आत्माराम होकर स्थित रहता है, वह जीवन्मुक्त कहा गया है । मनुष्य व्यवहार करे चाहे न करे, गृहस्थ हो चाहे अकेला विचरण करनेवाला

खसंवेदनरूपा च पष्टी भवति भूमिका। आनन्दैकघनाकारा सुषुप्तसदद्यस्थितिः॥ तुर्यावस्थोपद्यान्ताथ मुक्तिरेवेह केवळम्। समता स्वच्छता सौम्या सप्तमी भूमिका भवेत्॥ (नि००पु १२०।१-५) यति हो, परंतु 'मैं वास्तवमें कुछ भी नहीं हूँ, केवल सचिदानन्द ब्रह्म ही हूँ। ऐसा निश्चय करनेसे सदा शोकसे मुक्त ही रहता है। भें निर्हेप, अजर, राग-रहित, वासनाओंसे शून्य, शुद्ध अनन्त चिन्मय ब्रह्म हुँं --- ऐसा मानकर पुरुष सदाके लिये शोकसे मुक्त हो जाता है। भें अन्त और आदिसे रहित, शुद्ध-बुद्ध, अजर-अमर और शान्त हूँ तथा सभी पदार्थीमें समक्ष्पसे स्थित हूँ'— ऐसा मानकर पुरुष सदाके लिये शोकसे परे हो जाता है । क्षीण वासनासे युक्त हो या सर्वथा वासनासे रहित होकर जो पुरुष जिस अर्थका सेवन करता है वह अर्थ उस पुरुषके लिये न सुखजनक होता है और न दु:खजनक ही होता है । अनघ ! वासनारहित बुद्धिसे जो कर्म किया जाता है, वह कर्म जले हुए बीजके सदश रहता है । वह फिर अङ्कर उत्पन्न नहीं करता अर्थात् भावी जन्मको देनेवाला नहीं होता। देह, इन्द्रिय आदि जो भिन्न-भिन्न करण हैं, उन्हींके द्वारा कर्म किये जाते हैं। ऐसी स्थितिमें जीवात्मा कर्ता नहीं है, इसलिये भोक्ता भी नहीं है। यह परमात्म-विधयक ज्ञानकी वृत्ति यदि भीतर एक बार उत्पन्न हो जाय तो उर्वराभूमिमें बोये गये धानके सदश अनिवार्यरूपसे दिन-पर-दिन बढ़ती ही जाती है।

राजन् ! व्यष्टिचेतनको जवतक विषयभोगकी अभिळाषा वनी रहती है, तभीतक उसकी 'जीव'-संज्ञा है । यह अभिळाषा मी अज्ञानके कारण ही है । जब यथार्थ ज्ञानसे विषयभोगकी अभिळाषा नष्ट हो जाती है, तब यह व्यष्टिचेतन जीवव्यस्हित और निर्विकार होकर ब्रह्मस्वरूप हो जाता है । राजन् ! कर्मानुसार ऊपरके लोकसे नीचेके लोकमें तथा नीचेके लोकसे ऊपरके लोकमें दिर्घकाल्यक आवागमन करते हुए तुम संसाररूपी अरहद्वकी चिन्तारूपी रज्जुमें घड़ेके सहरा मत बनो । 'ये पुत्र-कलत्र आदि मेरे हैं और मैं इन पुत्र-कलत्र आदिका हूँ' इस प्रकारके व्यवहाररूपी रह अमका जो शठ मोहसे सेवन करते हैं, वे नीचीसे भी नीची योनिको

प्राप्त होते हैं। 'पत्र-कलत्र आदिका मैं सम्बन्धी हूँ और पत्र, कलत्र आदि परिवार मेरा सम्बन्धी है तथा मैं ऐसा हूँ' इस प्रकारके मोहको जिन छोगोंने वृद्धिपूर्वक छोड़ दिया है, वे महानुभाव ऊँचेसे भी ऊँचे लोकको प्राप्त होते हैं। इसलिये राजन ! तम अपने-आप ही प्रकाशित होनेवाले चिन्मय परमात्माका शीव्र ही आश्रय लेकर स्थित हो जाओ और समस्त जगतको परिपूर्ण अनन्त विज्ञानानन्दघनरूप ही देखों । जिस समय तम इस प्रकारके सर्वव्यापी, पूर्ण, चिन्मय परमात्माके स्वरूपको यथार्थरूपसे जान जाओरो. उसी समय संसारसे तर जाओंगे और परब्रह्म हो जाओंगे: क्योंकि जो परुप विज्ञानानन्दधन-खरूप हो गया है, जो संसाररूपी मृत्यसे पार हो चुका है और जिसका चित्त विलीन हो गया है, उस महापुरुषको जो परमानन्द प्राप्त होता है, उसकी उपमा किस आनन्दसे दी जा सकती है ? इस परमात्माके खरूपको प्राप्त करनेपर अविद्या शान्त हो जाती है । फिर, उसके लिये ब्रह्मकी प्राप्तिके सिवा मोक्ष नामका न कोई देश है, न कोई काल है और न कोई स्थिति ही है: क्योंकि यह जो वासनारूपी अविद्या है, वह अहंकाररूपी मोहके विनाशसे विळीन हो जाती है और अविद्याका यह अभाव ही प्रसिद्ध मोक्ष है । जब योगीपरुषकी अविद्या नष्ट हो जाती है, तब उसकी नाना प्रकारके शासार्थोंके विचारकी चञ्चळता शान्त हो जाती है । काव्य, नाटक आदि विषयोंकी उत्कण्ठा नष्ट हो जाती है और उसके सारे विकल्प-विश्वम विळीन हो जाते हैं । वह केवल शाश्वत और सम परमात्मखरूप होकर सुखपूर्वक स्थित रहता है।

जो वाणीसे अतीत ब्रह्ममें स्थित है तथा विषय-कामनासे रहित है, वह पुरुष संसारमें परम श्रोमासे

सम्पन्न है । वह गम्भीर, प्रसन्न तथा निरन्तर परमात्माके आनन्दमें मत्त योगी स्वयं ही अपने आत्मखरूप परब्रह्ममें रमण करता रहता है। वह सम्पूर्ण कर्मीके फलोंका त्याग करनेवाला, ब्रह्मानन्दमें नित्य तप्त और संसारके आश्रयसे रहित योगीपरुष पण्य-पाप और हर्ष-शोक आदि विकारोंसे लिपायमान नहीं होता, जनसमूहमें विचरण करता हुआ भी वह ब्रह्मज्ञानी अपनी देह के छेदन या प्रजनसे शोक या हर्षका अनुभव नहीं करता। उस ब्रह्मज्ञानी पुरुषसे प्राणियोंको उद्देग नहीं होता। वह भी दूसरे प्राणियोंकी प्रतिकृल चेष्टासे उद्देगवान् नहीं होता । वह ज्ञानीपुरुष अपने शरीरका किसी तीर्थमें त्याग कर दे या किसी चाण्डालके घरमें त्याग कर दे अथवा कभी भी शरीरका त्याग न करे या वर्तमान क्षणमें ही त्याग कर दे. फिर भी वह ज्ञानप्राप्तिकालमें पहलेसे ही अन्त:करणसे रहित और जीवनमुक्त हो चुका है। अहंकारकी भ्रान्ति बन्धनकारक है और ज्ञानसे अहंकारका नाश होकर मोक्ष-की प्राप्ति होती है। विभूति और वैभव चाहनेवाले पुरुष-को प्रयतपूर्वक उपयक्त ज्ञानी महात्मा पुरुषकी प्रजा स्तति, नमस्कार, दर्शन और अभिवादन करना चाहिये। प्रिय प्रत्र ! जो सांसारिक दोषोंसे सर्वथा रहित हैं, उन जीवनमुक्त आत्मज्ञानी सज्जनोंकी श्रद्धामक्तिपूर्वक सेवा-प्रजा करनेसे जो परम पत्रित्र पद प्राप्त होता है, वह न तो यज्ञों और तीथोंसे प्राप्त होता है एवं न तपस्याओं तथा दानोंसे ही ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! यों कहकर मनु-भगवान् ब्रह्मलोकको चले गये और इक्ष्वाकु भी उस बोधरूप दृष्टिका अवलम्बन करके स्थिर हुमें गये ।

( सर्ग १२०-१२२ )

#### श्रीवित्रष्ठजीके द्वारा श्रीरामचन्द्रजीके प्रति जीवन्युक्त पुरुषकी विशेषता, रागसे वन्धन और वैराग्यसे मक्ति तथा तर्यपद और ब्रह्मके खरूपका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पृछा—आत्मज्ञानियोंमें श्रेष्ठ भगवन् ! ऐसा होनेपर श्रेष्ठबुद्धि आत्मज्ञानी जीवनमुक्त पुरुषमें अन्य सिद्धोंकी अपेक्षा कौन-सी विशेषता होती है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम ! जीवन्मुक्त ब्रह्मज्ञानी पुरुपकी वृद्धि सिचदानन्द परमात्मामें ही दढ़रूपसे जम जार्त है। यही कारण है कि वह नित्यतम शान्तचित्त पुरुष परमात्म-खुरूपमें ही स्थित रहता है । मन्त्र, तप एवं तन्त्रकी सिद्धिसे युक्त सिद्धोंके द्वारा प्राप्त की गयी जो आकाशगमन आदि सिद्धियाँ हैं, उनमें कौन-सी अपूर्व ( महत्त्वकी ) विशेषताकी बात है ? मन्त्रसिद्धि आदिसे युक्त उन सिद्धोंने प्रयत्नपूर्वक साधन कर जिन अणिमादि सिद्धियोंकी प्राप्ति की है, उनमें श्रसज्ञानी पुरुष कोई विशेषता नहीं समझता । उस जीवनमुक्त महात्मामें यही विशेषता है कि वह मृद्बुद्धि अज्ञानी पुरुषोंके समान नहीं रहता । उस महाबुद्धिका मन सभी वस्तुओंमें आसक्तिके परियागके कारण रागरहित तथा निर्मल ही बना रहता है और वह कभी भी विषयमोगोंमें नहीं फँसता है । जिसका खरूप समस्त बाहरी चिह्नोंसे रहित है तथा तत्त्रज्ञानसे दीर्घकालिक सांसारिक भ्रमकी निवृत्ति हो जानेके कारण जो परम शान्तिको प्राप्त हो चुका है, उस ज्ञानी महापुरुषमें काम, क्रोध, विषाद, मोह, लोभ आदि आपत्तियोंका नित्य अत्यन्त अभाव ही रहता है।

प्रिय श्रीराम ! नहासर्गके आरम्भमें प्राणी उस परमात्मासे निकलकर अपने-अपने कर्मोंके अनुसार अनेक प्रकारके जन्मोंका अनुभव करते हैं। परमात्मासे निकलनेके बाद उन जीवोंके अपने-अपने जो कर्म हैं वे ही सुख और द:खके कारण होते हैं तथा अपनी-अपनी समझके अनसार उत्पन्न हुआ जो संकल्प है वही शुभाशूभ कर्मीका

कारण होता है । निष्पाप श्रीराम ! ये इन्द्रियाँ जिस-जिस विषयकी ओर निरन्तर दोड़ती हैं, उस-उस विषयमें पुरुष रागके द्वारा बँध जाता है। इसलिये उन विषयोंमें राग न करनेवाला पुरुष ही मुक्त होता है । अतएव तृणसे लेकर देवादि शरीरतकके जितने स्थावर-जङ्गमरूप विनाशशील पदार्थ हैं, उनमें तुमको रुचि नहीं करनी चाहिये। तुम जो कुछ करते हो, जो कुछ खाते हो, जो कुछ हवन करते हो और जो कुछ दान करते हो, उन सब कियाओंमें तम वास्तवमें न कर्ता हो और न भोक्ता हो: क्योंकि तुम उन सबसे तुक्त और शान्तखरूप हो । जो महात्मा पुरुष हैं, वे न तो अतीतके विषयमें शोक करते हैं और न भविष्यके विषयमें चिन्ता ही करते हैं । वे तो वर्तमानकालमें जो कुछ न्याययुक्त कर्म प्राप्त हो जाता है, उसीका उचितरूपमें सम्पादन करते हैं। श्रीराम ! तृष्णा, मोह, भद आदि जितने त्याज्य भाव हैं, वे सव मनमें ही स्थित रहते हैं, इसलिये बुद्धिमान् पुरुषको अपने विवेक-विचारयक्त मनके द्वारा ही मनसहित उनका विनाश कर देना चाहिये: क्योंकि जैसे अति तीरण लोहेसे लोहा काटा जाता है, वैसे ही सब भ्रमोंकी शान्ति-के लिये अति तीक्ष्ण विवेक-विचारयुक्त मनसे दोषसहित मन काटा जाता है ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा-मुनिनायक ! जाप्रत्, खप्र और सुष्रप्ति-इन तीनों अवस्थाओंमें व्यापक और अलक्षित जो तुर्यरूप है, उसका विशेषरूपसे विवेचन करते हए बतलाइये।

श्रीवसिष्टजी बोले-श्रीराम ! जो असक्त, सम और खच्छ खरूपस्थित है वही तुर्य है । जिसमें जीवनमक पुरुषोंकी स्थिति है, जो खच्छ, समरूप और शान्त है तथा जो व्यवहारकालमें साक्षीरूप है, वही तुर्यावस्था कही

जाती है। संकल्पोंका अभाव रहनेके कारण यह अवस्था न जाप्रत् है, न खप्न है और अज्ञानका अभाव होनेसे यह न सुपुप्त ही है अर्थात् यह इन तीनों अवस्थाओंसे अतीत है। ज्ञानके द्वारा सामने दिखायी देनेवाले इस जगत्की जो निवृत्ति है, परमारमामें स्थित एवं मलीमाँति प्रजुद्ध हुए ज्ञानी पुरुषोंकी उसी अवस्थाको तुर्यपद कहते हैं। अहंकारका त्याग होनेपर और चित्तके विलीन हो जानेपर जब समताकी उत्पत्ति हो जाती है, तब उसे तुर्यावस्था कहते हैं।

श्रीराम ! इसके अनन्तर अब तुम्हें मैं एक दृष्टान्त बतला रहा हूँ, उसे सुनो । किसी एक विस्तृत घने जंगलमें महामीन धारण करके बैठे हुए किसी एक अद्भुत मुनिको देखकर एक व्याधने उनसे पूछा-4मुने ! मेरे बाणके द्वारा घायल एक मृग इधर आया था, वह कहाँ चला गया ?' इस प्रकारका उस व्याधका प्रश्न मुनकर उस मुनिने उस व्याधको उत्तर दिया—'सखे! हम जंगलके निवासी मुनि समता और शीलवान् होते हैं। ं व्यवहारका कारण जो अहंकार है, वह हमलोगोंमें नहीं है । सम्पूर्ण इन्द्रियोंका कार्य अकेला अहंकाररूप मन ही करता है और वह मेरा मन नि:संदेह चिरकालसे विलीन हो चुका है। जाम्रत, खप्न और सुषुप्ति नामक किसी भी अवस्थाको मैं नहीं जानता । इन अवस्थाओंसे अतीत एकमात्र तुर्यपदमें ही, जहाँ दश्यका अभाव है, मैं स्थित रहता हूँ ।' रघुनन्दन ! उस मुनिश्रेष्ठके ऐसे वचन सुनकर वह व्याध उनके अर्थको न समझकर अपनी अभीष्ट दिशाकी ओर चला गया । इसीलिये मैं कहता हूँ कि महाबाहो ! तुर्यसे श्रेष्ठ अन्य कोई अवस्था नहीं है । कल्पनासे रहित सचिदानन्द परमात्मा ही तुर्य है और बही यहाँ विद्यमान है, उसके सिवा अन्य कुछ नहीं है:

क्योंकि जाप्रत्, खप्त और सुप्रति—ये तीनों अवस्थाएँ चित्तका ही विकार होनेसे उसका खरूप है । जाप्रत् अवस्थाका चित्त घोर है, खप्त अवस्थाका चित्त घोर है, खप्त अवस्थाका चित्त शान्त है और सुप्रत अवस्थाका चित्त मृढ़ है । जाप्रत्, खप्त, सुप्रति—इन तीनों अवस्थाओंसे रहित हुआ चित्त 'मृत' है । जो 'मृत'चित्त है, उसमें एकमात्र सच्च ही सम-रूपसे स्थित रहता है । इसीका समस्त योगीजन वहं यनके साथ सम्पादन करते हैं और मुक्त हो जाते हैं ।

समस्त दृश्य-जगत्का वाध करना ही सम्पूर्ण अध्यात्मशास्त्रोंका परम सिद्धान्त है । वहाँ न तो अविद्या है और न भाया ही है; किंतु एक अद्वितीय, क्रियारहित शान्त विज्ञानानन्द्घन परम्हा ही है। जो शान्त, चेतन, खच्छ, सर्वत्र एकरूपसे विद्यमान तथा सर्वशक्तिसम्पन 'ब्रह्म' नामसे कहा गया है, उसे अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार निर्णय करके कोई शून्य, कोई विज्ञानमात्र और कोई ईश्वररूप कहते हुए आपसमें विवाद किया करते हैं । मनुष्यको रमणीय या अरमणीय वस्तुको देखकर उनमें समभावसे स्थित रहना चाहिये। वस, इतने ही अपने साधनसे यह संसार जीत ळिया जाता है । सुख या दु:ख अथवा सुख-दु:ख-निश्चित पदार्थके प्राप्त होनेपर उनकी ओर ध्यान नहीं देना चाहिये । वस, इतने ही अपने साधनसे वास्तविक अक्षय अनन्त सुखरूप परमात्मा-की प्राप्ति हो जाती है । जिसने तीनों छोकोंकी सभी वस्तुओंके साररूप परमात्माका ज्ञान कर लिया है, जो शोभायमान तथा अमृतमय है और जिसका अन्तःकरण पूर्ण चन्द्रमण्डलके सदश शान्त है, ऐसा परमपदमें स्थित ज्ञानी महात्मा पुरुष विज्ञानानन्दघन परमात्माको प्राप्त करता है । वह कर्मोंको करता हुआ भी कुछ नहीं करता । (सर्ग १२३---१२५)

#### योगकी सात श्रृमिकाओंका अभ्यासकम और लक्षण, योगभ्रष्ट पुरुपक्षी गति एवं महान् अनर्थकारिणी हथिनीरूप इच्छाके खरूप और उसके नाजके उपाय

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—मुने ! सातों योगभूभिकाओंका अभ्यास कैसे किया जाता है तथा प्रत्येक भूभिकामें योगीके चिह्न किस तरहके होते हैं ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-स्वनन्दन ! जीव चौरासी लाख योनियोंमें घूमता हुआ अन्तमें मनुष्य-जन्ममें भाग्योदय होनेपर विवेकी वन जाता है। 'अहो ! संसारकी यह व्यवस्था विल्कुल असार है । इस व्यवस्थासे मुझे क्या प्रयोजन है ? इन व्यर्थ कमेंसि ही मैं अपना दिन क्यों त्रिता रहा हूँ ? मैं वैराग्यवान् वनकर किस तरह संसार-सागरको तेर जाउँग-इस प्रकारके विचारमें जब सदबुद्धि प्राणी तत्वर होता है, तब उसके हृदयमें भोगों और सांसारिक संकल्पोंमें हर समय वैराग्य रहता है । वह सत्संग, खाध्याय, ईश्वरोपासना आदि उत्तम कियाओंका अनुष्ठान करता है और उन्होंमें प्रसन्न रहता है । तुन्छ व्यर्थ चेष्टाओंमें उसे निरन्तर वैराग्य रहता है । वह दसरोंके दोशोंको प्रकट नहीं करता और खयं यह, दान, तप, सेश-पूजा आदि पुण्य कर्मीका ही सेशन करता है। वह किसीके भी मनमें उद्देग न पहुँचानेशले शास्त्रविहित विनयपुक्त कर्मीका आचरण करता है। शास्त्रविपरीत कर्मसे सदा डरता रहता है और सांसारिक विषयभोगोंकी कभी अभिळाषा नहीं करता । वह स्नेह और प्रणयसे पूर्ण, कोमल, सत्य, प्रिय और हितकारक तथा देश-कालोचित वचन बोलता है । वह मन, कर्म एवं वाणीसे सत्पुरुघोंका संग और सेवा करता है । जिस-किसी जगहसे ज्ञानदायक शासोंको ग्राप्त करके उनका विवेक-विचारपूर्वक खाध्याय करता है। संसार-सागरको तैर जानेके लिये इस प्रकारके विचारसे सम्पन्न पुरुष प्रथम 'शुभेच्छा' नामक भूभिकाको प्राप्त होता है। इसमें उसे आत्मीदारके सिवा और कोई भी इच्छा नहीं रह जाती। इसीको 'श्रवण' भूमिका भी कहते हैं।

इसके बाद अधिकारकी प्राप्ति होनेपर वह 'विचार' नामक दूसरी योगभूभिकामें प्रवेश करता है। उस समय वह शृति, स्पृति, सदाचार, धारणा, ध्यान और कर्मोमें तत्पर रहनेत्राले पुरुपोमेंसे, जिन्होंने अध्यातम-शाजोंकी प्रशस्त व्याख्या करनेके कारण अच्छी ख्याति प्राप्त कर ली है, उन श्रेष्ठ विद्वानोंका आश्रय लेकर उनके उपदेशानुसार साधन करता है। वह अध्यात्मशास्त्रका श्रवण करके कार्य और अकार्यके खरूपको तत्त्रतः जान लेता है । वह मद, अभिवान, मात्मर्य, मोह और लोभको उसी तरह छोड़ देता है, जिस तरह साँप केंचलको । उपर्युक्त यथार्थ निश्चयसे युक्त पुरुष सत्तु-शास्त्र, गुरु और सजनोंकी सेवासे ब्रह्मविषयक रहस्यको विवेक-विचार-पूर्वक यशार्थरूपसे पूर्णतया जान लेता है और उसके अनुसार मनन करता है । वह अध्यात्मविषयक शास्त्रोंके वाक्यार्थमें अपनी बुद्धिको निश्चलतापूर्वक करता है, तपिखयोंके आश्रमोंमें निवास करता है. अध्यात्मशास्त्रोंकी कथाओंका मनन करता निन्दनीय संसारके विषय-भोगरूप पदार्थींसे वैराग्य करके पत्थरकी चट्टानरूपी शय्यापर आसीन हो अपनी आय विताता है। अध्यात-विषयक सत-शास्त्रोंके अध्ययन-यननरूप अभ्याससे तथा निष्काम प्रथ्यक्रमींके अनुष्टानसे उस पुरुषको अध्यात्मविषयक ययार्थ दृष्टि प्राप्त हो जाती है। इस भूभिकाका नाम 'विचारणा' है। इसीको 'मनन' भी कहते हैं ।

तीसरी भूभिकामें पहुँचकर विवेकी पुरुष दो प्रकारके असङ्गका अनुभव करता है। श्रीराम ! तुम उसके इस भेदको सुनो। यह असङ्ग दो तरहका है—एक सामान्य और दूसरा श्रेष्ठ (विशेष)। भी न कर्ता हूँ और न मोक्ता ही; में सांसारिक कर्मोंके छिये वाध्य नहीं हूँ और न दूसरोंके छिये वाध्य नहीं हूँ और न दूसरोंके छिये वाध्य महीं हूँ

विपयभोगोंकी आसक्तिसे रहित होना ही सामान्य असङ्ग है। 'सुख या दुःखकी प्राप्ति पूर्वकर्मके अनुसार निश्चित और ईश्वरके अधीन है अर्थात ईश्वरके विधानके अनुसार होती है । इसमें मेरा कर्तृत्व कैसा ? ये विस्तृत विपयभोग अन्तमें संताप देनेवाले होनेके कारण महारोग हैं तथा ये सांसारिक सारी सम्पत्तियाँ परम आपत्तियाँ हैं। संयोगका अन्तमें वियोग निश्चित है और ये मनके सारे विकार बुद्धिकी व्याधियाँ हैं। सब पदार्थीको ग्रास वना छेनेके लिये काल सदा तैयार रहता है। इस तरह अध्यात्मविषयक वचनोंके अर्थमें संलग्न चित्तवाले परुषकी सम्पूर्ण पदार्थीमें जो आन्तरिक भिथ्यात्वकी भावना है, वह भी सामान्य असङ्ग कहलाता है। इस पूर्वेक्त महापुरुषोंकी संगतिसे, दुर्जनोंकी अभ्यासयोगसे, संगतिके त्यागसे, आत्मज्ञानके प्रयोगसे तथा लगातार अभ्यासयोगद्वारा अपने पुरुष-प्रयत्नसे संसारसागरके पार, सबके सार, परम कारणभूत प्रमात्माके च्यानकी स्थिति हस्तामलकवत् दहरूपसे खूव स्पष्ट हो जानेपर जो नाम-रूपकी भावनासे रहित होकर 'न मैं कर्ता हूँ, न ईश्वर कर्ता है, न प्रारब्व कर्ता है'--यों शान्त और मौनरूपसे स्थित रहना है वही श्रेष्ठ (विशेष ) असङ्ग कहलाता है। तथा जो शान्त, आदि-अन्तसे रहित सुन्दर सिचदानन्दघन ब्रह्म है वही श्रेष्ठ असङ्ग कहा जाता है । बही श्रेष्ठ असङ्ग नामक तीसरी भूमिका है। इसीको 'निदिच्यासन' भी कहते हैं। इस भूमिकामें स्थित पुरुष सम्पूर्ण संकल्पोंकी कल्पनाओंसे शुन्य होकर परमात्माके ध्यानमें स्थित हो जाता है।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—भगवन् ! असलुळमें उत्पन्न, कामोपमोगमें ही प्रवृत्त, अधम तथा योगी महात्माके सङ्गसे रहित मूढ़ मनुष्यका उद्धार कसे होगा ! तथा पहली, दूसरी, तीसरी भूमिकामें आरूढ़ होकर मरे हुए प्राणीकी कैसी गति होती है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीगम ! प्रवृद्ध रागादि दोषों-

वाले मढ परुपको सैकडों जन्मोंके वाद जवतक काकतालीय-न्यायसे या महापुरुषोंके सङ्गसे वैराग्य उत्पन्न नहीं हो जाता, तवतक उसका यह विस्तृत संसार रहता ही है अर्थात् विना वैराग्यके उसका उद्धार होना कठिन है। वैराग्य उत्पन्न हो जानेपर प्रथम भूभिकाका उदय प्राणीको अवस्य होता है और तदनन्तर उसका संसार नष्ट हो जाता है. यही शास्त्रोंका परम सिद्धान्त है । प्रथम आदि भिकाओंमें पहँचकर मरनेवाले प्राणीका भूमिकाओंके अनुसार ही पूर्वजन्मका दुष्कृत नष्ट हो जाता है। तदनन्तर वह योगी देवताओं के विमानोंमें, लोकपालों के नगरोंमें तथा समेरु पर्वतके वन-कुञ्जोंमें अप्तराओंके साथ रमण करता है । उसके बाद पूर्वजन्ममें किये गये पुण्यों और पापोंका भोगसमूहोंके द्वारा नाश हो जानेपर वे योगी लोग पृथ्वीपर पवित्र, गुणवान् और लक्ष्मीवान् सज्जनोंके घरमें जन्म लेते हैं और वहाँ जन्म लेकर वे लोग पूर्वजन्मके योग-साधनके संस्कारोंके अनुसार योगका ही साधन करते हैं। वहाँपर पूर्वजन्ममें की गयी भावनाओंसे अभ्यस्त हुए योगभूमिकाओंके क्रमका स्मरण करके वे बुद्धिमान् छोग आगेके भूमिका-क्रमका मर्छाभाँति अभ्यास करने लग जाते हैं ।

श्रीराम ! ये पूर्वेक तीनों भूमिकाएँ जाशत् कही गयी हैं; क्योंकि इन भूमिकाओंमें यथायत् भेदबुद्धि रहनेसे यह सम्पूर्ण दश्यसमूह उस जाशत्काल्की तरह ही दिखायी पड़ता है । इन तीनों भूमिकाओंमें योगयुक्त पुरुपोंमें केवळ आर्थता ( श्रेष्ठता ) का उदय होता है, जिसे देखकर मूहबुद्धि पुरुपोंको भी मुक्त होनेकी अभिळाषा उत्पन्न हो जाती है । जो मनुष्य शास्त्रविहित कर्तव्यक्तमींका मळीमाँति सम्पादन करता है तथा शास्त्र-निषिद्ध कर्मींको सर्वया नहीं करता है एवं सदाचारमें स्थित रहता है, वह आर्य कहा गया है । श्रेष्ठ पुरुपोंके द्वारा आचरित, शास्त्रोक्त तथा मनको प्रिय और हितकर यथोचित व्यवहारोंको जो प्रहण करता है, वह आर्य कहा गया है।

योगीकी वही आर्यता प्रथम भूमिकामें अङ्करित, द्वितीय भूमिकामें विवेवाके द्वारा विकसित तथा तृतीय भूमिकामें संसारके असङ और परमात्माके ध्यानरूप फलसे फलित होती है। इस तीसरी भूमिका ( आर्यता ) की प्राप्तिके बीचमें ही मृत्युको प्राप्त हुआ योगी पुरुष ग्रुप संकल्पयुक्त भोगोंका चिरकाळतक उपभोगकर पुनः योगी ही होता है। क्रमशः तीनों भूमिकाओंका अभ्यास करनेसे अज्ञानके नष्ट हो जानेपर वास्तविक ज्ञानका उदय होनेके वाद जब चित्त पूर्ण-चन्द्रोदयके सदश हो जाता है, तब चौथी भूमिकामें पहुँचे द्वए युक्तचित्त योगीळोग सम्पूर्ण जगत्में विभागसे तथा आदि और अन्तसे रहित समभावसे परिपूर्ण सचिदानन्द ब्रसका ही अनुभव करते हैं । द्वेतके सर्वथा शान्त हो जानेपर जब अद्वैत ही अचल रह जाता है तब चौथी भूभिकामें गये हुए योगीळोग समस्त संसारको खप्तके समान अनुभव करते हैं। इसलिये पूर्वोक्त तीन भूमिकाओंको तो जाग्रत् कहते हैं और चौथी भूमिकाको खप्न कहते हैं।

जो पुरुष पश्चम भूमिकामें पहुँच गया है, वह केवल सत्स्वरूप ब्रह्म व तकर रहता है। इस अर्धसुष्ठुम पञ्चम भूमिका-को प्राप्त करके पुरुष समस्त विकारोंसे मुक्त हो जाता है और अद्धैत प्रप्रह्म कर तस्वमें नित्य स्थित हो जाता है। पाँचवीं भूमिकामें स्थित पुरुष अन्तर्मुख इत्तिसे रहता है। बाह्य व्यापारमें लगा हुआ भी निरन्तर चारों ओरसे शान्त होनेके कारण तन्द्रामें स्थितके सहश दिखायी देता है। वह कभी तो बाहरी व्यवहार करता है और कभी अटल समाधिमें स्थित रहता है। इस भूमिकामें वासनाश्चर्य होकर अभ्यास करता हुआ पुरुष कमशः तुर्या नामकी लग्ने भूमिकामें चला जाता है। उस भूमिकामें निर्विकल्प होनेके कारण योगी हैत और अद्वैतकी भावनासे रहित हो जाता है। वह विज्ञल-प्रस्थित और संदेहसे रहित हो जाता है। वह वासनाओंसे रहित जीवन्मुक्त योगी चित्र-लिखत प्रदीपकी भाँति निर्वाणको न प्राप्त हुआ भी

निर्वाणको प्राप्त हुआ-सा स्थित रहता है। (उसकी बाहरी ज्ञान नहीं रहता। किंतु दूसरोंके चेष्टा करनेपर वाह्य ज्ञान हो सकता है।) वह जीवन्मुक्त योगी वाहर और भीतरसे शून्य आकाशमें स्थित घटकी तरह वाहर-भीतर संसारसे रहित रहता है तथा सागरमें परिपूर्ण घटके समान बाहर-भीतर ब्रह्मसे परिपूर्ण रहता है। तदनन्तर छठी भूमिकामें स्थित हुआ वह योगी सातवीं भूमिकामें पहुँचता है। सातवीं योग-भूमिका विदेहमुक्तता कही गयी है। वह शान्तस्वरूप, वाणीसे अगम्य और सभी भूमिकाओंकी सीमा है।

शैव उसे शिव कहते हैं, वेदान्ती उसे ब्रह्म कहते हैं और सांख्यवादी उसे प्रकृति और पुरुषका यथार्थ-ज्ञान कहते हैं। इस प्रकार भिन्न-भिन्न छोगोंने अपनी बुद्धिके अनुसार अनेक रूपोंसे सतम भूमिकाकी भावना की है। यद्यपि यह भूमिका सर्वथा उपदेशयोग्य नहीं है, तथापि किसी तरह इसका उपदेश किया ही जाता है । ( इस भूमिकामें स्थित योगीको दूसरोंके द्वारा चेष्टा करनेपर भी संसारका ज्ञान नहीं होता। ) श्रीराम! ये सातों भूमिकाएँ मैंने तुमसे कह दीं। इनके अभ्यासयोगसे मनुष्य सम्पूर्ण दुःखोंसे रहित हो जाता है। धीरे-धीरे चलनेवाली अत्यन्त मदोन्मत्त, ळड़ाई करनेमें सदा तत्पर, अपने बड़े-बड़े दाँतोंसे ख्यातिको प्राप्त करनेवाली तथा अनन्त अनर्थोंको पैदा करनेवाली एक ह्यिनी है । उसे यदि किसी तरह मार दिया जाय तो मनुष्य इन उपर्युक्त समस्त भूमिकाओंमें विजयी बन सकता है। वह मदोन्मत्त हथिनी जबतक पराक्रमसे जीत नहीं छी जाती, तबतक कौन ऐसा बीर योद्धा है, जो उपर्युक्त भूभिका-सम्पत्तिरूपी समरभूमियोंमें प्रवेश करनेमें भी समर्थ हो ?

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! वह प्रमत्त हथिनी कीन है, वे समरभूमियाँ कौन हैं, वह कैसे मारी जाती है तथा वह चिरकाळतक कहाँ रमण करती है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम! 'मुझे यह मिल जाय,'

ऐसी जो 'इच्छा' है, उसीका नाम ह्यिनी है। वह शरीर-रूपी जंगलमें रहती है और मत्त होकर अनेक तरहके शोक, मोह आदि विकारोंको उत्पन्न करनेमें लगी रहती है । मतवाले इन्द्रियोंके समूह ही उसके उग्र प्रकृतिके बच्चे हैं। वह जीभसे मनोहर भाषण करती है, ग्रुमाशुभ कर्मरूपी दो दाँतोंसे युक्त वह मनरूपी गहन स्थानमें ळीन रहती है। चारों ओर दूरतक फैले हुए वासनाओं-का समृह ही इस हथिनीका मद है। और श्राराम! संसार-की रमृतियाँ इसकी युद्धभूमियाँ हैं। यहाँपर पुरुष वार-बार जय और पराजयका अनुभव करता है । यह इच्छा नामवाळी हथिनी छोभी मनुष्योंको मारती है। वासना, इच्छा, मनन, चिन्तन, संकल्प, भावना और स्त्रहा इत्यादि इसके नाम हैं। यह अन्तः करणरूपी कोशके अंदर रहती है। बहुत दूरतक फैली हुई तथा सब पदार्थोंमें निवास करनेवाली इस इच्छारूपी हथिनीपर अवहेळनापूर्वक 'धैर्य' नामक सर्वश्रेष्ठ अखसे प्रहार करके सब प्रकारसे विजय प्राप्त कर लेनी चाहिये।

'यह बस्तु मुझे इस प्रकार प्राप्त हो जाय ?'
यह इच्छा जबतक अन्तःकरणके मीतर प्रकट
रहती है, तमीतक यह महामयंकर कुत्सिन संसाररूपी महाविषसे उत्पन्न विबूचिकारूपी महामारी बनी
रहती है। 'यह मुझे मिल जाय' यह जो संकल्परूप
इच्छा है, बस, यही संसार है तथा इसका शान्त हो
जाना ही मीक्ष हैं, यही ज्ञानका सार है। इच्छारहित
विज्ञुद्ध अन्तःकरणमें महापुरुषोंके पवित्र और साखिक
प्रसन्नता पैदा करनेवाले हितमय उपदेश दर्गणमें तैलविन्दुकी माँति जम जाते हैं। एकमात्र विषयोंके समरणका
परित्याग कर देनेसे इच्छारूपी संसारका अनुश्च उत्पन्न
नहीं होता। विषके तुल्य अनेक प्रकारका अनर्थ पैदा
करनेवाली, इस इच्छाको तिनक-सी बढ़ते ही विषयोंके
विस्मरणरूप शक्षसे काट डालना चाहिये। इच्छासे युक्त

जीवारमा दीनताको कभी भी नहीं छोड़ सकता । सुन्दर असंवेदनमें यानी उत्तम रूपसे विषयोंका स्मरण न होनेमें श्रेष्ठ प्रयत्न यहीं हैं कि चित्त अपने अंदर संकल्पोंसे रहित होकर मृतककी तरह स्थित रहे ।

'यह मुझे मिळ जाय' इस तीव्र इच्छाको ही उत्तम पुरुष 'संकल्प' कहते हैं और जो संसारके पदार्थोंकी मावनासे रहित होना है, उसीको 'संकल्पका त्याग' कहते हैं । श्रीराम! संकल्पको ही तुम स्मरण समझो । और विस्मरण (संकल्पके अभाव) को विद्वान्छोग कल्याण-रूप समझते हैं । संकल्पमें पहलेके अनुमव किये हुए पदार्थोंकी तथा मविष्यमें होनेबाले पदार्थोंकी भी मावना की जाती है । में ऊपर हाथ उठाकर वार-वार ऊँचे खरसे चिछाकर यह कह रहा हूँ, किंतु इसे कोई सुनता नहीं कि सङ्कल्पत्याग ही परम श्रेयका सम्पादक है । इसकी भावना छोग अपने हृदयमें क्यों नहीं करते ?

श्रीराम! सम्पूर्ण इन्द्रियों और मनके व्यापारोंसे रहित और ध्यान-समिधिमें लीन वैठा हुआ पुरुग उस परमपदको प्राप्त करता है, जहाँ एकच्छ्रत्र साम्राज्य भी तृणके सहरा तुच्छ है। इस विषयमें अधिक कहनेकी क्या आवश्यकता है ? संक्षेपसे में इतना ही कहता हूँ कि संसारका संकल्प ही सबसे बढ़कर बन्धन है और उस संकल्पका अभाव ही सोध है। संसारके समरणके अभावको ही खाभाविक 'चित्त-विनाशरूप योग' कहते हैं और वह अक्षय योग शान्तरूपसे नित्य स्थित है। श्रीराम! शिव, सर्वव्यापी, शान्तिम्य, चिनम्य, अज और कल्याणरूप ब्रह्मके साथ जो जीव-ब्रह्मके एकत्वका निथ्य है, वही वास्तविक सर्वत्याग है। श्रीराम! अहंता-मनताकी भावना रखनेवाळा मनुष्य दुःखसे कमी छुटकारा नहीं पाता; किंतु अहंता-ममताकी भावनासे रहित हुआ मनुष्य मुक्त हो जाता है।

#### भरद्वाज मुनिके उत्कण्ठापूर्वक प्रश्न करनेपर श्रीवाल्मीकिजीके द्वारा जगत्की असत्ता और परमात्माकी सत्ताका प्रतिपादन करते हुए कल्याणकारक उपदेश

श्रीभरद्वाजजीने पूछा—गुरो ! निश्चय ही श्रीराम-मद्र तो परम योगी, सबके बन्दनीय, देवताओंके भी ईश्वर, जनम-मरणसे रहित, बिग्जुद्ध ज्ञानमय, समस्त उत्तम गुणोंकी खान, समस्त ऐश्वयेंकि आधार तथा तीनों छोकों-के उत्पादन, रक्षण एवं अनुप्रह करनेवाले थे । उन ब्रह्मानन्दसे परिपूर्ण पूर्णज्ञानी और बिग्जुद्धचुद्धि रघुकुलश्रेष्ठ श्रीरामभद्दने मुनिवर बिस्छजीके द्वारा उपदिष्ट इस अति प्राचीन समस्त ज्ञानरूपी सारका श्रवण कर क्या और भी कुळ पूळा था ?

श्रीवाल्मीिकजीने कहा—भरद्वाज ! विसिष्ठ मुनिके वेदान्तद्वासको संग्रहरूप वचनोंका श्रवण कर अखिल विज्ञानोंके ज्ञाता कमललोचन श्रीराममद्र अपने चिन्मय आनन्द-खरूपमें स्थित रहें । उस समय वे प्रश्न, उत्तर और विभाग आदि करनेकी पद्धतिसे उपरत हो गये थे । उनका चित्त आनन्दरूप अमृतसे पूर्ण था । वे चिन्मय और सर्वव्यापी होनेके कारण अपने मङ्गलम्य खरूपमें ही सममावसे नित्य स्थित थे । अतः उन्होंने उस समय विस्ष्रजीसे कुछ भी नहीं पूछा ।

श्रीभरद्वाजजीने पृष्ठा—मुनिनायक ! कहाँ तो मेरेजैसे मूर्ख, स्तब्ध, अल्पज्ञ, पापी और कहाँ ब्रह्मा आदि
देवता भी जिसकी आकाङ्क्षा करते हैं—उन भगवान्
श्रीरामचन्द्रजीकी अपने खल्पमें स्थिति । मुनिश्चर !
अहो ! में किस प्रकार परमात्मपदमें विश्राम पा सकूँगा और इस दुस्तर संसाररूपी महासागरके मोहरूपी जलसे किस प्रकार पार हो सकूँगा ! यह शीघ मुझसे कहिये ।

श्रीवालमीिक वो वोले — शिष्य ! श्रीविसष्ठजीके द्वारा किथत आरम्भसे अन्ततक सम्पूर्ण राम-वृत्तान्त, मैंने तुमको सुना दिया, अत्र तुम अपनी बुद्धिसे पहले विवेक-पूर्वक विचारकर पीछे उसका मनन करों । मैं भी इस

विषयमें तुमसे जो वर्णन करने योग्य रहस्य है, उसे कहता हूँ, सुनो । मद्र ! यह जो यहाँ संसाररूप अविधा-प्रपञ्च दीख रहा है, वह तिनक भी सत्य नहीं है । विवेकी पुरुष वास्तविक तत्त्वको विवेचनपूर्वक प्रहण कर रहेते हैं, किंतु अविवेकी मनुष्य वाद-विवाद करते रहते हैं । प्रिय मित्र ! वास्तविक तत्त्वको विवेचनपूर्वक प्रहण कर रहेते हैं, किंतु अविवेकी मनुष्य वाद-विवाद करते रहते हैं । प्रिय मित्र ! वास्तवमें सचिदानन्द परमात्मासे अतिरिक्त कोई वस्तु ही नहीं है । अतः प्रपञ्चसे हुम्हारा क्या प्रयोजन है ? मैं तुमसे आगे जो वेदान्तद्याक्षींकं रहस्य वतलाता हूँ, उनके अभ्याससे तुम अपने चित्तको परम विद्युद्ध वना डाळो ।

मित्र ! यह जो संसाररूप प्रपञ्च दीखता है, इसके मूलमें भी सत्ताका अभाव ही है और इसके अन्तमें भी सत्ताका अभाव ही है। मध्यकालमें भी विचार करनेपर इसकी कोई सत्ता न होनेके कारण केवल प्रतीतिमात्र ही है। अतः विवेकी पुरुष इस संसारमें किसी तरहका विश्वास नहीं करते: क्योंकि अनादि वासनाके दोषसे ही यह असत् संसार दिखनायी देता है । इसका गन्धर्वनगरके सददा मिथ्या खरूप है और यह अनेक प्रकारके भ्रमोंसे भरा है । भद्र ! तुम चिन्मय कल्याणरूपी अमृत-छताका अभ्यास न कर विषय-वासनारूपी विषळताका आश्रय कर क्यों व्यर्थ मोहमें फँसे हो ? सखे ! यह समस्त जगत न तो आरम्भमें है और न अन्तमें ही है । इसिंग्ये तुम यह भी समझ छो कि मध्यमें भी यह है ही नहीं। इस जगत्का सारा वृत्तान्त खप्न-जैसा है। अज्ञानमूळक ये सारे भेट जलमें बुद्बदोंकी तरह क्षण-क्षणमें उत्पन्न होते रहते हैं: और अज्ञानका नारा होते ही एकमात्र ज्ञानरूप समद्रमें विलीन हो जाते हैं । अकेला अज्ञानरूपी समुद्र ही समस्त जगत्को व्यात करके स्थित है। इस समद्रमें अविद्यारूप वायुसे उत्पन्न सबसे बड़ा यह 'अहम्य' नामका तरङ्ग है । उन-उन विषयोंमें चित्तके गिरनेके जो नाना प्रकार हैं, उनके हेतुभूत राग आदि दोप इस समुद्रके छोटे-छोटे किन्यत तरङ्ग हैं । ममता ही इसमें आवर्त है, जो खत: ही इच्छानुसार प्रवृत्त होता रहता है । इस समुद्रमें राग और देव बड़े-बड़े मगर हैं, उन्हीं दो मगरोंसे मनुष्य पकड़ ल्या जाता है और उसका निश्चय ही अनर्यरूपी पाताल्में प्रवेश हो जाता है । यह प्रवेश किसीसे भी रोका नहीं जा सकता । मद्र ! प्रशान्त तथा अमृतरूप तरङ्गोंसे पूर्ण केवल आनन्दामृतके समुद्रमें ही प्रवेश करना चाहिये । व्यर्थ दैतरूप मकरोंसे पूर्ण लवणसागरके तरङ्गोंमें क्यों प्रवेश करते हो ?

प्रसिद्ध परमात्माका जो सृक्ष्म तत्त्व है, वह अज्ञानी छोगोंके छिये अज्ञानसे आवृत रहता है । इसछिये जैसे साधारण मनुष्यको जलमें स्थल और स्थलमें जलका भ्रम हो जाता है, वैसे ही अज्ञानी मनुष्योंको अनात्मामें आत्माका और आत्मामें अनात्माका भ्रम हो जाता है। मित्र ! वास्तवमें न तो असद् वस्तुकी उत्पत्ति होती है और न सद् वस्तुका कभी अभाव होता है । केवल मायादारा रचित चित्र-विचित्र रचनाओंके ये आविर्भाव और तिरोभाव होते रहते हैं । इसिछिये प्रचण्ड बने हुए अज्ञानकी इस व्यामोह-राक्तिको विद्युद्ध सत्त्वके बळसे जीतकर विस्वासयक्त मनसे अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह आदि साधनोंका अनुष्ठान करो । इसके अनन्तर ध्यान-समाधिके द्वारा अपने-आप ही परमात्माके शुद्ध खरूपका अनुभवं करो, जिसके द्वारा अज्ञानसे आच्छादित तुम्हारी बुद्धिरूपी रात्रि दिनके रूपमें परिणत हो जाय। केवल पुरुष-प्रयत्नरूप कर्गोंसे महेश्वरकी कृपा प्राप्त होनेपर ही मन्ष्य प्राप्तव्य वस्तु परमपदरूपी परमात्माकी प्राप्ति कर लेते हैं । भरद्वाज ! तुम अपने विवेकसे इस मोहका स्पष्टरूपसे त्याग कर दो । फिर तो तुम असाधारण परमात्माके यथार्थ ज्ञानको प्राप्त कर लोगे । इसमें संदेह

नहीं है । पुत्र ! कामना और आसिक होनेपर रात्रुखरूप हुए जिस पुण्यकर्मसे तुम्हें इस प्रकारका बन्धन प्राप्त हुआ है, कामना और आसिक से रहित होनेपर मित्रखरूप हुए उसी पुण्यकर्मसे ज्ञानके द्वारा तुम मोभ्र पा जाओगे; क्योंकि रागादि दोशेंसे रहित सज्जनोंका यह सरकर्मींका संवेग प्राणियोंके पूर्वजन्मके पापोंको नष्ट करता हुआ उनके त्रिविध तापोंको वैसे ही शान्त कर देता है, जैसे वर्षांका जलसमूह दावानल्को ।

भित्र ! संसारचक्रके आवर्तरूपी भ्रममें यदि तुम भ्रमण करना नहीं चाहते तो सारे काम्य-कर्मोंको छोड़कर केवल ब्रह्ममें आसक्त हो जाओ। ब्रह्ममें प्रीति न होकर जबतक बाह्य विषयोंमें आसक्ति है, तमीतक विकल्पसे उत्पन्न हुआ यह सब जगत् दिखायी देता है। जैसे जलके तरङ्गयुक्त होने-पर ही समुद्र अपने तटकी ओर जाकर उससे टक्कर खा करके विक्षिप्त होता है, जलके निश्चल रहनेपर तो वह केवल जलरूप ही दिखायी देता है। इसी प्रकार ब्रह्ममें चित्तकी स्थिरता होनेपर केवल ब्रह्म ही दिखायी देता है। किंतु जैसे समुद्रकी तरङ्गोंसे तृण शिचलित रहते हैं, वैसे ही जो हर्ष और शोकसे विचलित हो जाते हैं, वे लोग श्रेष्ठ नहीं माने जाते । सखे ! वह सारा जीवसमूह हर्ष-विपाद आदि अवस्थारूप झूलेपर निरन्तर आरूढ है । इसे राग-द्वेष, काम-क्रोध, लोभ-मोह आदि रूप छ: झूलोंमें झुलाकर काल कीडा करता है । अतः इसमें तुम खिन्न क्यों हो रहे हो ? इस तरह क्रीडा करनेवाळा काळ ही अनेक उपायोंसे एकके पीछे एक अनेक सृष्टियोंको उत्पन्न करता है, विनाश करता है, फिर तत्काल ही उत्पन्न करता है और फिर विनाश करता है । जब देवगण भी दुष्ट कालके पिण्डसे छुटकारा नहीं पाते, तब क्षणमङ्गर विनाशशील शरीरोंकी तो बात ही क्या ? इसीलिये भरद्वाज ! अनेक तरङ्गोंसे युक्त इस जगत्को क्षणभङ्गर देखकर ज्ञानी पुरुष तनिक भी

शोक नहीं करता । अतः तुम अमङ्गळहूप शोकको छोड़ दो, कत्याणकारी वस्तुओंका विचार करो और विद्युद्ध सिचदानन्दथन परमात्माका चिन्तन करो । जो पुरुष देव, द्विज और गुरुओंके ऊपर परिपूर्ण श्रद्धा स्वकर निर्मळ चित्तवाले हो गये हैं और जो वेदादि सत्-शाखोंमें विश्वासपूर्वक प्रामाण्य युद्धि स्वते हैं, उन पुरुषोंके ऊपर परमात्माका परम अनुग्रह होता है ।

भरद्वाजजीने कहा—भगवन् ! आपके प्रसादसे मैंने पूर्णरूपसे ब्रह्म और जगत्का सारा तत्व जान िव्या । वैराग्यरूप साधनसे बढ़कर दूसरा कोई बन्धु नहीं है और संसारकी प्रीतिसे बढ़कर दूसरा कोई शतु नहीं है । अब मैं महाराज बसिष्टजीद्वारा समस्त प्रन्थमें कहे गये ज्ञानरूपी रहस्यका सम्पूर्ण निचोड़ थोड़े शब्दोंमें सुनना चाहता हूँ । कुपाकर कहिये ।

श्रीवाल्मीिकजी बोले—भरद्वाज ! मुक्ति देनेत्राले इस महान् ज्ञानको तुम मुनो । इसके केवल सुननेसे ही तुम फिर संसाररूपी सागरमें नहीं ह्वोगे । जो देव वास्तवमें एक होता हुआ भी महा, विष्णु, महेश आदि भेदोंसे अनेक प्रकारका होकर स्थित है, उस सिबदानन्दरूष परमात्माको नमस्कार है । जव सारे प्रपन्नका अपने कारणमें लय किया जाता है, तब जिस उपायसे परम तस्व प्रकाशित होता है, उस उपायको तुम्हें संक्षेपसे श्रुतिके अनुसार कहता हूँ । अपने अन्तःकरणसे तस्वका स्वयं ही विचार करना चाहिये । इसीसे वह परमात्मा प्राप्त किया जा सकता है । उसके प्राप्त होनेपर पुरुष फिर शोक नहीं करता । सरसङ्ग और सत्-शाखसे प्राप्त विवेकसे वेराम्ययुक्त होकर पुरुषको उसी तस्वका वार-वार चिन्तत करना चाहिये । (सर्ग १२७)

#### श्रीवार्स्मिकिजीके द्वारा लय-क्रमका और भरद्वाजजीके द्वारा अपनी स्थितिका वर्णन, वार्स्मिकिजी-द्वारा मुक्तिके उपायोंका कथन, श्रीविधामित्रजीद्वारा भगवान् श्रीरामके अवतार ग्रहण करनेका प्रतिपादन एवं ग्रन्थश्रवणकी महिमा

श्रीवालमीकिजीने कहा— भरद्वाज ! निषिद्ध कर्म, सकाम कर्म तथा विवयोंके साथ इन्द्रियोंके सम्बन्धसे जनित धुख-मोगसे रहित राम, दम और श्रद्धासे युक्त पुरुष कोमल आसनपर बैठकर चिक्त और इन्द्रियोंकी क्रियाओंको जीत करके तवतक ॐकारका उच्चारण करता रहे, जब-तक मन पवित्र और प्रसन्न न हो जाय । तदनन्तर अपने अन्तःकरणकी विद्युद्धिके लिये प्राणायाम करे और उसके बाद विषयोंसे इन्द्रियोंको धीरे-धीरे खींच ले । देह, इन्द्रिय, मन, दुद्धि और क्षेत्रज्ञ इनमें जिस-जिसकी जिस-जिससे उत्पत्ति हुई है, उस-उसको जानकर उन-उनके उपादानकारणमें उन सबको विलीन कर दे । पहले अपने-आपको चराचर विश्वमें अनुभव करे । इसके बाद सारे विश्वको अपने आरमाके अंदर अनुभव करे; फिर विवेकके द्वारा इसका भी अभाव करके केवल आरमामें ही

स्थित रहे । तदनन्तर प्रकृतिसहित ब्रह्मके खरूपमें आत्मभावना करे । इसके पश्चात् परम कारणरूप केवल निर्विशेष निराकार शुद्ध सिचदानन्द्घन परमात्मामें आत्मभावना करे ।

( अब देह, इन्द्रिय आदिमें जिसकी जिससे उत्पत्ति हुई है, उसका उसमें लय करनेका प्रकार बतलते हैं—) अपने स्थूल देहके मांस आदि, जो पार्थिव माग हैं उनका पृथिवीमें, रक्त आदि जो जलीय माग हैं उनका जलमें तथा जो तैजस भाग हैं उनका अग्रिमें विवेकको द्वारा विलय कर दे। व्यष्टि प्राणवायुक्त महावायुमें और आकाश-अंशका आकाशमें लय कर दे। अपने श्रोजेन्द्रियका दिशाओंमें और खिगन्द्रियका विश्वतुमें लय कर दे। चधुरिन्द्रियका सूर्यमें तथा रसनेन्द्रियका जलके देवता बरुणमें ( एवं घाणेन्द्रियका अश्विनीकुमारोंमें ) लय

कर दे। समष्टि प्राणका वायुमें, वाणीका अग्निमें और हस्तेन्द्रियका इन्द्रमें लय कर दे। अपने पादेन्द्रियका विष्णुमें तथा गुदा-इन्द्रियका मित्रमें लय कर दे। उपस्थेन्द्रियका कश्यवमें लय करके मनका चन्द्रमामें लय कर दे । बुद्धिका ब्रह्मामें लय कर दे । वित्र ! इन्द्रियोंके रूपमें देवता ही स्थित हैं। इनका में तुम्हें तत्त्वोपदेश-द्वारा लय करनेका आदेश श्रुति-वाक्यको प्रमाण मानकर ही दे रहा हूँ । मैंने अपने मनसे किसी तरहकी कोई कल्पना करके इन अर्थींको तुम्हारे सामने प्रकट नहीं किया है। इस तरह अपनी देहको उसके कारणमें विळीन करके 'मैं विराट हूँ' ऐसा चिन्तन करे । ( इसके बाद पूर्वोक्त क्रमसे परमात्मामें आत्मभावना करे । ) सारे ब्रह्माण्डके भीतर जो यह सदाशिवरूप प्रमात्मा व्यापक है, वही सम्पूर्ण भूतोंका आधार तथा कारण कहा गया है। वही परमात्मा जगत्के व्यवहारमें यज्ञके रूपमें स्थित है।

(अब पृथ्वी आदि भूतोंके लयका क्रम बतलाते हैं—)
योगीको चाहिये कि वह पृथ्वीका जलमें लय करके उस
जलको फिर तेजमें लीन कर दे । तेजको बायुमें विलीन
करके उस बायुको फिर आकाशमें विलीन कर दे और
आकाशका समस्त भूतोंकी उत्पत्तिके कारणभूत महाकाशमें लय कर दे । योगी उस महाकाशमें एकमात्र लिङ्गशरीर
धारण किये हुए स्थित रहे । बासनाएँ, स्क्ष्मभूत,
कर्म, अविधा, दस इन्द्रियोँ, मन और बुद्धि—इन सक्को
पण्डितलोग लिङ्गशरीर कहते हैं ।\* तदनन्तर वह योगी
बाहर निकलकर वहाँ भैं शुद्ध आत्मा हूँ यों चिन्तन
करे । फिर वह बुद्धिमान् योगी सुक्ष्म और निराकार
अव्याकृत प्रकृतिमें अपने लिङ्गशरीरको भी विलीन करके
स्थित रहे । जिसमें यह समस्त जगत् रहता है वह

अन्यक्त अन्याकृत ( माया ) नाम और रूपसे रहित है । उसीको कोई प्रकृति, कोई माया तथा कोई परमाण एवं कोई अविद्या कहते हैं । उस अव्याकृतमें प्रलयकाल-में सभी प्राणीपदार्थ लयको प्राप्त होकर अव्यक्तरूपसे अवस्थित रहते हैं। जबतक दूसरी सृष्टि नहीं होती तबतक वे सभी प्राणी-पदार्थ परस्परके सम्बन्धसे शून्य तथा आखादसे रहित होकर उस अव्याकृत ( प्रकृति ) खरूपमें ही स्थित रहते हैं और प्रलयके अनन्तर स्रष्टि-कालमें फिर उसी प्रकृतिभूत अन्याकृतसे सब उत्पन्न हो जाते हैं । सर्गके आदिमें प्रकृतिसे अनुलोम-ऋमसे सृष्टि होती है और प्रलयके आरम्भमें प्रतिलोम-क्रमसे प्रकृतिमें सारी सृष्टि विळीन हो जाती है । इसळिये जाग्रत्, खप्न और सुपूति तीनों अवस्थाओंसे रहित होकर अविनाशी तुरीय पदकी प्राप्तिके लिये ब्रह्मका ध्यान करे। प्रवीक्त प्रकारसे लिङ्गशरीरको भी कारणमें विलीन करके स्वयं सचिदानन्द परमात्मामें प्रविष्ट हो जाय ।

श्रीभरद्वाजजीने कहा---महाराज! मैं अब लिङ्गशरीर-रूपी बेड़ीके वन्यनसे सर्वया मुक्त हो गया हूँ और सचिदानन्दका अंश होनेसे सचिदानन्द ब्रह्ममें प्रविष्ट हो गया हूँ। अंश और अंशीका वस्तुत: अभेद होनेके कारण अव में समस्त उपात्रियोंसे रहित परव्रह्म परमात्मा ही हूँ । मैं कृटस्य, शुद्ध और व्यापक हूँ। जैसे जलमें छोड़ा हुआ जल, दूधमें छोड़ा हुआ दूध और धीमें छोड़ा हुआ धी—सबके-सब विनष्ट न होते हुए ही तद्रूप हो जाते हैं, किसी पृथक्रू एसे गृहीत नहीं होते, वैसे ही सर्वभावसे नित्य आनन्दस्बरूप सर्वसाक्षी, परम कारण चेतन परब्रह्म परमात्मामें प्रविष्ट होकर मैं तद्रुप ही हो गया हूँ। नित्य, सर्वव्यापी, शान्त, सर्वदोषरहित, अक्रिय, शुद्ध, परव्रक्ष परमात्मा में ही हूँ। पुण्य और पापसे रहित, जगत्का परम कारण, अद्वितीय, आनन्दमय, अत्रिनाशी और चिन्मयस्त्ररूप परब्रह्म परमात्मा ही मैं हूँ। इस प्रकारके लक्षणोंसे युक्त, प्रकृतिके सत्त्व, रज, तम—तीनों गुणोंसे अतीत, सर्वव्यापक और

श्वासना भूतस्थाश्च कर्माविद्ये तथैव च ।।
 दशेन्द्रियमनोबुद्धिरेतिष्ठङ्गं ्चिदुर्बुधाः ।
 (नि॰ पू॰ १२८ । १८-१९)

सर्वस्वरूप ब्रह्मका निष्काम भावसे अपने कर्तव्यका पालन करते हुए सदा ध्यान करना चाहिये। इस रीतिसे परब्रह्मविषयक अभ्यास करनेवाले पुरुषका मन ब्रह्ममें विलीन हो जाता है और मनके विलीन हो जानेपर उसे खयं ही अपने आत्मखरूपका अनुभव हो जाता है । आत्माका अनुभव होनेपर सम्पूर्ण दु:खोंका अन्त होकर आत्मामें आनन्दका अनुभव होने लगता है तथा आत्मा खयं ही अपने-आप अपने परमानन्द परमात्मखरूपको प्राप्त हो जाता है । तदनन्तर 'मुझसे अतिरिक्त कोई दूसरा सचिदानन्दमय परमात्मा नहीं है । मैं ही अद्वितीय परब्रह्म हूँ?—इस प्रकार द्धदयमें परमात्माका अनुभव हो जाता है । गुरो ! आपके द्वारा कहा गया यह सब ज्ञान मुझे अवगत हो गया। मेरी बुद्धि सर्वथा निर्मल हो गयी । अब मेरा यह संसार चिरकाल-तक स्थिर नहीं रह सकता । भगवन् ! अब मैं यह जानना चाहता हँ कि ज्ञानियोंके लिये कौन-सा कर्म विहित है ! क्या उन्हें कर्मीका अनुष्ठान नहीं करना चाहिये और यदि करना चाहिये तो क्या केवळ प्रवृत्तिरूप कर्मीका ही अनुष्ठान करना चाहिये या निवृत्तिरूप कर्मीका भी?

श्रीवाल्मीिकजीने कहा— मुमुश्च पुरुषोंको वहीं कर्म करना चाहिये, जिसमें कोई दोष नहीं हो, विशेष करके सुमुश्चुको काम्य और निषिद्ध कर्म कभी नहीं करना चाहिये। संकल्पोंसे रहित होकर जब जीवासा ब्रह्मके रुक्षणोंसे युक्त हो जाता है, तब उसकी सभी इन्द्रियाँ शान्त हो जाती हैं और वह सर्वव्यापी परब्रह्म परमासम्बरूष्ट्रप बन जाता है। 'देह, इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे परे जो जीवात्मा है तथा उससे भी परे जो सचिदानन्द ब्रह्म है, वही में हूँ' इस प्रकार निश्चयपूर्वक जब जीवात्मा एकव्यमावसे ध्यान करता है, तब वह सदाके लिये मुक्त होकर परब्रह्म परमात्माको प्राप्त हो जाता है। जब जीवात्मा कर्तृत्व, भोक्नुत्व और झातृत्वसे तथा सम्पूर्ण बेहादि उपाधियोंसे एवं सुख और दु: खोंसे रहित होता

है, तब वह सर्वथा मुक्त समझा जाता है । जब जीवात्मा सम्पूर्ण भूतोंमें आत्माको तथा आत्मामें सम्पूर्ण भूतोंको अभेदरूपसे देखने लगता है, तब यह जीवात्मा संसारसे सर्वथा मुक्त हो जाता है । जाप्रत्, खप्त और सुबुति-द्रन तीनों अवस्थाओंसे रहित होकर जव जीवात्मा तुरीय आत्मानन्द-रूपमें प्रवेश करता है, तब वह सर्वथा मुक्त समझा जाता है; क्योंकि शास्त्रोंके विवेकपूर्वक विचारसे, गुरुके वाक्योंका अर्थ और भाव यथार्थ समझनेसे तथा श्रवण, मनन-निदिच्यासनके अभ्याससे सब प्रकारसे सिद्धि प्राप्त होती है अर्थात वह सदाके लिये मुक्त हो जाता है, यह वेदोंका आदेश है । इसलिये भरद्वाज ! तुम सब कुछ छोड़कर केवल ध्यान-समाधिके लिये अभ्यासमें अपना मन तत्परतापूर्वक स्थिर करो । जब महामना साधु-स्वभाव श्रीरामचन्द्रजी अपने ब्रह्मरूपमें समाधिस्य थे, उस समय ऋषियोंमें सर्वश्रेष्ठ श्रीवसिष्ठजीसे श्रीविश्वािमत्रजी कहने लगे।

श्रीविश्वामित्रजीने कहा—ब्रह्मपुत्र महाभाग विसष्ठजी !
आप महान् हैं । आपने अपना गुरुत्व शीष्ठ ही
हमलोगोंको दिखल दिया; क्योंकि अपने दर्शन, स्पर्श
और वाक्यप्रयोगसे जो कृपा करके शिष्यके शरीरमें शिष्टखरूप परमात्मभावका समावेश करा दे, वही सच्चा गुरु
है । गुरुवाक्य-श्रवणसे होनेवाले ज्ञानमें शिष्यकी श्रद्धापूर्वक पवित्र खुद्धि ही कारण है । यह ज्ञानकी प्राप्ति ही
गुरु और शिष्यके समागमका वास्तिकि प्रयोजन है ।
विभो ! आप तो परमपदमें स्थित हैं, परंतु हमलोग
अमीतक यज्ञादि कार्योमें लगे हुए हैं । बड़े कष्टके साथ
जिसके लिये मैंने ख्यं राजा दशस्यसे प्रार्थना की है
और जिस उद्देश्यसे में यहाँ आपके पास आया हूँ, उस
मेरे निर्वित्र यज्ञसिद्धिरूप कार्यका स्मरण करते हुए आप
श्रीरामचन्द्रजीको अब सनाविसे उठानेकी कृप कोजिये ।
मुने ! मेरे उस समस्तकार्यको आप अने शुद्ध मनसे स्पर्य

न बनाइये; क्योंकि भगवान श्रीरामचन्द्रजीके समाविसे उठनेपर उनके अवतारके जो अन्य प्रयोजन, देवताओं और ऋतियोंके कार्य हैं, उनका भी हनकेंग सम्पादन कर लेंगे । जब मैं श्रीरामचन्द्रजीको अपने आश्रनमें ले जाऊँगा, तब वे राअनोंका नाश करेंगे और उसके वाद अहल्याको शापसे मुक्त करेंगे । तदनन्तर निश्चयपूर्वक भगवान् राङ्करका धतुप तोडकर जनकद्वारी सीताके साथ अपना विवाह करेंगे । इस संसारमें विता-वितामहके राज्यका त्याग कर बनवासके निक्ति वनमें पहुँचकर अभय और नि:स्पृह श्रीरामचन्द्रजी राक्षसोंका वय करके दण्डकारण्यके निवासी सुनियों, अनेक तीर्थी तथा अन्यान्य प्राणियोंका उद्धार करेंगे । सीताहरणके निनित्त आदिका वध करके श्रीरामचन्द्रजी इन्द्रके वरदानद्वारा युद्धमें भरे हुए वानर आदिको पुनर्जीवित दिखल,येंगे । तदनन्तर साध्वी सीताकी अप्रिमें प्रवेशके द्वारा शदिके उद्देश्यसे भगवान श्रीरामचन्द्रजी अपने चरित्रकी आदर्शता दिखलायेंगे। जो लोग भगवान् श्रीरामका दर्शन करेंगे, उनके चरित्रका स्मरण तथा श्रवण करेंगे एवं जो छोग भगवान्के खरूपका दूसरोंको बोध करायेंगे, उन सम्पूर्ण अवस्थाओंमं स्थित अपने भक्तोंको भगवान् श्रीरामचन्द्रजी जीवनमुक्ति प्रदान करेंगे। इस प्रकार तीनों छोकोंका तथा मेरा भी हित इन महापुरुप भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा सम्प्रूर्ण-रूपसे सम्पन्न होगा । सज्जनो ! आप सन लोग इन भगवान् श्रीरामचन्द्रजीको नमस्कार कीजिये । इनके नमस्कारसे ही आपळोग सारे संसारको जीत छेंगे अर्थात् आपलोगोंको किसी दूसरे सावनकी आवश्यकता न होगी । आपलाग चिरकालतक बढ़ते रहें।

श्री ग्रन्सीि, जीने कहा — भरद्वाज ! इस प्रकारका विश्वाभित्रजीका भावणख्य श्रीरामचन्द्रजीकी भावी चरित्र-रूप दुर्लभ कथा सुनकर श्रीवसिष्ठ आदि सभी श्रेष्ठ योगी-द तथा सिद्ध पुनः भगवान् श्रीरामकी चरणकमट-रजके आदरमें यानी नगरकारमें तथा उनके स्मरणमें स्थित हो गये । जानकीपति श्रीरामकी भावी कथा सुननेसे भगवान् विसष्ठजी तथा और दूसरे महिंप भी तृप्त नहीं हो सके । इसिंछवे उन सजने दूसरोंके द्वारा कहे गये उन गुणमागर भगवान्के गुणोंका पुनः श्रवण किया तथा सुने हुए गुणोंका दूसरोंसे वर्णन किया। तदनन्तर महिंप भगवान् श्रीसुडी मुनिवर विश्वाभित्रजीसे कहने छगे।

श्रीवसिष्टजीने कहा—मुनि त्रिश्वामित्रजी ! इन श्रोताओंको आप साफ-साफ वतला दीजिये कि ये राजीव-लोचन रघुनन्दन श्रीरामचन्द्रजी पूर्वमें देव या मनुष्य क्या थे।

श्रीविश्वामित्रजीने कहा-सजनो ! आप सब छोग इन्हीं श्रीरामचन्द्रजीमें विश्वास कीजिये कि परमपुरुष परब्रह्म प्रमाता ये ही हैं। इन्होंने ही विश्वके कल्याणके लिये विष्युरूपसे क्षीरसागरका मन्थन किया था । गृढ़ अभिप्रायसे भरे उपनिषदादि शास्त्रोंके तत्त्वगोचर साक्षात परब्रह्म ये ही हैं। परिपूर्णपरानन्द, समखरूप, श्रीवत्सके चित्रसे सुशोभित भगवान विष्युरूप यही श्रीरामचन्द्रजी जब भक्तिसे भलीभाँति प्रसन्न होते हैं, तब सब प्राणियोंको परम पुरुषार्थ रूप मोक्ष देते हैं । कपित होकर पहीं श्रीरामचन्द्रजी शिवन्यपसे संसारका संहार करते हैं और यही ब्रह्मारूपसे बिनाशशील संसारकी रचना करते हैं। यही विश्वक आदि, विश्वके उत्पादक, विश्वके धाता. पालनकर्ता तथा महासखा भी हैं। यही भगत्रान् ऋक, यजुः, सायवेद्यय हैं, तीनों गुणोंसे परे अति गहन यही हैं और शिक्षा, कल्प आहि हाः अङ्गोंने समन्वित वेदात्ना अद्भत पुरुष भी यही हैं। विश्वका पालन करनेवाले चतुर्भुज विष्णुभगवान् यही हैं, विश्वके रचयिता चतुर्भुख ब्रह्मा यही हैं और सारे संसारका संहार करनेवाले विलोचन भगवान् शिव भी यही हैं। ये अजन्मा होते हुए भी

अपनी योग गयाके सम्बन्धसे अवतार लेते हैं। ये सबसे महान् हैं। ये सदा जागते रहते हैं और रूपरहित हुए भी ये विश्वरूप हैं। ये भगवान् ही इस विश्वरूप अपने संकल्पसे धारण करते हैं। ये राजा दशरायजी धन्य हैं, जिनके पुत्र परमपुरुप परमारम हुए। वह दशपीव रावण भी धन्य है, जिसका ये अपने चित्तसे चिन्तन करेंगे। श्वीरसागरमें शयन करनेत्राले विष्णुभगवान् ही श्रीरामचन्द्रजीके रूपमें अवतीर्ण हुए हैं। ये ही श्रीरामचन्द्रजीके रूपमें अवतीर्ण हुए हैं। ये ही श्रीरामचन्द्रजी सच्चिदानन्द्रवन अविनाशी परमारमा हैं। अपनी इन्द्रियोंको रोक रखनेवाले योगीलोग ही श्रीरामचन्द्रजी अस्तुतः जानते हैं। हमलोग तो इनके इस सर्गुण साकार खरूपका ही निरूपण या दर्शन करनेमें समर्थ हैं। विस्मृजी! हमलोगोंने ऐसा सुना है कि ये ही भगवान् श्रीरामचन्द्रजी रचुवंशके पार्मेका सर्व्या विनाश करनेवाले हैं। अब अप कृपाकर इन्हें व्यवहारमें लगाइये।

श्रीवाल्मीकिजीने कहा — भरद्वाज ! यों कहकर महामुनि विश्वाभित्रजी चुफ्चाप बैठ गये । तदनन्तर महातेजस्त्री वसिष्ठजी श्रीरामचन्द्रजीसे कहने लगे ।

श्रीवासिष्ठजीने कहा — चिनमय महापुरुष महावाह श्रीराम! यह विश्रामका समय नहीं है। उठो और इस संसारके छिये आनन्दकारक वनां। पुत्र! विनाशशील राज्य-कार्योंका अवलोकन करके देवताओं और धुनियोंको संकटसे उद्धार करनेके भारका बहन करो और धुली रहो।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—सरद्वाज! गुरु वसिष्ठजीके उपर्युक्त क्वनोंको सुनकर मगवान् श्रीरामचन्द्रजी समाधिसे सचेत हो गये और सावधान होकर कहने ट्यो।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—महासुने ! वेदों, आगभें, पुराणों और स्मृतियोंमं भी गुरु-बाक्यका पाठन करना ही विधि कहा गया है और उसके विरुद्ध आचरण करना निषेत्र कहा गया है । यों कहकर उन महासा विभिन्नीके चरणोंमें अपने सिरसे नगस्कार कर सबके आत्मस्वरूप करणासागर श्रीरानचन्द्रजी सबसे बोळे—'सम्य पुरुषो ! आप सब ळोग हगारे इस निर्णयको अच्छी तरह सुन लीजिये । इससे आपळोगोंका बड़ा कल्याण होगा । कल्याणकामी पुरुषके लिये इस संसारमें परमात्मज्ञान तथा परमात्मज्ञानी गुरुसे बड़कर कुळ भी नहीं है ।'

सिद्ध आदि सव होगोंने कहा —श्रीरासचन्द्रजी ! आप जेसा कह रहे हैं, वैसा ही आपकी दगासे हम होगोंके मनमें पहलेसे ही स्थित है और अब तो यह सब आपके इस संवादसे और भी विशेष टह हो गया है ! महाराज श्रीराकचन्द्रजी ! आप सुखी होहने, आपको नमस्कार है । अब हमलोग बसिप्रजीम भी अनुनित लेकर जहाँसे आये थे, वहीं जा रहे हैं ।

श्रीवालमीकिजी कहते हैं— भरदाज ! यो कहकर मगवान् श्रीरामचन्द्रजीकी स्तृति करते हुए वे सब-के-सब चल दिये । श्रीरामचन्द्रजीकी जगर पुण्गेंकी दृष्टि होने लगी । श्रीरामचन्द्रजीकी यह सब कथा मैंने नुभने कह सुनायी । इसी कलयोगसे नुम भी साधन करते हुए सुखी रहो । मुनिवर वसिष्ठजीकी वचन-पंकिरणी कामलासे विश्वित यह जो श्रीरामचन्द्रजीकी कथा भैंने रामसे कही है, वह सम्पूर्ण किश्यों और योगियोंका जिये सेवनयोग्य है तथा परम गुरुकी दयादिष्टसे वह मुक्तिमागिको तेती है । जो कोई मनुष्य वसिष्ठजी और श्रीरामचन्द्रजीके इस संवादको प्रतिदिन श्रहाधूर्वक सुनेगा, वह किशी अवस्थामें रहते हुए भी एकलाव अवश्यों ही मुक्त हो जायगा और परम्रस परमास्थाको प्राप्त कर लेगा ।

( सर्ग १२८**)** 

निर्वाण-प्रकरण पूर्वीर्घ सम्पूर्ण

# निर्वाण-प्रकरण ( उत्तरार्घ )

कल्पना या संकल्पके त्यागका खरूप, कामना या संकल्पसे शून्य होकर कर्म करनेकी प्रेरणा, दृश्यकी असत्ता तथा तत्त्वज्ञानसे मोक्षका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—श्रह्मन् ! जब पुरुष देह, प्राण आदिमें अहंता, ममता आदि कल्पनाओंको त्याग देगा, तब फिर उससे कोई भी कर्म नहीं बन सकता । ऐसी दशामें शरीरके भरण-पोषणकी चेष्टासे भी बिरत हो जानेके कारण उस देहधारी जीवका शरीर शीष्ठ ही गिर सकता है । अतः जीवित पुरुषके लिये यह कल्पना-त्यागपूर्वक व्यवहार कैसे सम्भव है ?

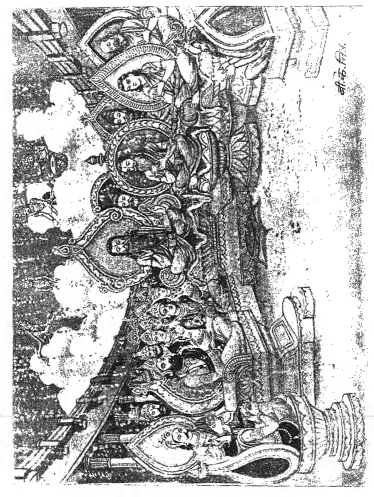
श्रीवसिष्टजीने कहा--एवनन्दन ! जीवित पुरुषके लिये ही कल्पनाओंका त्याग सम्भन्न है। जो जीवित नहीं है, उसके लिये नहीं । इस कल्पना-त्यागका यथार्थ खरूप क्या है, यह वतलाता हूँ, सुनो । कल्पना-के खरूपको जाननेत्राले विद्वान् अहंभावना ( आत्माको देहमात्र मान लेने ) को ही कल्पना कहते हैं तथा आत्माको आकाशके समान अपरिभित्त, अनन्त और व्यापक जानकर परमात्माके वास्तविक खरूपका निरन्तर चिन्तन करना ही तत्त्वज्ञ पुरुषोंके मतमें कल्पनाका या संकल्पका त्याग कहलाता है। संकल्पशून्य होकर चुपचाप स्थित रहनेसे ही उस परमपदकी प्राप्ति होती है, जहाँ उच्च कोटिका साम्राज्य भी तिनकेके समान तच्छ प्रतीत होता है । समस्त कर्म और उनके विस्तृत फलोंको सोये हुए पुरुषकी भाँति सर्वथा भूलकर प्रारब्धा-नुसार प्राप्त हुए कार्यके लिये संकल्पशून्य होकर मनुष्यको चेष्टा करते रहना चाहिये । अपने कर्मोमें यदि वासना-रहित प्रवृत्तिका अभ्यास हो जाय तो यही उच्चकोटिका धैर्य है, जो भावी जनमरूपी ज्वरका निवारण कर देता है । वासना और संकल्पसे शून्य होकर प्रारब्धवश प्राप्त हुए कार्यका अनुसरण करते हुए चाकके ऊप**र** चूमनेवाले घट आदिकी भाँति धीरे-धीरे उपरत होते हुए कर्मोंमें लगे रहना चाहिये।

सम, शान्त, कल्याणमय, सक्ष्म, द्वित्व और एकत्वसे रहित, सर्वत्र व्यापक, अनन्त तथा शुद्रखरूप परव्रक्ष परमात्नाके प्राप्त होनेपर किसलिये कौन खिन्न हो सकता है ? जो पुरुप संकल्पशून्य और शान्त हो गया है अर्थात् जिसे परब्रह्म परमात्माकी फ्राप्ति हो गयी है, उसे अपने शरीरके रहने या न रहनेसे कोई प्रयोजन नहीं है तथा इस लोकमें किसी कर्मके किये जाने अथवा न किये जानेसे भी उसका कोई. किञ्चित मात्र भी प्रयोजन नहीं है । खुनन्दन । जैसे सुवर्ण ही कड़े और बाजुबन्दके रूपमें प्रतीत होता है: किंतु वास्तवमें सुवर्णसे पृथक इन आभूषणोंके नामरूप-की सत्ता नहीं है. उसी प्रकार यह जो कुछ जगत रूपने दिखायी देता है, प्रतीतिमात्र ही है। प्रमात्मासे प्रथक इसकी सत्ता नहीं है । परमात्मासे भिन्न इसकी सत्ताका अनुभव न होनेको ही ज्ञानी पुरुषोंने इस जगतुका नारा माना है। जगद्-भ्रमका निवारण हो जाने ३६ इसके अधिष्ठानरूपसे अवशिष्ट जो परमात्मा है, वही परमार्थ सत्य है।

श्रीरामजीने पृष्ठा—प्रमो ! भैंग और भैराग इत्यादि जो दृश्य है, उसको असत् मानकर उसका चिन्तन न करनेवाले ज्ञानी पुरुषको कर्मोके त्यागसे कौन-सा अञ्चम और कर्मोके सम्पादनसे कौन-सा ग्रुभ फल प्राप्त होता है?

श्रीविसष्टजी बोले---रधुनन्दन ! जवतक देहरूपी उपाधि विद्यमान है, तबतक इस भावनामय सूक्ष्म कर्मका क्या त्याग हो सकता है और क्या अनुष्ठान । देहके रहते हुए यह जीव-चेतन बाह्य और आस्यन्तर जिस-जिस वस्तुकी भावना करता है, वह-वह तक्काल उसको





प्रतीत होने लगती है। मले ही, उसका आकार सत्य हो या अमसे भरा हुआ असत्य। यदि वह किसी वस्तु-की मावना नहीं करता तो इस संसार-भ्रमसे पूर्णतया मुक्त हो जाता है। वह भ्रम सत्य हो या असत्य, इस विचारसे क्या प्रयोजन है! बोध होनेके पश्चात् इस दृश्यकी प्रतीतिका खयं ही लय हो जानेसे जो इसका अत्यन्ताभाव सिद्ध होता है, उसीको जगत्का त्याग, अनासिक एवं मीक्ष माना गया है। इसलिये जवतक यह शरीर विद्यमान है, तवतक कर्मोंका सर्वथा त्याग नहीं हो सकता। परंतु जो अज्ञानी कर्मका आदर करते हैं, वे उसके मृळको नहीं छो इते हैं। मनका जो वासनात्मक संकल्प है, वहीं अपने कर्मका मृळ है। जवतक यह शरीर है, तवतक ज्ञानके विना उस मानसिक संकल्पका उच्छेर नहीं हो सकता। परंतु जो तत्त्वज्ञानके द्वारा मनके संकल्पोंका निवारण कर देता है, वह संसारक्ष्य कुलका मूळोच्छेर कर डाळता है। (सर्ग १-२)

## समूल कर्मत्यागके स्वरूपका विवेचन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! जत्र यह सर्त्र-सम्मत सिद्धान्त है कि न तो असत् वस्तुकी सता हो सकती है और न सत्-वस्तका अभाव ही, तव दश्य विषयोंके प्रति उन्मखताका निवारण खयं सगम हो जाता है। (क्योंकि दृश्यकी असत्ताका प्रतिपादन किया जा चुका है। जो वस्तु है ही नहीं, उसका चिन्तन कोई समझदार मनुष्य कौसे करेगा ? ) विवेकी पुरुषको चाहिये कि वह अपने ग्रामाग्राम कर्मको नष्ट कर दे। आत्माके साथ कर्मका कोई सम्बन्ध नहीं है। आत्मा कर्तृत्व और भोक्तृत्व दोनोंसे रहित है। इस तत्त्वज्ञानके द्वारा कर्मीका नाश स्त्रतः सिद्ध हो जाता है । समस्त कर्मोंके मूलभूत मानसिक संकल्पका विनाश करनेसे संसार पूर्णत: शान्त हो जाता है। जब कर्मके मूळ कारणका भलीभाँति विचार किया जाता है, तब समस्त क्रमीका अभाव अपने-आप ही सिद्ध हो जाता है। ( क्योंकि जब चित्त और उसका संकल्प ही मिश्या है. तब उससे होनेवाळा कर्म सत्य कैसे हो सकता है ? ) अथवा चिन्मय आत्मा अपने भीतर जिस चित्त नामक कर्मबीजका-क्रिया, करण और कर्तारूप त्रिपटीका निर्माण करना है, वह उस आत्नासे किञ्चिन्मात्र भी भिन्न नहीं है । इसलिये बाहर और भीतर ( जाग्रत तथा खप्न-

सुषुतिमें ) जो पदार्थोंकी प्रतीति होती है, वह आत्म-स्वम्बप ही है, आत्मासे मिन्न नहीं है ।

किंतु वास्तवमें खुनन्दन ! सम्पूर्ण कर्मीका विस्तार यह शरीर है। उसका मूल अहंकार है और शाखा-प्रशाखाएँ संसार । चिन्तन या भावनाका जहाँ वाध हो जाता है, उस अहंकाररान्य स्थितिसे इस संसारका मुळोच्छेद हो जानेके कारण वह उसी तरह शान्त हो जाता है, जैसे स्पन्दनशून्य वाय । जैसे नदीके प्रवाहमें पड़ा हुआ तृण-काष्ठ आदि सब कुळ खभावतः बहता रहता है, उसी प्रकार ज्ञानियोंकी कर्मेन्द्रियोंसे किसी प्रकारके मनोविकारके बिना ही अधसोये पुरुषकी भाँति स्वामात्रिक चेष्टा होती रहती है। वासनाशून्य निरतिशय हझानन्दके प्राप्त हो जानेपर विषय-सुख अत्यन्त नीरस हो जाते हैं। फिर न वे बाहर अपना प्रभाव डाल पाते हैं, न भीतर । विषयों और वासनाओंसे रहित, शान्त और कृताकृतके अनुसंघानसे हीन जो संकल्परहित स्थिति है, उसीको कर्मत्याग कहते हैं । दीर्वकालके भूले हुए कर्मकी भाँति विषयोंका पुनः समरण न होना कर्मत्याग कहलाता है। जो निश्या ज्ञान रखनेवाले पुरुष मूल-त्यागके विना केवल कोर्नेन्द्रिय-संयमक्ष्य त्याग करते हैं, वे सूह पश्च-तःच हैं। उनको वह कर्मत्यागरूपिणी पिशाची खा जाती है । किंतु जो मूल्सहित कर्मत्यागके द्वारा शान्ति पा चुके हैं. उनके लिये इस जगत्में किसी कर्मके करने या न करनेसे कोई प्रयोजन नहीं है । जिसका समृत्र त्याग कर दिया जाता है, वही शस्तवमें त्याग है। मूलका उच्छें किये विना जो ऊपरसे कर्मका त्याग किया जाता है, वह वृक्षकी जड़ न काटकर उसकी शाखा काटनेके समान व्यर्थ है । जिस कर्मक्षी बृक्षकी जड़ न काटकर केवल शाखामात्रका उच्छेद किया जाता है, वह पुन: सहस्तों शाखाओंसे विस्तारको ग्राप्त हो केवल दु:ख देनेके लिये बहता रहता है । प्रिय राममद्र ! संकल्पशून्यता-रूप त्यागसे ही बास्तवमें कर्मत्याग सिद्ध होता है, दूसरे किसी क्रमसे नहीं । ज्ञानके द्वारा कर्मत्यागके सिद्ध हो जानेपर वासनारहित जीवन्युक्त पुरुप वसमें रहे या यवमें, दीन-हीन अवस्थाको पहुँच जाय या लेकिक उन्नतिको प्राप्त हो, उसके लिये सभी अवस्थाएँ एक-सी हैं । जिसका चित्त शान्त है, उस पुरुपके लिये घर ही दूरवर्ती निर्जन वन है । परंतु जिसका चित्त शान्त नहीं है, उस पुरुपके लिये निर्जन वन भी जनसमुद्रायसे भरा हुआ नगर है । (सर्ग ३)

#### संसारके मूलमृत अहंभावका आत्मवोधके द्वारा उच्छेद करके परमात्मस्वरूपसे स्थित होनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं- रघुनन्दन ! चेतन आत्माके खरूपका तत्वत: बोध प्राप्त होनेपर जब अहंता आदिके साथ ही सम्पूर्ण जगत, शान्त हो जाता है, तब तेळ समात होनेपर बुझे हुए दीपककी भाँति सम्पूर्ण दृश्य-प्रपञ्चका त्याग सिद्ध होता है, अन्यथा नहीं । कर्मीका त्याग त्याग नहीं है । 'जहाँ जगतका भान ही नहीं है. वह एकमात्र गुद्ध आत्मा ही अहंता आदि विकारोंसे रहित एवं अत्रिनाशी है ।'-इस प्रकारका बोध ही बास्तविक त्याग कहा गया है। ध्यह की, पुत्र, धन आदि सब मेरे हैं, यह शरीर इन्द्रिय आदि ही में हूँ? इस प्रकारकी अहंता-ममताका सर्वथा अभाव होनेपर जो होष रहता है वही कत्याणस्य, शान्त, बोधखरूप प्रमात्मा है । उससे मिश दूसरी कोई वस्तु नहीं है । वस्मात्माके यथार्थ ज्ञानके द्वारा अहंताका क्षय हो जानेपर ममतावा आधारभूत सारा संसार ही विनष्ट हो जाता है । फिर सर्वत्र परिपूर्ण एकमात्र शान्तखरूप सम्बदानन्दघन परम्रहा परमात्मा ही स्थित रहता है।

अहंकारकी भावना करनेवाला जीवात्मा एकपात्र अहं-भावनाका त्याग कर देने मात्रसे विना किसी विन्न-बाधाके शान्तखरूप हो जाता है । यह मुक्ति इतने ही मात्र साधनसे सिद्ध हो जाती है । तब फिर संसारमें भटक-कर व्यर्थ कप्ट क्यों उठाया जाय ? 'मैं देह आदि नहीं हूँ । विशुद्ध चेतनपात्र हूँ ।' इस बुद्धिको भी यदि कोई द्वैतश्रम ही कहे तो उसके लिये यह उत्तर है कि यह वृद्धि परमार्थ-स्वभावको छोड्कर और वुळ भी नहीं है। चिन्मय एरमात्मा तो आकाशके समान विश्वद है। उसमें भ्रन कहाँ टहर सकता है ? न भ्रम है, न भ्रमका साधन है, न भ्रमका फल है और न भमका कोई आश्रय ही है । यह जो कुछ दिखायी देता है, सत्र अज्ञानजनित ही है । ज्ञानका प्रकाश होते ही यह अज्ञानजन्य अन्यकार नष्ट हो जायगा। यह जो सत्र ओर फैला हुआ प्रपञ्च दृष्टिगोचर होता है. वास्तवमें यह है ही नहीं, केवल एक शान्तखरूप परमात्मा ही है।

जो अपने अंदरकी मनोवृत्तिको जीत रहा है या जीत जुका है, वही विवेकका पात्र है और उसे ही पुरुष कहते हैं; क्योंकि उसीने पुरुषार्थ करके अपना जीवन सफल किया है । जब मनुष्य अख्न-राख्नोंकी मार और रोगोंकी पीड़ाएँ भी सह लेता है, तब भी यह शरीर आदि नहीं हूँ' इतनी-सी भावनामात्रको सह लेनेमें कौन-सा कष्ट है: क्योंकि संसारके जितने पदार्थ हैं, उन सबका अङ्कर (कारण) अहंभाव ही है। इसलिये ज्ञानके द्वारा उस अहंभावका उन्मूलन हो जानेपर संसार-की जड़ अपने आप उखड़ जाती है । जैसे मुँहसे निकली हुई भाप नि:सार होनेपर भी सारवान् खच्छ इर्पणको मिलन कर देती है और उसके भिट जानेपर वह दर्पण पनः खच्छ हो जाता है, उसी प्रकार इस अहंभावरूपी निःसार वाष्पसे भी सारवान् परमात्नारूपी दर्पण मलसे आवृत-सा हो जाता है: किंत उस अहंभावके शान्त होते ही शुद्ध खच्छरूपसे प्रकाशित होने लगता है । अहंभावशून्य परब्रह्म परमात्मामें विलीन हुई यह अहंता भी ब्रह्मरूप ही हो जाती है, अत: उसका

पृथम् कोई नाम-रूप नहीं रह जाता । अहंकार ही इस जगत्का बीज है । परंतु ज्ञानाग्निके द्वारा जब वह अहंकाररूपी बीज दग्ध हो जाता है, तब जगत् और बन्धन इस्यादिकी कल्पना ही नहीं रह जाती।

वह परम्झ परमात्मा सत्स्वरूप और कल्याणमय
है । जैसे घट-बुद्धिसे घटमें एकदेशिता होनेपर
मृत्तिकाले खरूपका विस्मरण हो जाता है, उसी
प्रकार अहंतासे परमात्माले खरूपकी विस्मृति हो जाती
है । अहंकाररूपी बीजसे ही यह दृश्य-प्रपञ्चकी सत्तारूपिणी छता उत्पन्न हुई है, जिसमें अनन्त जगत्रू क्यो
फळ पदा होते और नष्ट होने रहते हैं । निन्य परमात्मतत्त्वके ज्ञानसे जब अहंकारको सर्वथा नष्ट कर दिया
जाता है, तत्र यह संसारक्षिणी मृगतृष्णा सर्वथा शान्त
हो जाती है । निप्पाप एकुनन्दन ! किसी दूसरे सहायक
सावनोंके बिना ही अपने प्रयत्नमात्रसे सिद्ध होनेवाली
अहंभावकी निवृत्तिके सिना मुझे दूसरा कोई कल्याणकारी
साधन नहीं दिखायी देता । (सर्ग ४)

### उपदेशके अधिकारीका निरूपण करते हुए वसिष्ठजीके द्वारा श्रेशुण्ड और विद्याधरके संवादका उल्लेख—विद्याधरका इन्द्रियोंकी विषयपरायणताके कारण प्राप्त हुए दुःखोंका वर्णन करके उनसे अपने उद्घारके लिये प्रार्थना करना

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दनं ! जैसे खच्छ निर्मेळ वस्तुपर तेळकी एक बूँद भी पड़ जाय तो अपना अमाव ढाळ देती है, उसी प्रकार ग्रुद्ध चित्तवाले पुरुपको दिया हुआ थोड़ा-सा भी उपदेश उसपर अपना प्रमाव ढाळ देता है । परंतु जिनका चित्त अहंमावके कारण बढ़ा हुआ है, उन्हें दिया हुआ उपदेश उसी तरह लागू नहीं होता, जैसे दर्पणमें मोती नहीं युस सकता । इस शिययों विद्वान्छोग इस प्राचीन इतिहास-

का उदाहरण दिया करते हैं, जिसे बहुत दिन पहले सुमेह पर्वतके शिखरपर मुग्रुण्डजीने मुझसे कहा था । प्राचीन काल्य्की बात है, सुमेह पर्वतके शिखरकी एक एकान्त गुकामें किसी समय अध्यात्मचर्चके प्रसङ्गमें मैंने मुग्रुण्डजीसे पूछा— 'मुग्रुण्डजी! यह तो कताइये, कौन ऐसा मृह्बुद्धि, आत्मज्ञान-शून्य तथा चिष्ंजीबी पुरुष है, जिसका आपको स्मरण है ११ प्रिय श्रीराम! मेरे इस प्रकार प्रक्रनेपर मुग्रुण्डजीने यह उत्तर दिया।



भुशुण्डजी बोले--- महर्षे ! पूर्वकालमें लोकालोकान्तर पर्वतकी चोटीपर एक विद्याधर रहता था । उसकी इन्द्रियाँ उसके वशमें नहीं थीं । इसके कारण उसे बड़ा खेद था। अतएव वह सूख-सा गया था। यद्यपि उसे आत्मतत्त्वका ज्ञान नहीं था, तथापि वह श्रेष्ठ और विचारशील था। उसने अनेक प्रकारसे तप किये थे. यम और नियमोंका पालन किया था । इससे उसकी आयु कभी क्षीण नहीं होती थी । इसीलिये वह पहले चार कल्पोंतक जीवित रहा । तदनन्तर चौथे कल्पके अन्तमें उचित कारण-सामग्री जुर जाने अर्थात् चिरकालसे अभ्यस्त तप और नियम आदिका प्रभाव पड़नेसे उसके भीतर विवेकका उदय हुआ । उसने सोचा--वारंबार जन्म, बारंबार मरण और वारंबार बृद्धावस्थाकी प्राप्ति न हो, इसका क्या उपाय है। अवतक संसारवन्धनसे मुक्त न होनेके कारण मुझे ळजा होती है; अतः ऐसी कौन-सी एक वस्त है, जो सदा निर्विकारभावसे स्थित रहती है। यों सोचकर पाँच प्राण, दस इन्द्रिय, मन, बुद्धि तथा

स्थूळ्शरीर—इन अठारह अवयोंसे युक्त अपनी पुरीको चिरकाल्वक धारण करनेसे विरक्त-चित्त होकर वह विद्याधर कुछ धूछनेके लिये मेरे पास आया। अब उसे संसारमें कोई रस नहीं मिल रहा था। मेरे समीप आकर उसने बड़े आदरके साथ मुझे नमस्कार किया, तब मैंने भी उसका आतिथ्य-सत्कार किया। तब्यश्वात् अवसर पाकर उसने यह उत्तम बात कही।



विद्याधरने कहा—सुग्रुण्डजी ! जो परम उदार, दुःखहीन, क्षय और इद्विसे वर्जित तथा आदि और अन्तसे रहित है, उस पावन पदका आप मुझे शीघ उपदेश दीजिये । महर्षे ! इतने समयतक में जडखरूप बनकर मोहकी प्रगाह निद्रामें सीया हुआ था । अब तीव्र वैराग्यके कारण अन्तःकरण शुद्ध हो जानेसे में जाग उठा हूँ । मनके महान् रोग कामसे में बहुत पीड़ित हूँ । अज्ञानकी द्यांचों और दुर्बासनाओं पड़कर क्षुच्थ हूँ । मेरी चेष्टाओंका अन्त होना बहुत कठिन हो रहा है । अहंमावके रूपमें स्थित जो मोह है, उससे आप मेरा

शीव उद्धार कीजिये। पहले सहस्रों बार उपमोगमें लाये हुए शब्दादि विपयोंसे ही अत्यन्त तुच्छ सुखके लिये जो इन्द्रियोंद्वारा सम्पर्क स्थापित किया जाता है, वह अपने आपको धोखा देना है। ऐसी विडम्बनाओंसे बार्रवार ठमे जाकर मनुष्य चिरकालसे अत्यन्त खिन्न रहते हैं। विषय-मोग आरम्ममें रमणीय प्रतीत होते हैं। किंतु वे क्षणमें ही नष्ट हो जानेवाले हैं। उनमें शीघ्र ही विकार पैरा हो जाता है। वे संसाख-धनके हेतु हैं; अनएव बडे भयंकर हैं।

मेरा नेत्र सुन्दर रूप निहारनेके लिये अत्यन्त चन्नल तथा सुन्दरी नारीका मुँह देखनेके लिये लालायित रहता था । बाह्य और आम्यन्तर प्रकाशकी सहायतासे मनको द्वित करनेके लिये विवयोंके साथ सम्बन्ध स्थापित करके इसने मुझे भारी दुःखमें डाल दिया । नारीके शरीरमें जो ये बन्न और आभूषण आदि हैं, ये ही उसकी शोभा बढ़ा रहे हैं, वास्तवमें वह रक्त-मांस आदि-का पिण्ड है । इस तरहका विचार न करके केवल रूपमात्रका अनुसरण करनेके खभावसे युक्त होनेके कारण ये नेत्र अयोग्य विवयकी ओर भी दौड़ पड़ते हैं ।

तात ! यह माणेन्द्रिय इस संसारमें अनर्थकी प्रातिके लिये ही चारों ओर दौड़ लगा रही है । तेज दौड़नेवाले मेडेक्सी माँति इसे मैं रोक नहीं पाता हूँ । मेरी यह रसना शाखके अनुसार मक्यामक्यका विचार न करके चिरकालसे नाना प्रकारके रसोंका आखादन कर रही है । इसने मुझे गजराजों और गीदड़ोंसे मेरे हुए दुःखके पहाड़ोंपर चढ़ाकर बड़ा तंग किया है । जैसे प्रीष्म ऋतुमें प्रचण्ड किरणोंसे तपते हुए सूर्यके तापको रोकना असम्भव है, उसी प्रकार मेरी त्यगिन्द्रियमें जो दूसरोंके आल्ड्रानकी लग्पटना आ गयी है, उसे मंरीक नहीं सकता । मुने ! जैसे नयी-नयी वास चरनेकी इच्छा हरिणको विपम संकटमें (तिनकोंसे ढके हुए कूममें ) डाल देती है, उसी प्रकार मेरी ये श्रवणशक्तियाँ

सुमधुर शब्दोंके रसाखादनकी अभिलाग लेकार मुझे विषम संकटमें डाल देती हैं। विनम्न सेवकोंके मुखसे निकली हुई, प्रियकारिणी (आनन्ददायिनी), विनयपूर्ण तथा वाद्यगीतकी मधुर ध्वनिसे मिली हुई सुन्दर शब्द-सम्प्रतियोंका मैंने श्रवण किया है।

खनखनाते दृए मणियोंके आभूषण जिनकी शोभा बढ़ाते हैं, ऐसी सुन्दरी बियों तथा जो अपनी सौन्दर्य-सम्पदासे सबके मनको हर लेती हैं, ऐसी राज्यलक्ष्मियों, दिशाओं तथा समृद्र और पूर्वतोंकी तटभूमियोंका मैंने बारंबार अवलोकन किया है । मैंने विनयशालिनी प्रियतमाओंद्वारा लाये गये. खादिष्ट मधर आदि रसोंके चमत्कारोंसे मनकी मोह लेनेवाले तथा उत्तम गुणोंसे सुशोभित छः प्रकारके रसोंका चिरकालतक आखादन किया है। मैंने सब ओर मोगभूनियोंमं रेशनी मुलायम वस्रों, सुन्दर कामिनियों, मनोहर हारों, फूल-बिछी शय्याओं तथा शीतल, मन्द, सुगन्ध हवाओंका विना किसी विध-बाधाके भलीमाँति स्पर्श (आलिङ्गन ) प्राप्त किया है । मुने ! चन्दन, अगुरु आदि ओषवियों, भाँति-भाँति-के फूलों तथा ढेर-के-ढेर कपूर एवं कस्तूरी आदिके संचयसे प्रकट होनेवाली सुगन्बोंका, जो मन्द-मन्द वायुसे प्रेरित होकर मेरी नासिकातक पहुँचती थीं, मैंने दीर्घकालतक अनुभव किया है । मैंने राब्द आदि विषयोंका बारंबार श्रवण, स्वर्श, दर्शन, रसास्रादन तथा सुगन्ध-सेवन किया है । पर अब तीव वैराग्यके कारण ये विषय मेरे लिये रसहीन हो गये हैं। अत: शीव बताइये. अब मैं पनः किस वस्तका सेवन करहें ! चिरकालतक अकण्टक राज्य किया, सुन्दरियोंका उपभोग किया और शत्रुओंकी बड़ी भारी सेनाओंको निर्दीमें मिला दिया । यह सब करके अब कौन-मी अपूर्व वास्तविक बस्त शेव है, जिसकी प्राप्ति की जाय ?

विपर्योकी इन दुरन्त वनश्रेणियोंमें इन्द्रियरूपी छुटेरोंने मुझे चिरकालतक उमी तरह ठगा है, जैसे धूर्न किसी मोले-माले बच्चेको टग लेते हैं । मतशले हाथी ऐरावतको कुम्मस्थलको विदीर्ण कर देना सरल है; परंतु कुम्मार्गमें प्रवृत्त हुई अपनी इन इन्द्रियोंको रोकना सरल नहीं है । जो लोग जितेन्द्रिय तथा महान सत्त्वगुणसे सम्पन्न हैं, वे ही इस भूतलपर मनुष्य कहे जाने योग्य हैं । इस अतिरिक्त रोप मानवोंको नो में मांसकी वनी हुई चलती-फिरती मशीनें समझता हूं । भोगोंकी आशाका परियाग कर देनेके सिवा दूसरे कोई ऐसे साधन नहीं हैं, जो इन्द्रियकर्षा महान रोगोंकी शानित कर सकें । इनकी शानिक विये न नो ओपियां, न तीर्य और न मन्त्र ही लाभकांगे सिद्ध होते हैं । जैसे विशाल वनमें बहुन-से हुटेरे यात्रा करनेवाने अकेले पिक्को महान् कहमं डाल देने हैं, उसी प्रकार विवक्षों कोर दौड़नेवाही इन इन्द्रियोंन मुझे अत्यन्त खेदजनक अवस्थामें पहुँचा दिया है । गहरे गहे और

इन्द्रियाँ एक-सी ही हैं, दोनों ही प्राणियोंको नीचे गिरानेमें अत्यन्त कुराल हैं । उनमें दोषकुपी विषधर सर्प वास करते हैं नया इनमें विषयक्षी लाखों करने काँटे होते हैं । राक्षम और अपनी इन्द्रियाँ दोनों एक-से खभाववाले हैं। दोनों अपने ही पाळन-पोपणमें तत्पर, अनार्य, द्र:साहसी तथा अन्धकारमें बिहार करनेवाले होते हैं। जीर्ण बाँस आदिकी लकड़ियाँ और इन्द्रियाँ भीतरसे ग्बोग्वरी, निस्सार, टेड्री, गाँठवाळी तथा एकशात्र जळानेके ही योग्य होती हैं । दुखियोंका उदार करनेवाले महात्मन् ! इस प्रकार इन इन्द्रियोंके कारण मैं विपत्तिके नमदमें हुवा हुआ हूँ । मेरे पास आक्षरशाका कोई साधन नहीं है । आप स्वयं ही कृपा करके मेरा उद्घार कीजिये: क्योंकि संसारमें जो कोई भी श्रेष्ठ संत-महात्मा हैं, उनका समागन वहें-से-वड़े शोकको हर छेनेवाला है, ऐसा सभी मलुरुत कहते हैं । (सर्ग ५-६)

#### अञ्चल्डनीद्वारा विद्याधरको उपदेश--- दश्य-अपञ्चकी असत्ता वताते हुए संसार्-इक्षका निरूपण

 विचारको निश्चित किया है । अतएव तुम्हें इस विषयमें कोई दूमरा विचार नहीं करना चाहिये । जो कुछ अहंदार आदि तुम्हारे अन्तःकरणमें प्रतीत हो रहा है, वह सब तुम नहीं हो । इन दश्योंमें ही कोई आत्मा है, जिसे हुँड्यर प्राप्त करना है, ऐसा विचारकर यदि चिरकालनदा अपने भीतर हुँइने रहोगे तो भी तुम्हें अपने चरणदभून आत्माकी उपलब्धि नहीं होगी । इसल्पि दरप्यसद ही जिसका लक्षण है, उस अज्ञानको छोडकर तुन उसके साक्षीको आत्मा समझो ।

जंसे मुगत्णामें जल्की प्रतीति होनेपर भी वास्तवमें वहाँ जल्क नहीं होता है, उसी प्रकार सारा विध अवस्त-क्य होनेके. कारण सहुपसे प्रतीत होनेपर भी असत् ही हैं। अश्यांप्सा समझे कि यह जो कुछ भासित होना है, इह सब बस ही है या यो समझे कि वह कुछ भी नहीं है अथवा कोई अनिर्वचनीय वस्तु ही है । तुम अहनाको ही इस विश्वका बीज — मूलकारण समझो; क्योंकि उसीसे पर्वत, समुद्र, पृथ्वी और नदी आदिके सहित यह जगत्-रूपी कुश प्रकट हुआ है और इन्द्रियोंके त्रिपयोंमें आसिकिरूपी रससे परिपूर्ण जो उपरके सुवन हैं, वे ही इस बुक्षके मूल भाग हैं । चारों सुग इसमें लगे हुए धुन हैं । अज्ञान ही इसकी उत्पत्तिकी भूमि है । जीवमात्र इसपर बसेरे लेवेबाले करो हों पक्षी हैं । भान्ति-ज्ञान इस कुश्वका विशाल तना है और तत्वज्ञानसे उपलब्ध होनेबाला मोक्ष ही इस क्ष्मको दग्ध करनेवाळी अग्नि है । इन्द्रियों-द्वारा विषयोंकी उपल्या और मनसे होनेवाले संकल्प-विकल्प आदि इस कुश्नके विवित्र माँति-माँतिके सीरम (सुगन्ध) हैं। विशाळ आकाश महान् वन है। ऋतुएँ इसकी विचित्र शाखाएँ हैं, दसों दिशाएँ उपशाखाएँ हैं। इस तरह संसाररूपी कुश्न अपने मूळमागसे पाताळको, मध्यमागसे सम्पूर्ण दिशाओंको और शिखामागसे अन्तरिक्षको पिसूर्ण करके वास्तवमें असद्भूप होता हुआ मी सत्के समान प्रतीत होता है।

#### संसार-द्वश्वके उच्छेरके उपाय, प्रतीयमान जगत्की असत्ता, ब्रह्ममें ही जगत्की प्रतीति तथा सर्वत्र ब्रह्मकी सत्ताका प्रतिपादन

*नुशुण्डजी कहते हैं*—विधावर ! पातालमृहित यह पृथ्वी जिसका आधार (मूलभाग) है, लोकालोकपर्यन्त फैले हुए पर्वतींकी कन्दराएँ जिसकी वेदी हैं, ऐसा यह संसार-रूपी वृक्ष अहंकारकप बीजसे उत्पन्न होता है। ज्ञानरूपी अफ़िने जब इसका बीज दग्ध हो जाता है, तब कुछ भी उत्पन्न नहीं होता । यहाँ जो कुछ प्रतीत हो रहा है, सब असत्य ही है। मायाके हाथी-घोड़ोंकी तरह कहींसे यों ही पैदा हो गया है। संकल्प-विकल्पको त्याग देने-मात्रसे इस संसार-भगका नाश हो जाता है । शुद्धात्मन् ! तुम पहले पतनके हेतुभूत अन्निवेक-पदमें श्थित थे। किंतु अन उससे भिन्न उस पुण्यमयी दूसरी निनेक-पद्वीको प्राप्त हो गये हो, जो तीनों लोकोंको पवित्र करनेवाली है। अतः मेरा अनुमान है कि इस मनके द्वारा अब फिर तुम नीचे नहीं गिरोगे । इसलिये तुम मन और वार्णाकी चेष्टासे रहित, निर्मल, सचिदानन्द प्रसासपदका आश्रय लेकर सम्पूर्ण दश्यसमूहको त्याग दो ।

निष्माप विद्याधर ! दश्यको याद न रखते हुए सब प्रकारके तापसे शून्य एवं शान्त सिव्यदानन्दधन-खक्यसे स्थित रहो । अहंकारकी सत्ता नहीं है, इस मावनासे अहंकाररहित होकर यदि तुम्हारा चेतन-खक्य चिन्नय प्रमास्मामें पूर्णस्थसे निल्कर एक हो जाय तो दूसरी कोई प्रकाशित कस्तु है ही नहीं, फिर तुम्हारे खख्यभूत महाकी किससे उपना दी जाय ।

चिनमय परमात्मासे भिन्न माने गये इस जगत्के स्पुरणको तुम चिन्मय परमात्मासे ही उत्पन्न हुआ जानो; वयोंकि काष्ट, जल और दीवार सवमें ही परम्रह्म परमात्मा विराजमान है। सभी स्थानोंमें सृष्टिका समृह परस्पर गुँथा हुआ स्थित है। म्रह्म और जगत्में जो भेद कहा गया है, वह असत् है। जैसे सुवर्ण और कटकमें भेद नहीं है, उसी प्रकार म्रह्म और जगत्में भी भेद नहीं है। (सर्ग ८–१०)

# चिन्मय परत्रक्षके सिवा अन्य वस्तुकी सत्ताका निराकरण, जगत्की निःसारता तथा सत्सङ्ग, सत्-शास्त्र-विचार और आत्मप्रयत्नके द्वारा अविद्याके नाशका प्रतिपादन

भशण्डजी कहते हैं--विद्याधर ! जैसे 'महाकाशमें उत्पन हुआ है। अपने मनसे इस तरहकी कल्पना है: करना भ्रममात्र ही उसी परब्रह्म परमात्नामें प्रपञ्चात्मक अहंमावकी भावना केवल भ्रम ही है । सम्प्रण कल्पनाओंका अधिष्ठान वह ब्रह्म परम सङ्ग है । उसीकी कल्पना यह आकाश आदि जगत है । देश, काल आदि जगत तथा इसके सहस्रों अवान्तर कार्यरूपी विस्तारोंमें भी एकमात्र घन, सङ्ग, चिन्मय ब्रह्मके विस्तारके सिवा दूसरा कोई वास्तिविक रूप हो, यह सम्भव नहीं है। चिन्मय परमात्माका विस्तार होनेसे ही काल, आकाश, नौका, जल, स्थल, निद्रा, जाग्रत और खप्तमें भी जगत उत्पन्न हुआ-मा प्रतीत होता है। विद्याधर ! यह जगत किसी पटपर अङ्कित हुए विशाल राज्यके चित्रके समान सुन्दर जान पड़ता है। इसमें सहस्रों ख़र (पर ), मस्तक, नेत्र, हाथ और मुख, मुखोंकी चेष्टाएँ तथा तर्क-वितर्क दृष्टिगोचर होत हैं । इसमें परिनित जगहमें ही नाना प्रकारके पर्वत, शरीर, दिशा, देश और नदी आदि दृश्य वस्तओंका चित्रण हुआ है । यह भीतरसे श्रन्य और नि:सार है। अनेक प्रकारके रंगोंसे रँगा हुआ है। वैराग्य-भावके प्रकट होते ही इसका विनाश हो जाता है। इस चित्रमय जगत्में देवता, असर, गन्धर्व, विद्याधर, बढ़े-बड़े नाग और मनुष्य आदि प्राणी अङ्कित हैं । जैसे नृतन चित्र अंगुलियोंद्वारा किया गया मर्दन नहीं सह सकता, उसी तरह यह जगत विचारको नहीं सहन कर पाता अर्थात जैसे हाथसे रगड़नेपर चित्र मिट जाता है, उसी तरह विवेकपूर्वक विचार करनेपर यह जगत भी नहीं टिक पाता है । मानसिक संकल्प-विकल्पसे ही यह प्रकाशमें आता है । हरयको शब्य कर देनेवाली कान-त्रासनारूप जालके समूहोंसे निबद्ध, सम्पूर्ण आवर्त-

रूपी क्लिगरोंसे युक्त, स्त्री-पुत्र आदिमें फेंळते हुए स्तेहसे विश्वित तथा भिष्या होनेके कारण अजात विषयोंके बारंबार आखादनके द्वारा प्रसारको प्राप्त हुआ जो जीनात्माका संकल्प है, वह चित्रळिखित विशाळ राज्यके रूपमें वर्णित यह संसार है। विधाधर ! मन, अहंकार, बुद्धि आदि जो कुळ भी विकल्पक ज्ञान है, उस सबको तुम एकमात्र अविद्या ही समझो, जो पुरुष-प्रयनसे शीव नष्ट हो जाती है।

इतना प्रसंग सनानेक बाद श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघनन्दन ! संसार-पागरको पार करनेकी इच्छावाले विरक्त श्रेष्ठ पुरुषके साथ तथा प्रभात्मज्ञानीके साथ भी बैठकर इस संसारके विषयमें विवेकी मनुष्यको विचार करना चाहिये ( कि यह क्या है ! इसका परिणाम. मूल और सार क्या है ? तथा इससे मुक्त होनेका क्या उपाय है १) । विवेकी परुषको उचित है कि वह जहाँ-कहींसे भी विरक्त, ईर्ष्यारहित एवं परमात्मज्ञानी श्रेष्ठ पुरुषको हुँद निकाले और यतपूर्वक उसका संग और सेवा करे । जेय तत्त्वका ज्ञान रखनेवाले विद्वानों सं श्रेष्ट श्रीराम ! तुम यह अच्छी तरह जान छो कि श्रेष्ठ पुरुषका संग मिद्र हो जानेपर साधकको महान् श्रेष्ठ अवस्था प्राप्त होती है, जिससे अविद्याका आधा भाग तत्काल नष्ट हो जाता है । इस प्रकार अविद्याका आधा भाग तो सत्संग-से नष्ट होता है और एक चौथाई भाग शास्त्रोंके तात्पर्यकी आळोचनासे दूर हो जाता है; फिर जो चतुर्थ भाग शेष रह जाता है, उसे मनुष्यको अपने प्रयत्नसे प्रमात्म-साक्षात्कारके द्वारा नष्ट कर देना चाहिये। यदि संसार-बन्वनसे मक्त होनेकी एकमात्र उत्कट इच्छा उत्पन्न हो जाय तो वह इच्छा वैराग्यके द्वारा उस पुरुषको मांगी और उसके साधनोंसे दर हटा देती है । भोग-इन्हाका नाश हो जानेपर अविद्याका चतर्थ अंश अपने यत्रसे नष्ट

हो जाता है । सरसंग, शालोंके अर्थका विवेकपूर्वक विचार और अपना प्रयत्न—इन सब साधनोंकी एक साथ प्राप्ति होनेपर एक ही समयमें अथवा एक-एक साधन-के प्राप्त होनेपर कमशः अविद्यारूपी मळका नाश होता है।अविद्याका नाश हो जाना ही जिसका एकमात्र खरूप है, ऐसा जो अविद्याक्षी निवृत्तिके पश्चात् तत्त्व शेष रहता है, उस नाम और अर्थसे रहित परम वस्तुको वास्तवमें नित्य सत्य होनेके कारण सत् और प्रतीत न होनेके कारण

असत् भी कहा गया है । यह परमार्थ वस्तु आनन्दधन, जरा आदि विकारोंसे रहित, अनन्त और एकमात्र अद्वितीय बहा ही है । संकल्पमात्रसे स्फुरित होनेवाळा नाम-स्पादनक जगत् तो वास्तवमें है ही नहीं । प्रमाता, प्रमाण और प्रमेक्की जो त्रिपुरी है, उसके मोहसे तुम सर्वथा रहित हो । अतः निर्वाण ब्रह्मस्वपसे सर्वत्र व्याप्त हुए सदा शोकशून्य अवस्थामें स्थित हो । ( सर्ग ११-१२)

#### त्रसरेणुके उदरमें इन्द्रका निवास और उनके गृह, नगर, देश, लोक एवं त्रिलोकके साम्राज्यकी कल्पनाका विस्तार

भुगुण्डजी कहते हैं-विद्याधर ! किसी समयकी बात है, कहीं किसी कल्पवृक्षमें उसकी युगल शाखामें ब्रह्माण्डरूपी गूलरका फल प्रकट हुआ । उसके भीतर तीनों लोकोंके स्वामी देवताओंके राजा इन्द्र उसी तरह निवास करते थे, जैसे शहदके छत्तेमें मधु-मक्खियोंका स्वामी । वे गुरुके उपदेश और अपने अभ्याससे अविद्याके आवरणका नाश करके महात्मा हो गये थे। अपने अन्त:करणमें सदा परमात्माके खरूपका चिन्तन करते रहते थे। पूर्वापरका ज्ञान रखनेवाले विद्वानोंमें उनका सबसे ऊँचा स्थान था। तदनन्तर एक समय प्रभावशाली भगवान् नारायण और शिव आदि, जब कहीं अपने लोकातीत परमधाममें विराजमान थे, उस समय उन बेवराज इन्द्रने अनेले ही अस्त-शस्त्रस्पी अग्निज्वालाको धारण करनेवाले महापराक्रमी असुरोंके साथ युद्ध किया, उसमें उनकी पराजय हुई और उन्हें तुरंत ही युद्धभूतिसे भागना पड़ा । रात्रु उनके पीछे पड़ गये थे; अत: वे बड़े केगसे दसों दिशाओंमें भागते फिरे । उन्हें कहीं भी ऐसा आश्रय नहीं भिला, जहाँ वे विश्राम ले सकें। इतनेमें ही उनके शत्रुओंकी दृष्टि कहीं इधर-उधर चली गयी । उस समय इन्द्रको छिपनेके लिये थोडा-सा अवसर भिल गया । उन्होंने अपने संकल्पजनित स्थल

साकार रूपको शान्त करके अपने अन्तः करणके भीतर ही सूक्ष्मभूतमें बिळीन कर दिया और अत्यन्त अणुरूप होकर बाहर सूर्यकी किरणोंमें स्थित किसी त्रसरेणुके भीतर संकल्पमात्रसे प्रवेश किया, वहाँ उन्हें शीव ही बिश्राम प्राप्त हुआ। फिर तो उन्हें युद्धकी बात भूल गयी और इसीलिये वहाँसे बाहर निकल्मेका संकल्प भी निवृत्त हो गया। वहाँ उन्होंने अपने रहनेके लिथे एक घरकी कल्पना की और क्षणभरमें उन्हें अनुभव हुआ कि घरका निर्माण हो गया और मैं उसमें रह रहा हूँ । उस संकल्पकल्पित भवनके भीतर एक कमल्के आसनपर बैठकर वे उसी तरह आनन्दका अनुभव करने लगे, जैसे अपने खर्गीय सदनमें सिंहासनपर बैठकर किया करते थे।

उस घरमें रहते हुए इन्द्रने एक ऐसा कल्पित नगर देखा, जिसके परकोटे और महल मणि, मोती तथा मूँगे आदिसे बने हुए थे। उस नगरके भीतर जाकर देवराजने जब इधर-उबर दृष्टिपात किया, तब उन्हें एक देश दिखायी दिया, जब अनेकानेक पूर्वत, ग्राम, गोशाला, नगर और काननोंसे सुशोभित था। तत्यश्चात् वैसे ही संकल्पसे युक्त हुए इन्द्रने एक विशाल लोकका अनुभव किया, जिसमें बहुत-से पर्वत, समद्र, प्रथ्वी, निदयाँ, नरेश और उनके राज्यकी सीमाएँ दृष्टिगोचर होती थीं । वह लोक किया तथा काल आदिकी कल्पनाओंसे युक्त था । इसके बाद उसी तरहके संकल्पका आनन्द लेनेवाले देवेन्द्रने वहाँ तीनों लोकोंको देखा, जो पाताल, पृथ्वी, आकाश, खर्ग, सूर्य और पर्वत आदि अनेक पदार्थिसे भरे-पूरे थे । फिर उसी त्रिलोकीमें मोगराशिसे विभूषित हुए इन्द्र देवराजके पदपर प्रतिष्ठित हुए । वुळ कालके बाद उन्हें एक पराक्रमी पत्र प्राप्त हुआ, जिसका नाम था कुन्द । तत्वश्चात् वे प्रशंसाके योग्य देवराज इन्द्र जीवनके अन्तमें शरीरका परित्याग करके

मोक्षको प्राप्त हो गये । इसके वाद उनके पुत्र कुन्द त्रिलोकीके राजा हुए । फिर वे भी अपने एक पुत्रको जन्म देकर जीवनके अन्तमें कालके अधीन हो परनपदको प्राप्त हुए । तद्दनन्तर कुन्दका पुत्र भी पिताकी ही भाँति दीर्वकालतक राज्य करनेके पश्चातः अपने प्रक्रको राजसिंहासनपर विठाकर जीवनके अन्तमें परमपदको प्राप्त हो गया । सन्दर ! इस प्रकार उस देवराज इन्द्रके सहस्रों पौत्र राज्यार प्रतिष्ठित हुए और कालके गालमें चले गये। आज भी वहाँ उन्होंके पौत्रोंका राज्य है, जिनमेंसे अंशक इस समय राजसिंहासनपर प्रतिष्ठित है। (सर्ग १३)

#### इन्द्र-कुलमें उत्पन्न हुए एक इन्द्रका विचार-दृष्टिसे परमात्मतत्त्वका साक्षात्कार करके इस त्रिलोकीके इन्द्रपदपर प्रतिष्ठित होना तथा अहंभावनाके निवृत्त होनेसे संसार-भ्रमके मुलोच्छेदका कथन

चर्चा की गयी है, उन्हीं इन्द्रके कुलमें कोई उत्तम गुणों- सत्र प्रकारसे सर्त्रदा सर्वभय है। सबके साथ सर्वत्र से सम्पन कान्तिमान् बालक उत्पन्न हुआ, जो देवराजके विद्यमान है और सबमें व्यापक है । उसके सब पदपर प्रतिष्ठित हुआ । कुछ कालके पश्चात् बृहस्पतिके उपदेशसे उन इन्द्रके उस वंशजको आत्मतत्त्वका साक्षात्कार करानेवाला ज्ञान प्राप्त हुआ । फिर नो उसे जानने योग्य आत्मतत्त्वका ज्ञान हो गया । वह प्रारब्धके अनुसार जो कुछ प्राप्त होता, उसीमें संतोप करता था। इस प्रकार रहते हुए उस इन्द्रवंशी देवराजने तीनों लोकोंका राज्य किया।

ज्ञान-बळसे मुशोगित होनेवाळे उन देवेन्द्रके मनधं किसी समय ऐसी इच्छा उत्पन्न हुई कि भी भळीभाँति ध्यान लगाकर ब्रह्मतत्त्रका साक्षात्कार कहाँ ।' ऐसा विचार कर वे एकान्तमें बैठ गये और बाहर-मीतरके सम्पूर्ग विश्वेदोंसे रहित शान्त-चित्त हो ध्यान-समिव लगाकर परवदाके खरूपको विचार-दृष्टिसे देखने लगे । जन्होंने अनुभव किया कि पखहा परमात्ना सम्प्रग

मुशुण्डजी कहते हैं---विद्याधर ! पहले जिनकी शक्तियोंसे सम्पन्न है । सर्व-बस्तु-खरूप, सर्वत्र व्यापक, ओर हाथ-पैर हैं, सब ओर नेत्र, मस्तक और मुख हैं तया सब ओर कान हैं; क्योंकि वह संसारमें सबको व्यात करके स्थित है। वह सम्पूर्ण इन्द्रियोंक गुणोंसे रहित होता हुआ भी सम्पूर्ण इन्द्रियोंके गुणोंसे युक्त है । आसक्तिरहित होनेपर भी सबका धारण-पापण करनेवाला है तया निर्मण होकर भी गुणोंको भोगनेपाला है। बह चराचर सभी प्राणियोंके बाहर-भीतर परिर्ण है । अचर और चरहाय भी बढ़ी हैं। सक्ष्म होनेके कारण वह जाननेमें नहीं आता है। वह अति समीउमें है और दूरमं भी है। चन्द्रना और सूर्यके रहपमें वही है। उसीने पृथ्वीका रहप धारण कर रखा है और वहीं पर्वत तथा सतुद्रके रूपमें है, वह सर्वत्र सारजूत एवं गुरु है। वही आकाशरूपसे विद्यमान है । सर्वत्र संस्तृति और जगत्के रूपमें भी वही है। वह सभी स्थानोंमें मोक्षरूपसे विद्यमान है । सभी जगह वह चिन्मय तत्वरूपसे स्थित है। वह सर्वत्र सभी पदार्थोंके रूपमें हैं और वास्तवमें सब ओरसे सबसे रहित है । इस प्रकार परन बुद्धिमान् और उदारचित्त उस इन्द्रने देरतक ध्यान ळगाकर सम्प्रणी ब्रह्माण्डको एकमात्र पर गतनामें स्थित देखते हुए हमलोगोंके द्वारा अनुभवमें लाये जानेवाले इस जगतुका भी अवलोकन किया । तदनन्तर इस सृष्टिके वसाण्डमें विचरता हुआ वह इन्द्र वहाँके इन्द्रलोकमं

पहँचकर जब इन्द्रके समीप गया, तब उसका भी इन्द्र

हुँ। यह संस्कार जाग उठा और वह प्रारम्भवश वहाँका

इन्द्र हो गया । तत्रस्चात् वह सैकड़ों वृत्तान्तोंसे

संशोभित इस त्रिमयनके राज्यका शासन करने छगा ।

त्रसरेगुके उदरमें निवास करनेवाला जेसे यह परम

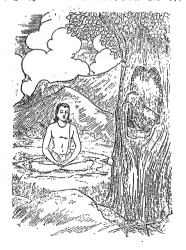
कान्तिमान् तथा इन्द्रकलमें उत्पन्न इन्द्र वताया गया है। वैसे ही इधर-उधर ऐसे व्यवहारवाले लाखों इन्द्र इस चेतन आकाशमें हो चुके हैं और मीजूड हैं।

विद्याधर ! तम यह अन्ही तरह समझ लो कि जगत् अहंकारका कार्य है । अहंकारके भीतर जगत कल्पित है और जगत्के अंइर अहंकार व्यापक है। जो पुरुष संकल्प-गृत्यतारूप झानसे जगतके बीजभूत शहंभावका मार्जन कर देता है, उसने मानो जगत-रूपी गलको जलके द्वारा ही पूर्ण इपसे घो। डाला है। अतः विद्यावर ! अहंता नामकी भी कोई वस्त कहीं नहीं है। वह अत्रास्तविक होनेके कारण खरगोशके सींगकी भाँति असत एवं विना कारणके ही प्रकट हुई है । (सर्ग १४-१५)

शह चित्रमें थोडेसे ही उनदेशसे महान प्रभाव पड़ता है, यह बतानेके लिये कहे गये सशल्दनणित विद्यावरके प्रसंग्रहा उपसंहार, जीवन्युक्त या विदेहगुक्तके अहंकारका नाग हो जानेसे उसे संसारकी प्राप्ति न होनेका कथन

दे ही रहा था कि उस विद्याधर-राजका सारा दश्य-

भुशुण्डजी कहते हैं — मुने ! मैं इस प्रकार उपदेश - विपयक संकल्य शान्त हो गया । उसकी समाधि लग गयी । मैंने वारंबार उसे इधर-उधरसे हिला-डुलाकर जगायाः परंतु परम निर्वाण-पदको प्राप्त वह विद्याधर फिर मामनेके दृश्य विपयोंकी ओर उन्मख नहीं हुआ ।



श्रीवसिष्टजीने कहा—-रघुनन्दन! भुशुण्डजीका बताया द्रआ विद्याधरका इतिहास मुझे स्मरण हो आया; इसीलिये मेंने हुमसे कहा था कि शुद्ध चित्तमें उपंदश उसी तरह प्रभाव डालता है, जैसे पानीमें तेलकी बूँद । अहंभावना ही दु:ख नामक सेमरके कृतका मुख्य बीज है। उस अहंभावनाके समान ही 'यह मेरा है' ऐसी बुद्धि भी उक्त व्यक्ता आदिकारण है: क्योंकि वही रागादिरूपिणी ज्ञावाओंके विस्तारका कारण है । पाले बीजरूपिणी अहं मावना होती है । फिर कुक्षरहाविणी ममभावना होती है । तत्पश्चात् शाखारूपिणी इच्छा ( राग ) की प्रवृत्ति होती है। यह इच्छ। ही इदंपदार्थके रूपमें सैकड़ों अनर्थोंको उत्पन्न करनेवाली तथा संसार-भ्रमका धारण-पोषण करनेशाखी है।

खुनन्दन ! मेरु पर्वतके शिखरपर पश्चिराज मुक्तामा मुनि काकभुशुण्डजी मुझसे पूर्वोक्त विद्याधरकी कथा सुनाकर चुप हो गये । श्रीराम ! तत्पश्चात् में उन मुनिसे और उस सिद्ध विद्याधरसे भी विदा लेकर मुनिमण्डलीसे मण्डित अपने आश्रम-पर आ गया । इस प्रकार आज मैंने तुमसे काकभुशुण्डजी द्वारा कही गयी कथासे प्रतिपादित विषयका वर्णन किया हैं, जिसके अनुसार यह झात हुआ कि मुशुण्डजीके थोड़े-से उपदेशसे ही विद्याधरको तत्त्वज्ञान प्राप्त होकर परम शान्ति मिल गयी । खुनन्दन ! पश्चिराज मुशुण्डके साथ जब मेरा समागम हुआ था, तबसे आजतक ग्यारह महायुग व्यतीत हो चुके हैं ।

श्रीराम !यह सवको ज्ञात है कि वीजके भीतर सैकड़ों
 शाखाओंसे युक्त तथा पत्र, पुष्प और फल्प्से सम्पन्न वृक्ष

विद्यमान है; क्योंकि बीजारोपणके पश्चात् प्रकट हुए उस वृक्षको सब लोग अपनी आँखोंसे देखते हैं, इसी तरह अहंकाररूपी सृक्ष्म बीजके भीतर समस्त दृश्यक्षानसे युक्त यह द्वारीर वर्तमान है, यह विवेकी पुरुपोंने विचार-दृष्टिसे देखा है। परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर सिच्चदानन्द परमात्मस्वरूप हुए जीवन्मुक्त पुरुपका दारीर लोकदृष्टिसे विद्यमान होनेपर भी वह अहंतामूलक अभिमानको नहीं प्राप्त होता। अत्यव उससे संसाररूपी वृक्षका प्राक्तव्य नहीं होता। अत्यव उससे संसाररूपी वृक्षका प्रक्रक बोधरूपी महाक्रिसे दग्ध हुए असत्स्वरूप अहंतारूपी बीजके भीतरसे फिर इस संसाररूपी वृक्षका प्रादुर्माव नहीं होता।

#### मृत पुरुषके प्राणोंमें स्थित जगत्के आकाशमें भ्रमणका वर्णन तथा परब्रह्ममें जगतकी असत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघनन्दन ! सम्पूर्णतः नाश-रूप मृत्यु कभी नहीं होती है । अपने दूसरे संकल्पोंका कुछ कालतक स्थिर रहना ही मरण कहलाता है। प्राणके भीतर चित्त है और चित्तके भीतर विविध आकार-प्रकारसे यक्त जगत् वैसे ही विद्यमान है, जैसे बीजके भीतर वृक्ष । पुरुषकी मृत्यु हो जानेपर उसके शरीरसे निकले हुए प्राण बाह्याकाशमें भरे हुए वायुसमूहके साथ ऐसे मिल जाते हैं, जैसे समुद्रके जल नदियोंके जलके साथ मिलकर एक हो जाते हैं। आकाशमें विद्यमान वासके भीतर मृत प्राणियोंके प्राण हैं। उन प्राणोंके भीतर उनका मन है और उस मनके भीतर जगत्को उसी प्रकार स्थित समझो, जैसे तिलमें तेल रहता है। रघुनन्दन ! जैसे वायुमें स्थित सुगन्ध इधर-उधर ले जायी जाती है, उसी तरह प्राण-त्रायमें स्थित आकाशात्मक जगत् इधर-उधर यत्र-तत्र ले जाये जाते हैं । जैसे घड़ेको एक स्थानसे दूसरे स्थानमें पहुँचा देनेपर उसके भीतरके

आकाशमें कोई भेद नहीं होता, उसी प्रकार स्पन्दन आदिसे युक्त चित्तमें तीनों जगत्का भ्रम रहनेपर भी चेतन आत्मामें वस्तुत: वह स्पन्दन और भ्रम नहीं होता है। जगत और इसका भ्रम दोनों उदित नहीं हैं। यदि उदित हों तो भी वायद्वारा किये गये इस प्रश्वीके परिभ्रमण आदिको इसके ऊपर स्थित हुए प्राणी उसी तरह नहीं देख पाते हैं, जैसे नौकाके भीतर बैठे हुए मनुष्य उसकी गतिको नहीं देखते हैं। वे तीनों लोक देश, काल, क्रिया तथा द्रव्यरूप ही हैं और अहंकार भी इन देश, काल आदिके साथ सम्बन्ध रखनेके कारण देश-कालादि रूप ही है। अतः देश-कालादिरूप जगत् और अहंकारमें भेद नहीं है । अज्ञानीमें जिस प्रकार विकल्प-सम्पत्तिका उदय होता है, उस प्रकार ज्ञानीमें निश्चय ही उसका उदय नहीं होता है । चेतन आकाशरूप परमात्मा सर्वव्यापी और अनन्त हैं । इसिंठिये वह विकल्प-सम्पत्ति उसका खरूप न होनेके कारण सत्खरूपा नहीं है।

परम चेतन—परब्रह्म परमात्मा सर्वखरूप सर्वशक्तिमान् है। इसिटिये उसमें गुण, वस्तु, क्रिया और जाति आदिसे अनन्तरूपताको प्राप्त तथा नाना प्रकारके कार्यो-का आरम्भ करनेवाटे दिगन्तवर्ती जनसमुदायसे पिपूर्ण ये सब संसार चन्नळ जळाशयके भीतर प्रतिविध्वित क्षणभङ्गुर नगरों एवं अपने अन्तःकरणमें स्थित समस्त उपकरणोंसे भरे महानगरोंके समान असद्रृपसे ही स्थित हैं। (सर्ग १८)

# जीवके स्वरूप, स्वभाव तथा विराट् पुरुषका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन! जो वास्तवमें न परम अणुरूप कहा जा सकता है और न स्थूल, ग्रन्य या अन्य कुछ ही, वरं जो चिन्मय, स्वानुभवरूप और सर्वव्यापक है, वहीं जीव कहा जाता है। जिस-जिस पढार्थका जो भाव-असाधारण खरूप है, उसके रूपमें उस-उस पदार्थमें स्थित होकर जो तदाकार भासित होता है, उसे तुम जीव ही समझो; क्योंकि बारंबार देखनेपर उन-उन पदार्थोंके आकारमें उसीका अनुभव होता है । श्रीराम ! जीव जहाँ जिस प्रकार जो-जो संकल्प करता है, वहाँ वह तत्काल वैसा ही आकार धारण कर लेता है। जैसे चलना या हिलना-डुलना आदि चेष्टा वायका खभाव है, उसी प्रकार विचित्र वस्तुओंका अनुभवरूप संसार जीवका खभाव ही है। इस बातका अपने अनुभवसे ही निर्णय कर लेना चाहिये। बालकको होनेवाले यक्षभ्रमके समान इसका हम उपदेशके द्वारा साधन नहीं करना चाहते । जीव चैतन्यघनखरूप होनेके कारण ही अहंभावनासे ही देश, काल, किया और द्रव्यकी शक्तियोंका निर्माण करके स्थित होता है।

संबंधयम परम्रह्म परमात्मासे मनोमयरूपसे उदित विराट् पुरुष (हिरण्यामं ) प्रकट हुआ । अतः वह आकाशके समान विशद, शान्त, नित्य, अनन्तस्वरूप और प्रकाशमय है । वह अद्वितीय विराट् पुरुष सक्से उत्कृष्ट प्रमेश्वरूप है । वह पश्चभूतात्मक न होनेप्र भी पश्चभूतात्मक-सा भासित होता है । वह अपने ही संकल्पसे किल्पत अनेक कल्पोंमें तथा क्षणमरमें स्वेच्छा-

नुसार खयं प्रकट होता है और बारंबार प्रकट होकर फिर खयं ही अदृश्य हो जाता है । वह आकाराखरूप, सर्वेच्यापी, अनन्त परमेश्वर स्थूल, सृक्ष्म, व्यक्त एवं अव्यक्तरूप हो सबके बाहर-मीतर स्थित है । वह बास्तवमें किंचित्रूप न होनेपर भी व्यवहारकालमें किंचित्रूप अवस्य है ।

श्रीराम ! उस विराट पुरुपके मूर्तामूर्त-स्वरूप आठ अङ्ग हैं---पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, कर्मेन्द्रियसहित प्राण, छठी इन्द्रिय मन और अहंकार । उसी पुरुपने चार मखोंसे युक्त होकर शब्द और अर्थकी कल्पनासे युक्त इन ऋक आदि चारों वेदोंका गान किया है। उसीने शास्त्रीय सदाचारकी मर्यादा स्थापित की है, जो आज भी यथावत्रूपसे चली आ रही है । ऊपर अनन्त आकाश उस पुरुपका मस्तक है। नीचेका अतल आदि उसके पॅरोंका तलवा है। मध्यवर्ती आकाश उसका उदर है तथा यह ब्रह्माण्डमण्डप उसका शरीर है। अनन्त लोक-लोकान्तर उस पुरुषके पार्श्वभाग हैं। जल रक्त है। पर्वत मांसपेशियाँ हैं और सदा अविच्छिन्नभावसे बहनेवाठी नदियाँ उसकी नाड़ियाँ हैं । समद रक्तके आधार (रक्त-संचयकी पेशियाँ ) हैं । द्वीप ही कोशोंको आवेष्टित करने-वाली ऑर्ते हैं । दिशाएँ फेली हुई भुजाएँ हैं । तारिकाएँ रोमावळी हैं । उनचास वातस्कन्ध प्राणवाय हैं । सर्य-मण्डल प्रचण्ड नेत्र है और बड़वानल उसका पित्त है। चन्द्रमण्डल संकल्पात्मक मन है तथा परब्रह्म ही सार भत आतमा है । चन्द्रमारूपी मन ही शरीररूपी बृक्षका मूल, कर्मरूपी विटपका बीज तथा सम्प्रण भावपदार्थीका उत्पादन

भविष्यमें होनेवाले हैं और इस समय भी विद्यमान हैं। स्थित रहता है।

एवं संवर्धन करनेसे आनन्दका कारण है। इस प्रकार रघुनन्दन ! जो ब्रह्मसे अभिन्न है; अतएव जिसका महान् माँति-माँतिके आचारोंसे युक्त विराट पुरुष सहस्रों वार सम्बन्ध अनन्त कालंतक बना रहता है, उस अनुसवरूप प्रकट हो चुके हैं तथा सेकड़ों महाकल्प बीत चुके हैं, अधिष्टान-सत्ताके द्वारा परम विराट पुरुप सब देश-कालमें (सर्ग १९)

#### जगतकी लंकल्परूपता, अन्यशाद्यीनरूप जीवभाव तथा अहंभावनारूप महाग्रन्थिके सेदनसे ही मोक्षकी शाप्तिका कथन और ज्ञानवन्युके उक्षणींका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! यह पञ्चभूतात्मा संकल्पपुरुष (विराट्) खपं जैसा-जैसा संकल्प करता है, वह ब्रह्मरूप आकाश भी वैसा ही प्रतीत होने व्याता है । अतः बिद्वान् पुरुष समस्त जगतको निराट पुरुषका एक संकल्प ही मानते हैं। वास्तवमें कहीं कोई वस्तु न तो स्थूल है और न सूक्ष्म ही है। भ्रमसे जहाँ जिस प्रकारकी कल्पनाका विस्तार होता है, वहाँ तत्काछ वैशा ही अनुभव होने लगता है । मन चन्द्रमासे उत्पन्न हुआ है और चन्द्रमा गनसे । जैसे कुहरेसे आच्छादित हुई वस्तका ययार्थ ज्ञान न होकर विपरीत ज्ञान होता है। उसी तरह अज्ञानसे आवृत आत्माका भी यथार्थ ज्ञान न होकर, जो अन्य प्रकारसे देखना या समझना है, वही जीवका खरूप है । इसीटिये विषयात्मक वस्तुओंमें उसकी प्रवृत्ति होती है। वह प्राण और इन्द्रिय आदि जड वस्तओंसे तादात्म्यभावको प्राप्त होकर अपने यथार्थ-स्वरूपको उसी प्रकार नहीं देख पाता, जैसे जन्मान्ध मनुष्य मार्ग नहीं देख सकता । जगत्के रूपमें वड़ी हुई अधिया-शक्तिसे आवृत होकर जीव अपने अर्द्रत खरूपमें ही द्रष्टा-इत्य आदि दैतकी कल्पना करके उसमें अभिनिवेश (सुदृढ़ आग्रह् ) कर वैठना है । जैसे वासु स्वन्द-ज़ित्तमे आवृत होती है, उसी तरह उस अविधा-शक्तिसे आच्छादित इ.आ जीव अपने यथार्थ खरूपको नहीं देख पाना । अज्ञानकी सबसे वड़ी गाँउ है अहंभावना । यह भित्या विषयभूत और असत् है । उसका जो मेदन है, उसीको तत्त्व पुरुषोंने मोक्ष कहा है।

श्रीराम ! मनुष्यको सदा ज्ञानी ही होना चाहिये, ज्ञानवन्धु नहीं। में अज्ञानीको अच्छा समज्ञता हूँ, परंतु ज्ञानवन्धुको नहीं ।

श्रीरामजीने पृद्धा—मुने ! श्रानवन्तु किसे कहते हैं और ज्ञानी कौय वताया जाता है ? ज्ञानक मु होनेका क्या फल हैं और जानी होनेपर कीन-सा फल प्राप्त होता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-रतुनन्दन ! जैसे शिल्पी जीविकाके लिये ही शिल्पकलाको सीखता है, उसी प्रकार जो मनुष्य केवल भोगोपार्जनके लिगे शासको पहता और उसकी व्याख्या करता है किंतु खयं शास्त्रके कथनानुसार अनुष्ठानमें लगनेका प्रयत्न नहीं करना, वह ज्ञानवन्धु कहलाता है। शास्त्रोंके अभ्याससे जिसे शाब्दिक बोध तो प्राप्त हो गया है, परंतु विनाशशील भोग-व्यवहारोंमं उनसे वैराग्य आदिके रूपमें उस बोधका कोई फल नहीं दिखायी देता, उमका यह बोध केवर शिल्प है-तत्त्व-ज्ञानकी कथा कहकर दूसगेंको उगनेके लिये चातुर्यपूर्ण कलामात्र है। उस कलासे केवल जीवननिर्वाह मात्र करने-बाळा होनेके कारण वह पुरुष ज्ञानवन्धु कहळाता है। जो केवल भोजन और वस्त्रमात्रसे संतुष्ट हो भोजन आदिकी प्राप्तिको ही शास्त्राध्ययनका फल समझते हैं, वे शास्त्रोंके अर्थको शिल्पकलाके रूपमें धारण करनेवाले हैं। ऐसे पुरुषोंको ज्ञानबन्धु जानना चाहिये। तत्त्वज्ञ पुरुष प्रमात्म-ज्ञानको ही ज्ञान मानते हैं । उससे मिन्न जो दूसरे-दूसरे ज्ञान हैं, ने ज्ञानामधामात्र हैं: क्योंकि उनके द्वारा सार-

तस्व परमहम परमात्माका बोध नहीं होता । जो परमात्म-ज्ञानको न पाकर अन्य प्रकारके ज्ञानलेहाकी प्राप्तिसे ही संतुष्ट हो लौकिक सुरुके लिये करू-साध्य चेष्टाएँ किया करते हैं, वे ज्ञानकन्यु माने गये हैं । मतुष्यको चाहिये कि इस संसारमें आङ्गारकी प्राप्तिके लिये शास्त्रानुक्ल अतिन्य कर्म करे । आहार भी उतना ही करे, जितनेसे प्राणोंकी रक्षा हो सके । प्राणरक्षा भी तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिके लिये ही करे । तत्त्रज्ञानकी इच्छा सवके लिये अत्यन्त आवश्यक है, जिससे पिर कभी जन्म-मरण आदि दुःखोंकी प्राप्ति न हो ।\*

#### ज्ञानीके लक्षण, जीवके वन्धन और मोक्षका खरूप, ज्ञानी और अज्ञानीकी खितियें अन्तर, इत्यकी अक्षना तथा परमञ्जकी सत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-रघनन्दन! जो तत्त्वज्ञानके द्वारा ज्ञातच्य परब्रह्म परमात्मामं दृढ निष्टा हो जानेके कारण पूर्वकृत कर्गांके फलखख्य सख-दु:खादि प्रारब्धका, शब्द आदि जड विषयोंका तथा चित्तका भी सदृपसे अनुभव नहीं करता है, वह ज्ञानी कहलाता है। परमात्माके खरूपको यथार्थ रूपसे जान छेनेपर जिस तत्त्वज्ञके समस्त व्यवहार उस तत्त्वज्ञानके अनुरूप ही होते हैं एवं जिसके चित्तकी सम्पूर्ण वासनाओंका अभाव हो चुका है, वह ज्ञानी कहलाता है। जो परमात्म-लाभसे संत्रप्ट हो खाभाविक-रूपसे परम शान्त है तथा जिसकी सभी चेटाओंमें बुद्धिमान पुरुषोंको आन्तरिक शान्तिका अनुभव होता है, वह ज्ञानी कहलाता है। जा बोध मोक्षका कारण है, पुनर्जन्मका कभी नहीं, उसीका नाम ज्ञान है। उसके सिवा दूसरा जो शब्दज्ञानका चातुर्य है, वह शिल्प-जीविका-जीवननिर्वाहकी कलामात्र है। उसे मोजन, वस्त्रको जटानेवाली व्यवस्था समझना चाहिथे । प्रारव्धके अनुसार जो भी कार्य प्राप्त हो जाय, उसमें जो पुरुष कामना और संकल्पसे रहित होकर प्रवृत्त होता है तथा जिसका हृदय शरकालके आकाशकी भाँति आवरण-ग्रन्य ज्ञानके आलोकसे प्रकाशित है, वह पण्डित (ज्ञानी) कहलाता है।

ये जो जगतुके विविध पदार्थ हैं, वे किसी कारणके विना ही उत्पन्न-से होते हैं। इसलिये ये वास्तवमें हैं ही नहीं, तो भी विद्यमानकी भाँति प्रतीत होते हैं। जो असत्य होते हुए भी भासित हो रहे हैं, उन पदार्थीकी प्रतीतिमें एकमात्र यह अज्ञान ही कारण है। इस अज्ञानका ज्ञानकाळमें तत्काळ नारा हो जाता है । यह जीव अपनेसे भिन्न जड अहंकार और शरीर आदिका जब अनुभव करता है, तब तत्काल ही उनके साथ अपना तादात्म्य मानकर उनको अपना खरूप समझ वैठता है। यही इसका संसार-बन्धन है और जब यह अपनेको चिनमय समझता है, तब सिचदानन्द परमात्मखरूप ही हो जाता है। यही इसका मोक्ष है । यह जीव जो अज्ञान-निद्रामें पड़कर अचेत हो रहा है, जब जाग उठता है, तब प्रमासरसके आवेशसे परमात्मरूपताको ही प्राप्त हो जाता है—ठीक तसी प्रकार जैसे हेमन्त ऋतुमें सोया हुआ-सा आमका बृक्ष वसन्त ऋतमें रसावेशके कारण प्रबद्ध-सा होकर जब पळवित एवं पष्पित हो जाता है, तब 'सहकार' नाम धारण करता है। जो दस्य शोभाके पारदर्शी ज्ञानी पुरुष परादृष्टि ( तत्त्वज्ञान ) को प्राप्त कर चुके हैं, उन्हें इस विस्तृत दश्यप्रपञ्चके विद्यमान होनेपर भी इसका भान नहीं होता ( वे सबको परब्रह्म ही समझते हैं )। जो परादृष्टिको प्राप्त हो चुके

अत्राहारार्थे कर्म कुर्यादिनन्दं कुर्यादाहारं प्राणसंघारणार्थम् ।
 प्राणा संघार्यास्तस्विज्ञासनार्थे तस्वं जिज्ञास्यं येन मूयो न दुःखम् ॥
 (नि० उ० २१ । १० )

हैं, उन्हें दश्य-प्रयक्षका मान न होनेके कारण उनकी चेष्टा मी वास्तवमें चेटा नहीं होती । ज्ञानी पुरुप दश्य-दर्शनके अभिमानसे बँधते नहीं, इसल्प्रिय वन्यनमुक्त साँडकी मीति सांसारिक कर्मवन्यनके सम्बन्धसे रहित रहते हैं । वे प्रारब्धानुसार प्राप्त हुए कमींके लिये उसी तरह काम और संकल्पसे रहित होकर चेटाएँ करते हैं, जैसे वृक्षके पत्तोंको कम्पित करनेमें वायु । जो संसारके पारदर्शी पुरुष सर्वोव्हृष्ट ब्रह्मदृष्टिको प्राप्त कर चुके हैं, वे कर्मकी प्रशंसा नहीं करते हैं—ठीक उसी तरह, जैसे नदीके तटपर निवास करनेवाले पुरुष कूपकी प्रशंसा नहीं करते । किंतु अज्ञानी पुरुपोंकी इन्द्रियों अधःपतनके हेतुभूत वित्योंपर इस प्रकार गिरती हैं, जैसे गीध मांसके उपर दूट पड़ता है। इसल्प्रिये विद्वान् पुरुपको चाहिये कि वह इन सम्पूर्ण इन्द्रियोंको मनके द्वारा वशमें करके समाहित-चित्त हो उस परुष्क्ष परमाह्माके चिन्तनमें लग जाय ।

जैसे सुवर्ण कटक, कुण्डल आदि आभूपणोंसे भिन्न नहीं है, उसी तरह ब्रह्म भी सृष्टिसे भिन्न नहीं है; इसीसे 'सृष्टिंग आदि शब्दोंका अर्थ तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें कल्याणमय ब्रह्म ही कहा गया है। जैसे कल्पके अन्तमें जब एकमात्र अन्धकार ही छा जाता है, तब यह सारा व्यवहार निर्विभाग और निरामास ही रहता है, वैसे ही सिचदानन्दघन ब्रह्ममें यह जगत् विभाग और आभाससे रहित ही रहता है। जैसे अवयवरहित आकाशमें दिशाओं के विभागरूप आकाशके अवयवोंकी अभिन्न सृष्टि भासित होती है, उसी प्रकार अवयवरहित शिवलरूप परब्रह्म परमात्मामें यह द्वैताद्वैत सृष्टि भी अभिन्नरूपसे विधमान है। इस प्रकार जगत्के भीतर अहंकार और अहंकारके मीतर जगत्त है। ये दोनों एक दूसरेमें उसी प्रकार स्थित हैं, जैसे केलेके तनेकी छालमें तना और तनेमें उसकी छाल होती है।

जिस ग्वाळेका मन गोशालाके वर्तनों ( दूध दुहनेके पात्रों ) में लगा हुआ है, वह घरमें रहकर घरके काम करता हुआ भी उन्हें नहीं देख पाता, उसी प्रकार तत्त्वज्ञानी पुरुष जीवन-निर्वाहके लिये सब कार्य करता हुआ भी ब्रह्मचिन्तनमें रत होनेके कारण उन्हें नहीं देखता है । जिसके भीतर तुच्छ दश्य-प्रपञ्चकी भावना नहीं है, वह जीते-जी आकाराके समान निर्मल और बन्धनसे छटे हुएकी भाँति मुक्त है। जो पुरुष सांसारिक पदार्थोमें अभावरूपताकी भावना नहीं करता, मोक्षके लिये यत न करनेवाले उस पुरुषका जन्म-मरणरूपी अनन्त दुःख कभी शान्त नहीं होता। तत्त्वज्ञानी पुरुष यहाँ सम्राटके समान शोभा पाता है । उसे प्रारब्ध-वश जो कोई भी वस्त्र देकर उसके शरीरको ढक देता है, जो कोई भी भोजन करा देता है तथा जहाँ-कहीं भी सो जाता है । वह समग्र विशुद्ध वासनाओंसे युक्त होकर भी वासनारहित ही रहता है । भीतरसे शून्य होता हुआ भी परिपूर्णात्मा होता है अर्थात् उसका अन्तःकरण पूर्ण परब्रह्मकी भावनासे भरा होता है और जैसे आकारामें वायु चलती है, उसी तरह उसकी भी साँस चलती रहती है ( परंतु वह देह और उसकी वासनाओंसे रहित हुआ परवहारूपसे ही स्थित रहता है ) । तत्त्वज्ञानी पुरुष निर्वाण-दशाको प्राप्त हो मनके द्वारा ब्रह्ममावका मनन करनेसे जब परमानन्दमें निमग्न हो जाता है, तब नींदमें पड़े हुए मनुष्यकी भाँति आसन, राय्या अथवा सवारीमें स्थित वह यतपूर्वक जगानेसे भी नहीं जागता । रघुनन्दन! तत्त्वज्ञानी और अज्ञानी— दोनोंके सम्पूर्ण उत्पत्ति-विनाशशील कर्मोंमें वासना-शून्यताके सिवा दूसरा कोई अन्तर नहीं होता ( अर्थात् ज्ञानी वासनारहित होकर कर्म करता है और अज्ञानी वासनायुक्त होकर )।

यह सारा दश्य-प्रपन्न नष्ट होता है और नष्ट होकर फिर उत्पन्न होता है, इसलिये असत् है। परंतु जो न तो कभी नष्ट हुआ और न उत्पन्न ही हुआ, वही सख्दरूप परमात्मा है और वह परमात्मा ही तुम हो। ज्ञानसे जगत्-रूपी श्रमका मूळ (अज्ञान) नष्ट हो जाता है। फिर

तो हूँढ़नेपर भी इस श्रमका पता नहीं चलता । जैसे
मृगतृण्णा जल नहीं दे सकती, उसी तरह निर्मूल हुआ
श्रम संसाररूपी अङ्कुर नहीं उत्पन्न कर सकता । जैसे
जला हुआ बीज अङ्कुरित नहीं हो सकता, उसी प्रकार
परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे लिन्न हुई अहंभावना दिखायी
देनेपर भी मनोभूमिमें संसाररूपी दृशका अङ्कुर नहीं
उत्पन्न कर सकती । मानसिक विकारोंसे रहित वीतराग
तत्त्वज्ञानी पुरुष कर्म करे या न करे, उसकी स्थितिमें
कोई अन्तर नहीं आता । वह तो मनके संकल्पसे
रहित एवं नित्य शान्त हुआ परव्रह्म परमात्मामें ही स्थित
रहता है । जो लोग योगका आश्रय लेकर शान्त वने हुए
हैं, वे योगी भी चित्तका उपशक्त होनेगर ही भलीभाँति

शान्त हो पाते हैं, अन्यया नहीं; क्योंकि उनकी भोग-वासनाएँ मूळतः क्षीण नहीं होतीं। (कारण यह है कि इन वासनाओंकी खानरूप जो चित्त है, यह तो उनका बना ही रहता है।) अनन्त, अन्यक्त एवं सुन्दर चिदाकाशरूप क्यूर अपने भीतर खयं जो चमकार प्रकट करता है, उसीको वह जगत्रूष्ठपसे जानता है। रघुनन्दन! इस तरह यह जगत् तत्वज्ञानी पुरुषको उसका सांसारिक भ्रम दूर हो जानेके कारण प्रकाशमय तथा शान्त अक्षय ब्रह्मरूप ही मासित होता है, जब कि अज्ञानीको यह परमार्थतः परब्रह्म परमारनों स्थित होकर भी मोगजनित आनन्दके अनुगत ही प्रतीत होता है। (इस प्रकार दोनोंकी दिथ्योंमें मेद है।)

## मरुभृमिके मार्गमें मिले हुए महान् वनमें महर्पि वसिष्ट और मङ्क्रिका समागम एवं संवाद

है। मङ्किनामसे प्रसिद्ध एक ब्राह्मण थे, जो वड़े कठोर व्रतका पालन करते थे । उन्हें मेरे उपदेशसे किस प्रकार निर्वाणपदकी प्राप्ति हुई, यह बताता हूँ, सुनो । एक समय तुम्हारे पितामह राजा अजके किसी कार्यसे बुळाने-पर मैं आकाशमण्डलसे इस पृथ्वीपर आया । तुम्हारे पितामहकी नगरी अयोध्याको आते समय मैं भूतळपर विचरता हुआ किसी ऐसे विशाल वनमें आ पहुँचा, जहाँ बड़ी कड़ाकेकी धूप पड़ रही थी । श्रीराम ! अविन्छिन्नरूपसे धूल उड़नेके कारण वह सारा जंगल धूसर हो रहा था । वहाँ तपी हुई बाद्धके कण खूब चमक रहे थे । उस वन-का कहीं ओर-छोर नहीं दिखायी देता था। वहाँ कहीं-कहीं निकुष्ट श्रेणीके गाँवके चिह्न दृष्टिगोचर होते थे। मैं उस जंगलमें जाकर ज्यों ही इधर-उधर घूमने लगा, त्यों ही मुझे अपने सामने एक पथिक दिखायी दिया, जो श्रमसे थककर इस प्रकार कह रहा था।



पथिक कह रहा था—अहो ! जैसे दुष्ट पुरुषोंका पापपूर्ण सङ्ग संताप देनेवाला ही होता है, इसी प्रकार

प्रचण्ड आतपसे तपते हुए ये सूर्यदेव इस समय सव ओरसे खेद ही प्रदान कर रहे हैं । मेरे सारे मर्मस्थल मानो जलते जा रहे हैं। इस धूपमें आग-सी जल रही है । सारी वन-श्रेणियाँ तप्त हो उठी हैं । इनके पत्ते और फूल सिक़ड़ गये हैं। इसलिये यह सामने जो छोटा-सा गाँव दिखायी दे रहा है, मैं पहले इसीमें प्रवेश करता हूँ। वहाँ शीघ्रतापूर्वक थकावट दूर करके तीव गतिसे अपना रास्ता हुँगा । ( यों कहकर वह सामनेके छोटे-से गाँवमें, जहाँ किरातोंकी बस्ती थी, ज्यों ही घुसने लगा त्यों ही मैंने उससे यह बात कही--- 'सन्दर शरीखाले साथी ! जान पड़ता है, तुम्हें वीतराग अकिंचन पुरुषों-के संचरण योग्य मार्गका ज्ञान नहीं है । मरुस्मिके मार्ग-में भिले हुए इस महान जंगलके राही ! तुम्हारा खागत है। नीचेके मार्गसे चलनेवाले राहगीर! मनुष्य देशके इस मार्गपर, जहाँ जनसमुदायसे भरे हुए गाँवका अभाव है, थोड़ा-सा विश्राम कर लेनेपर भी चिरस्थायी विश्राम प्राप्त नहीं कर सकोगे । ( तात्पर्य यह कि तुम सकाम कर्मके पथपर चल रहे हो । इस सकाम-कर्मीपासनाद्वारा दक्षिणमार्गसे खर्गादि लोकोंमें जाकर कुछ कालतक मनोऽनुकुल सुख भोगनेपर भी वहाँ देहाभिमानसे बँधे रहनेके कारण चिरस्थायी परमानन्दखरूप मोक्ष नहीं पा सकोगे।)पामरोंके आवासस्थान इस गाँवमें (देहाभिमानियों-के निवासस्थान इस शरीरमें ) विश्राम नहीं मिल सकता। जैसे नमकीन पानी पीनेसे प्यास बढ़ती ही है, घटती नहीं, उसी प्रकार यहाँ सखभोगकी इच्छा बढ़ती है, परंत पूरी नहीं होती । यहाँ रहनेवाले प्राणी काम, धनकी आसक्ति और देव आदिमें ही पुरुषार्थकी पराकाष्ट्रा समझते हैं। इनके विचार जले हुए हैं। इसलिये ये आपातरमणीय सकाम कर्मोमें ही रमते रहते हैं, जिससे उनमें कुळीनता-के कारण विस्तारको प्राप्त होनेवाली, उदार, शीतल तथा ब्रह्मानन्दसे सुशोभित होनेवाली विवेक्सुक्त बुद्धि नहीं होती। जैसे मधुमिश्रित विषके कण प्रस्के लिये खादमें मीठे

हांते हैं, किंतु दूसरे ही क्षण अपनी ओरसे विराग उद्यन कर देते हैं और अनिवार्यरूपसे मृत्युदायक होते हैं, उसी प्रकार ग्राम्य छुखमोग क्षणभरके ल्यि मधुर प्रतीत होते हैं किंतु दूसरे ही क्षण विराग पैदा कर देने तथा प्राय: मार डालनेवाले होते हैं ( अत: इनके उपमोगसे तुम्हें चिर विश्रामकी उपलब्धि नहीं हो सकती)।' निष्पाप श्रीराम! जब मैंने ऐसी बात कही, तब मेरे बचनसे उसे इतनी शान्ति मिली, मानो उसने अमृतमय जल्से स्नान कर लिया हो। तत्पश्चात् वह मुझसे इस प्रकार बोला।

पथिकनं कहा—भगवन् ! आप कौन हैं ! आप भीतरसे पूर्णकाम आत्मज्ञानी महात्मा जान पड़ते हैं। आप इस जगतुको शान्तभावसे देख रहे हैं। क्या आपने अमृतका पान किया है ? क्या आप सम्राट् या विराट् पुरुष हैं ? सम्पूर्ण अर्थींसे रिक्त होते हुए भी आप परिपूर्ण चन्द्रमाके समान सुशोभित हो रहे हैं। मुने ! आपका शान्त, कान्तिमान्, अप्रतिहत, सत्र ओरसे निवृत्त तथा शक्तिशाली तेजसी रूप जो दिखायी देता है, यह कैंसे ? आप पृथित्रीपर स्थित होकर भी ऐसे जान पड़ते हैं, मानो समस्त लोकोंके ऊपर आकाशमें खडे हों । आपकी संसारमें कहीं भी आस्था नहीं है, तथापि मुझ-जैसे लोगों-के उद्धारके लिये आप अत्यन्त दृढ़ आस्थासे यक्त दिखायी देते हैं। आप पूर्ण चन्द्रमाने समान सम्पूर्ण कलाओंसे यक्त होते हुए भी निष्कलङ्क हैं । आपका अन्तःकरण शीतल है । आप प्रकाशमान, समत्वबुद्धिसे युक्त तथा रसायनकी राशिसे सम्पन्न होकर अपनी सहज शोभासे प्रकाशित हो रहे हैं । महाभाग ब्रह्मर्षे ! में शाण्डिल्य गोत्रमं उत्पन्न बाह्मण हूँ । मेरा नाम मङ्कि है । मैं तीर्थयात्राके लिये निकला था। मैंने दुरतकका रास्ता तै करके बहुत-से तीर्थोंका दर्शन किया है और अब दीर्घ-कालके पश्चात अपने घरको जानेके लिये उद्यत हुआ हूँ। इस ब्रह्माण्डके भीतर विजलीकी चनकके समान क्षण-

भङ्गुर भूतोंको देखकर मेरा मन संसारसे विरक्त हो रहा है। अतः अब मुझे घर छौटनेका उत्साह नहीं है। भगवन् ! मुझपर कृपा करके आप अपना यथार्थ परिचय दीजिये; क्योंकि साधु पुरुपोंके हृदयक्पी सरोबर खच्छ एवं गम्भीर होते हैं। दर्शनमात्रसे ही मित्रता करनेवाले आप-जैसे महारमाओंके सामने आ जानेपर ही समस्त प्राणी कमछोंके समान विकसित और आयस्त होते हैं। प्रमो ! मैं समझता हूँ कि मेरा यह मन मोहचरा संसार-भ्रमजित दुःखको िटानेमें समर्थ नहीं है। अतः आप मुझे तख्बानका उपदेश देनेकी कृपहारा अस्पुरुहीत कीजिये।

तय मैंने कहा—महाजुद्रे ! मैं आकाशवासी विशिष्ट मुनि हूँ । राजर्षि अजके किसी आवश्यक कार्यसे मैं इस मार्गपर उपस्थित हुआ हूँ । ब्रह्मन् ! अब तुम विषाद न करो; क्योंकि मर्नाषी पुरुषोंके मार्गपर आ गये हो और प्राय: संसार-सागरके दूसरे तटपर आ पहुँचे हो । जो महात्मा नहीं है, उसकी बुद्दि और वाणी इस तरहके वैराग्य-वैभवसे उदार नहीं होती तथा उसकी आकृति भी

इतनी शान्तिपूर्ण नहीं दिखायी देती । जैसे धीरे-धीरे सानपर विसनेसे मणि साफ होकर चमक उठती है. उसी प्रकार राग आदि मलोंके एक जानेसे चित्तमें विवेकका उदय होता है। बताओ, तुम क्या जानना चाहते हो ? और इस संसारको क्यों छोडनेकी इच्छा रखते हो ? मैं तो यह मानता हूँ कि साधक अपने ही प्रयत्नोंसे महात्माओंके दिये हुए उपदेशको सफल बनाता है। जिसकी वासना रागादि मलोंसे रहित हो गयी है. अतएव जिसका हृदय वैराग्य आदि उत्तम साधनोंसे सम्पन्न है तथा जिसकी बुद्धि नित्यानित्य एवं सारासारके विवेकसे सशोभित है, ऐसा साधक ही महापरुषों-के उपदेशरूपी तेजसे शोकरहित विद्युद्ध परमाटा-तत्त्वको प्राप्त करनेका अधिकारी होता है, दूसरा नहीं । इसलिये जन्त्र आदि सम्पूर्ण दुःखोंसे पार होनेकी इच्छा रखनेवाले तुमसे में यह कहता हूँ कि तुम उपदेश पानेके योग्य हो। अतः अपना पूर्व वृत्तान्त बताओ ।

( सर्ग २३ )

### मङ्किके द्वारा संसार, ठोकिक तुरन, मन, वृद्धि और तृष्णा आदिके दोषों तथा उनसे होनेवाले कष्टांका वर्धन और विधिष्ठजीसे उपदेश देनेके लिये प्रार्थना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! जब मैंने ऐसी बात कही, तब मिक्क मेरे चरणोंमें साधाङ्ग प्रणाम करके नेत्रोंमें आनन्दके आँस् भरकर मार्गमें चळते हुए ही इस प्रकार बोळे।

सिक्किने कहा—सगवन् ! जंसे नेत्र बारंबार दसों दिशाओंकी ओर दृष्टिपात करते हैं, उसी प्रकार मैंने भी संत-महालाकी खोजके लिये अनेक बार दसों दिशाओंने अमण किया; परंतु संशयका विनाश करनेबाला कोई श्रेष्ठ महापुरुष मुझे नहीं मिला। आज आपको पाकर मैंने समस्त शरीरोंके सारोंके भी सार इस ब्राह्मणशरीरका फल पा लिया । भगवन् ! संसाररूपी दोष प्रदान करने-बाळी दशाओंको देखते-देखते में उद्धिप्र द्दो उठा हूँ । मुने ! संसारके सभी सुख अन्ततोगला अवश्य ही दु:खरूपमें परिणत हो जाते हैं, इसलिये वे अत्यन्त दु:खरूप ही हैं । इन सांसारिक सुखोंकी अपेक्षा तो दु:ख ही श्रेष्ठ है । अन्तमें सुदद दु:खकी प्राप्ति करानेके कारण ये लौकिक सुख मुझे दु:खमें ही डाल रहे हैं, मानो मेरे लिये दु:ख ही सुखके रूपमें प्राप्त हुआ हो ।

२. मित्रका दूसरा अर्थ सूर्य है। सूर्यक आसने कप्तर निकते हैं, अतः वहाँ 'मित्रता' शब्द मैत्री तथा सूर्यरूपता-दोनों अर्थोका बाचक है।

दाँत, केरा और आँतोंके साथ ही मेरी अवस्था भी अव जरासे जर्जर हो गयी है । मेरा मन पीपळके उड़ते हुए सखे पत्ते आदिके संचयसे गंदे गाँवोंके मध्यमागकी भाँति मिलन हो गया है तथा मेरी जीविका भी नाना प्रकारकी भोग-त्रासनारूपी दुर्गन्धोंको अपने अङ्गमें धारण करनेवाली गृधतल्य इन्द्रियोंके कारण निक्रप्ट गाँगोंकी स्थितिके समान अत्यन्त पापूर्ण एवं दु:एदायिनी हो गयी है । मेरी बुद्धि कॉटेडार बुधार फंडनेवाळी वेडके समान विकराळ एवं कुटिल है । आयामसे युक्त और अज्ञानान्वकारसे आच्छादित जो विषयोंकी निरन्तर चिन्ता है, उसमें रत रहकर मैंने अपनी सारी आयु व्यर्थ गर्वों दी है । ब्रह्म-साक्षात्कार-रूपी प्रकाश मुझे इस जीवनमें अभीतक नहीं मिला। खजनोंमें आसक्त हुआ यह जीवन जीर्ण हो चला, परंत अबतक में संसारको पार न कर सका । जन्म-मरणका भय देनेवाली मोगोंकी अभिकापा दिनों-दिन वहती जा रही है। कण्टकयक्त और अपवित्र स्थानमें स्थित मिलावेके वृक्षकी भाँति मेरा मन भी करतासे युक्त और अपवित्र विषयोंमें रत है। यह सारे शरीरमें फैलने या रेंगने-वाले अर्जुनवात नामक रोगके समान चञ्चल है तथा असत् होनेपर भी संकल्पद्वारा वडे-बडे कर्मीका आरम्भ

करनेवाला है। इसकी इच्छाएँ कभी पूरी नहीं हुई तथा शरीरोंके मरनेपर भी इसकी मृत्यू नहीं हुई। यह केवल द:ख देनेके लिये ही उलल-कद मचाता है। मैंने अवस्तको ही वस्त समझा है । मेरा मनरूपी हाथी मतवाला हो गया है और इन्द्रियाँ सुझे काटे डालती हैं । न जाने मेरी क्या दशा होगी । मैंने ज्ञानी प्रखोंकी सेवा करके वह शास्त्रीय दृष्टि नहीं प्राप्त की, जो संसार-सागरसे पार करनेके लिये नौकाके समान है। तात ! इसलिये इस प्रकार सब ओरसे अनथोंकी ही प्राप्ति होनेके कारण मैं अत्यन्त भयंकर मोहमं इव गया हूँ । इस मोह-सागरसे उद्धार पानेके लिये भविष्यमें जो कल्याणकारी उपाय हो। उसीको मैं पूछ रहा हूँ । अतः कृपा करके आप उसे वताइये । श्रेष्ट महात्मा पुरुषका सङ्ग प्राप्त होनेपर मोहका नारा हो जाता है और समस्त आशाएँ निर्मल हो जाती हैं-ठीक उसी तरह जैसे शरकाल आनेपर कहरे मिट जाते हैं और सम्प्रर्ण दिशाएँ खच्छ हो जाती हैं। संतोंकी महिमाके विषयमें जो ऐसी वात कही गयी है, वह आपके द्वारा मुझे भवरोगको शान्त करनेवाले बोधकी प्राप्ति करनेके (सर्ग २४) साथ ही सत्य एवं सफल हो ।

## संसारके चार बीजोंका वर्णन और परमात्माके तत्त्वज्ञानसे ही इन बीजोंके विनाशपूर्वक मोक्षका प्रतिपादन

श्रीयांसेष्ठजीन ( मेंने ) कहा—श्रयन् ! संवेद्दैन, भीवन, वासैना और कर्लैना—ये चार ही शब्द ऐसे हैं, जिनके अर्थ इस संसारमें अनर्थ पेदा करनेवाले हैं। ये सभी मिथ्या होनेके कारण निष्प्रयोजन हैं. तथापि अविद्यासे विस्तारको प्राप्त हो रहे हैं। वेदन और भावन— इन दोको समस्त दोपोंका आश्रय समझो । इनमें भी जो भावन है, उसीमें सारी आपत्तियों निवास करती हैं— ठीक वैसे ही, जैसे वसन्तऋतुके द्वारा प्रवर्तित रसमें ही पुष्प, पछ्छव आदिसे समृद्ध व्य्ताएँ विद्यमान रहती हैं (क्योंकि व्यताका सारा वैभव उस रसका ही परिणाम होता है )। यह संसारमार्ग वड़ा गहन है। इसपर वासनाका आवेदा केकर चल्यते हुए प्राणीके ऊपर विचित्र परिणामाले अनेक प्रकारके घटना-चक आते रहते हैं। जो

१. पहल-पहल इन्द्रियोंसे जो विषयोंका उपमोग होता है, उसीको संवेदन कहते हैं। २. विषयोंके नए हो जानेपर उनका बारंबार चिन्तन ही माबन कहा गया है। ३. वारंबार विषय-चिन्तनसे जो चिन्तमें विषयोंका हद संस्कार जम जाता है, उसका नाम बासना है। ४. उस वासनाके कारण मृत्युकालमें माबी शरीरके लिये जो स्मृति होती है, उसको कलना कहते हैं।

विवेकी है, उसका संसारभ्रम वसन्तके अन्तमें प्रीष्म ऋतके तापसे सख जानेवाले पृथ्वीके रसकी भाँति वासना-सहित नष्ट हो जाता है । जिस प्रकार वसन्त ऋतका रसप्रवाह कदलीवनमें फैलनेवाली कदलीका विस्तार करती है, उसी प्रकार वासना संसाररूपी काँटेदार झाड़ी-का प्रसार करती है। यहाँ अद्वितीय विश्रद्ध सिबदानन्द-घन परमात्माके सिवा दसरा कुछ भी नहीं है। जैसे अनन्त आकाशमें श्रन्यरूपताको छोड्कर दूसरी कोई वस्त नहीं है, उसी प्रकार असीम परमात्मामें चैतन्य सत्ताके सिवा और कोई वस्त नहीं है। जैसे बालकको वेतालके न होनेपर भी अज्ञानवश उसके होनेका भ्रम हो जाता है, उसी प्रकार असत होकर भी सतकी भाँति भासित होनेवाला यह संसार परमात्मतत्त्वको न जाननेके कारण ही अनुभवमें आ रहा है । परमात्मतत्त्वके ज्ञानका प्रकाश होते ही यह क्षणभरमें नष्ट हो जाता है। जो वस्त तत्त्वज्ञानसे ज्ञात होती है, वह ज्ञानखरूप ही कही जाती है; क्योंकि अज्ञान ज्ञानका विरोधी है, इसलिये वह ज्ञानरूपसे नहीं जाना जाता । इस तरह विचार

करनेसे ज्ञेय और ज्ञान दोनों एकरूप सिद्ध होते हैं। उनमें कोई मेद नहीं है। द्रष्टा, दर्शन और दश्य---इन तीनोंमेंसे प्रत्येककी बोधरूपता ही सार है। जैसे आकाशमें फूल नहीं होता, उसी तरह द्रष्टा आदिकी त्रिपटीमें ज्ञानरूपतासे भिन्न दसरी कोई वस्त नहीं होती। 'यह मेरा है' इस तरहकी ममता ही बन्धनमें डालनेवाली है और 'मैं यह शरीर आदि नहीं हूँ' इस प्रकार जो अहंताका अभाव है, वह ममताके बन्धनको दूर करके मक्ति प्रदान करनेवाळा है---जब यह समझ पूर्णतया अपने अधीन हो जाय, तब अज्ञान कहाँ रहा ? अपनी वासना और अभिमानके अनसार राग आदि रससे रक्षित छोग हथेलीसे ताड़ित हुए गेंदके समान खूव इधर-उधर उछल-कदकर अन्तमें नरकोंके गर्तमें गिर जाते हैं। वहाँ दीर्घ-कालतक तरह-तरहकी वासनाओंके क्लेशोंसे मलीभाँति जर्जर हो कालान्तरमें पुनः स्थावर, कृमि-कीट आदि दूसरे-दसरे रूपोंमें प्रकट होते हैं। ( मानव-जन्म तो उनके लिये दर्लम ही बना रहता है।)

# भावना और वासनाके कारण संसार-दुःखकी प्राप्ति तथा विवेकसे उसकी शान्ति, सर्वत्र ब्रह्मसत्ताका प्रतिपादन एवं सङ्किके मोहका निवारण

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं — ब्रह्मन् ! संसारके थे सभी पदार्थ वनमें बिखरे हुए प्रस्तर-खण्डोंके समान एक-दूसरेसे कोई लगाव नहीं रखते । मावना ही इन्हें एक-दूसरेसे जोड़नेके लिये श्रृङ्खला है । अहो ! कितने आश्चर्यकी बात है कि वासनाके वशीभृत होकर विवश हुए ये समस्त प्राणी विभिन्न जन्मोंमें विचित्र प्रकारके सुख-दु:खोंको मोगते रहते हैं । अहो ! यह वासना बड़ी विषम है, जिसके वशमें होकर लोग असत् विवयोंसे ही अपने मनमें तृतिका अनुभव करते हैं, यद्यपि यह तृति उनका भ्रम ही है । जैसे रूपका अवलोकन दृष्टिका प्रसारमात्र है, उसी प्रकार

अहंकारयुक्त जगत् जीवात्माके अविवेक और प्रमादसे पूर्ण मानसिक संकल्पका विस्तारमात्र है । जैसे वायु अपनी चेष्टाका प्रसार करती है, उसी प्रकार विद्युद्ध जीवात्मा वास्तवमें युद्ध होनेपर भी किंचित् अविवेक-जनित प्रसरणमात्रसे अहंकारयुक्त असत् जगत्का विस्तार करता है । जैसे जड आकाश श्रून्यमात्र है, वायु स्पन्दनमात्र है और लहर आदि जलमात्र ही हैं, उसी प्रकार यह जगत् भी जीवात्माकी भावना या संकल्पमात्र ही हैं । 'ब्रह्म' शब्दसे जिस सत्ताका प्रतिपादन किया जाता है, वही सम्पूर्ण पदार्थोंका अपना वास्तविक रूप है । उसमें किसी तरहकी बाधा नहीं

है । इसलिये सब कुछ अविनाशी ब्रह्ममय ही है। प्रिय विप्रवर! आकाशके समान निर्मल आत्मामें मनको विलीन करके स्थित द्वए ज्ञानयोगीको नाम और रूपकी प्रतीति ही नहीं होती । खरूपस्थितिके लिये उसके द्वारा किया गया अभ्यास जबतक दृढ़ नहीं हो जाता, तभीतक उसे अपने मनमें खप्न-त्रिकारके समान नाम-रूपका भान होता है। मन जहाँ जो कुछ निर्माण या प्रसार करता है, वहाँ वह खयं ही उन-उन वस्तुओंका रूप धारण करके स्थित हो जाता है। अतः मनसे भिन्न किसी दश्य वस्तुकी सत्ता न होनेके कारण यह दश्य-प्रपञ्च वास्तवमें है ही नहीं । फिर कौन कहाँ किसकी सृष्टि करता है ? जब जीवात्मामें अहंताकी रेखा खिंच जाती है, तभी वह संसार-भ्रमरूप भाव-विकारसे युक्त हो जाता है और जब अहंताकी वह रेखा मिट जाती है, तब वह अपने खरूपमात्रमें स्थित हो सहज शान्तिसे सुशोभित होता है । परमात्मा मोक्षस्वरूप, मनसे रहित, मौनी, कर्ता, अकर्ता और शीतल है। वह ज्ञानखरूप एवं शान्त ही है। वह दश्य-प्रपञ्चसे शून्य होता हुआ ही सर्वत्र परिपूर्ण है। जैसे किसी यन्त्रद्वारा बनाये गये पुतलेका शरीर वासना और चेष्टासे शून्य होता है, उसी प्रकार ज्ञानखरूप आत्मा वास्तवमें वासनारहित एवं स्पन्दनशून्य है । वह व्यवहार-परायण प्रतीत होकर भी अपने यथार्थ खरूपमें ही स्थित रहता है।

जैसे झ्ळते हुए झ्लेमें सोये हुए बाळकके अङ्ग नहीं हिलते, झ्लेके हिलनेसे ही उन अङ्गोंका हिलना प्रतीत होता है, उसी प्रकार आत्मज्ञानी पुरुषमें खरूपानु-

संघानके सिवा दूसरी कोई चेष्टा नहीं होती; वे परेच्छासे ही चेष्टाशील दिखायी देते हैं, खत: नहीं । आशा, चेष्टा, एपणा और कामना आदिसे रहित तथा बहिर्मुख वृत्तिसे शून्य जो अखण्ड आत्मबोध है, वह शान्त, अनन्त आत्मखरूप ही है । अतः उसे शरीर आदिका अनुसंधान होना कैसे सम्भव है । समस्त कामनाओंसे रहित जीवनमुक्त ज्ञानी पुरुषको, जो द्रष्टा, दृश्य और दर्शनकी त्रिपटीसे रहित निराकार ब्रह्मतत्त्वका साक्षात्कार कर चुका है, शरीरका अनुसंधान कैसे हो सकता है। समस्त वस्तुओंकी अपेक्षा (इच्छा) ही स़दृढ़ बन्धन है और उनकी उपेक्षा ही मुक्ति है। जो उस मुक्तिमें विश्राम कर रहा है, उसे किस वस्तुकी इच्छा हो सकती है। तत्त्वज्ञानी विद्वान, केवल अपने यथार्थ खरूपमें ही स्थित रहता है। उसकी सारी इच्छाएँ और चेष्टाएँ शान्त हो जाती हैं तथा उसकी सब उत्कण्ठाएँ दूर हो जाती हैं। उसे अपने शरीरका भी भान नहीं होता ।

श्रीराम ! मेरे इस उपदेशको सुनकर मिक्कने वहीं अपने महान् मोहको भी उसी तरह पूर्णरूपसे त्याग दिया, जैसे साँप अपनी केंचुळको छोड़ देता है। प्रारब्धवश प्राप्त हुए कार्यको वासनाशृत्य होकर करते हुए मिक्किमीन सौ वर्षोके पश्चात् एक पर्वतपर समाधिमें स्थित हो गये। वे आजतक वहाँ प्रस्तरके समान निश्चळ होकर बैठे हैं। उनकी नेत्र आदि समस्त इन्द्रियाँ शान्त हो गयी हैं। कभी-कभी दूसरोंद्वारा जगाये जानेपर ज्ञानयोगी मिक्कि समाधिसे जग भी जाते हैं। (सर्ग २६)

आत्मा या ब्रह्मकी समता, सर्वरूपता तथा द्वैतग्रून्यताका प्रतिपादनः जीवात्माकी ब्रह्मभावनासे संसार-निवृत्तिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! सर्वत्र व्यापक है । उसमें अज्ञानवश ही अनेकताकी कल्पना हुई है । परमात्मा एक होता हुआ ही सभी रूपोंमें विराजमान ज्ञान हो जानेपर तो न वह एक है और न अनेक या सर्वरूप ही; फिर उसमें नानात्वकी कल्पना कैसे हो सकती है । आदि-अन्तसे रहित सारा आकाश चित्तत्त्व—सिचदानन्द परब्रह्म परमात्मासे परिपूर्ण है। फिर शरीरकी उत्पत्ति और विनाश होनेपर भी उस चेतन तत्त्वका खण्डन कैसे हो सकता है। अमावास्याके बाद जब प्रतिपदाको चन्द्रमाकी एक कला उदित होती है, तब समुद्र आनन्दके मारे उछलने लगता है और जब प्रलयकालकी प्रचण्ड वायु चलती है, तब वह सूख जाता है । परंतु आत्मतत्त्व कभी किसी अवस्थामें न तो क्षुच्च होता है और न क्षीण ही होता है। वह सदा समभावसे सौम्य बना रहता है। जैसे नावपर यात्रा करनेवाले पुरुषको स्थावर वृक्ष और पर्वत आदि चलते-से प्रतीत होते हैं तथा जैसे सीपीमें लोगोंको चाँदीका भ्रम होता है, उसी प्रकार चित्तको चिन्मय परमात्मामें देहादिरूप जगत्की प्रतीति होती है। यह शरीर आदि चित्तकी कल्पना है और शरीर आदिकी दृष्टिसे चित्तकी कल्पना हुई है। इसी प्रकार देह और चित्त दोनोंकी दृष्टिसे जीवभावकी कल्पना हुई है। वास्तवमें ये सब-के-सव परमपदस्वरूप परन्नस परमात्मामें बिना हर ही प्रतीत होते हैं अथवा ये सब-के-सब चिन्मय परम तत्त्वसे भिन्न नहीं हैं; ऐसी दशामें द्वैत कहाँ रहा ? परब्रह्म परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर यह सब कुछ एकमात्र शान्तस्वरूप ब्रह्म ही सिद्ध होता है । अतः ब्रह्मके सिवा जगत् आदि दसरा कोई पदार्थ नहीं है और न दूसरी कोई भ्रान्ति ही है। रघुनन्दन ! वासनायुक्त जीवात्माकी भावनासे जगत्-सम्पत्तिका प्रादुर्भाव होता है और वासनाग्रन्य जीवात्माकी ब्रह्मभावनासे संसारकी निवृत्ति होती है। जीवात्माका जो वांसनारहित विद्युद्ध स्पन्दन ( भावना ) है, उसे स्पन्दन माना ही नहीं गया है, जैसे समुद्रमें भँवर आदिके द्वारा भीतर घुसती हुई तरङ्ग स्पन्दनशील होनेपर भी स्पन्दनशून्य ही मानी जाती है। किंत्र जन्मकी कारणभूता जो जीवात्माकी दश्यभावना है, उसके भीतर जो वासनारस विद्यमान है, वही अङ्कर प्रकट करता है: अतः उसीको असङ्गरूप अग्निसे जलाकर भस्म कर देना चाहिये । मनुष्य कर्म करता हो या न करता हो: परंत ग्रुभाग्रभ कार्योमें वह जो मनसे डूव नहीं जाता. उसकी इस अनासक्तिको ही विद्वान, पुरुष असङ्ग मानते हैं अथवा वासनाको उखाड़ फेंकना ही असङ्ग कहा गया है। अहंभावका त्याग करना ही संसार-सागरसे पार होना है और उसीका नाम वासनाक्षय है । इसके लिये अपने पुरुषार्थके सिवा दूसरी कोई गति नहीं है। श्रीराम ! तुम तो आत्माराम और पूर्णकाम हो ही। सारी इच्छाओंसे रहित निक्शङ्क हो समस्त कार्य करते इए भी केवल अपने चिन्मय खरूपमें ही स्थित हो। भय तमसे सदा दूर ही रहता है । अतः अपनी

परमार्थ-तत्त्वका उपदेश और खरूपभूत परमात्मपदमें प्रतिष्ठित रहते हुए व्यवहार करते रहनेका आदेश देते हुए वसिष्ठजीका श्रीरामके प्रश्लोंका उत्तर देना तथा संसारी मनुष्योंको आत्मज्ञान एवं मोक्षके लिये प्रेरित करना

समान विशद और तत्त्वके ज्ञाता हो। एकमात्र

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! तुम आकाशके करण ब्रह्मखरूप एवं विशाल है । निष्पाप रघुनन्दन ! जो पुरुष अपनी इन्द्रियोंको अन्तर्मख करके सदा सिंबदानन्दयन परमातमपदमें तुम्हारी स्थिति है। तुम ब्रह्मानन्दमें निमम्न हो आत्माराम, ज्ञान्त एवं उदार-सर्वत्र सम, सौम्य और सम्पूर्णानन्दमय हो, तुम्हारा अन्तः- भावसे कार्य करता है, वह कर्तापनके दोषसे रहित

सहज शान्तिके द्वारा सबके मनोऽभिराम बने रहो ।

(सर्ग २७-२८)

होता है। जो समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रहित अपनी वुद्धिगुहा—हृद्धयाकारामें विराजमान परमालमपदमें स्वेच्छानुसार स्थित रहता है, वह अपने आत्मामें ही समण करनेवाळा परमेश्वररूप ही है। जो ळोग सदा अन्तर्मुख रहकर बाहरके कार्योंका सम्पादन करते रहते हुए भी उनके मनमें उसी तरह वासना नहीं उत्पन्न होती, जैसे जड पत्थरोंमें वह नहीं उत्पन्न होती। जगत् न तो द्वैतरूपमें है और न अद्वैतरूपमें ही।

श्रीरामजीने पूछा—मुनिश्रेष्ठ ! यदि ऐसी बात है तो अहंभावकी प्रतीतिरूप वसिष्ठ-नामक आप यहाँ कैसे स्थित हैं ! यह बताइये ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! श्रीरघुनाथजीके इस प्रकार प्रश्न करनेपर वक्ताओं में श्रेष्ठ वसिष्ठजी आधे मुहूर्ततक चुपचाप ही बैठे रह गये। उनकी यह चेष्ठा सुरपष्ट ज्ञात हो रही थी। उनके चुप हो जानेपर समामें जो बड़े-बड़े लोग बैठे हुए थे, वे संशयके समुद्रमें गोते लगाने लगे। तब श्रीरामचन्द्रजीने फिर पूछा— 'भगवन्! आप मेरी ही तरह चुपचाप क्यों बैठे हैं ! संसारमें कोई ऐसा प्रश्न नहीं है, जिसका उत्तर आप-जैसे श्रेष्ठ प्रस्प न दे सर्के।'

श्रीविसिष्ठजीने कहा—निष्पाप रघुनन्दन ! मुझमें कुछ कहनेकी शक्ति न होनेके कारण मेरे पास युक्तियोंका अभाव हो गया हो, ऐसी बात नहीं है। परंतु यह प्रश्न जिस कोटिका है, उसमें चुप हो जाना ही इसका उत्तर है। प्रश्नकर्ता दो प्रकारके होते हैं—एक तच्च और दूसरे अज्ञानी। अज्ञानी प्रश्नकर्ताको अज्ञानी वनकर ही उत्तर देना चाहिये और ज्ञानीको ज्ञानी बनकर । परम-सुन्दर श्रीराम! तच्चल पुरुषको उसके प्रश्नका कल्ब्झ्युक्त उत्तर नहीं देना चाहिये। परंतु कोई भी ऐसी वाणी नहीं है, जो निष्कल्ब्र्झ हो और तुम केवल ज्ञानी ही नहीं,

परम ज्ञानी हो । अत: तुम्हारे प्रश्नका मीन ही उत्तर है। जो परमपद है, वह तत्त्वज्ञानके पूर्व इस रूपमें उपस्थित किया जाता है जिससे उसके विषयमें उपदेश-वाणीकी प्रवृत्ति हो सके। अतः अज्ञानसे ही उसको ससंकल्प वाणीका विषय बताया गया है एवं उसका कल्पित खरूप ही उपदेशका विषय होता है। किंत्र तत्त्वज्ञानके पश्चात् जो उसका यथार्थ खरूप प्रकट होता है, उसे मौन अर्थात् वाणीका अविषय ही कहा गया है। इसीळिये तम-जैसे तत्त्वज्ञशिरोमणिको मौनके रूपमें ही सुन्दर उत्तर दिया गया है। प्रिय रघुनन्दन ! वक्ता पुरुष खयं जैसा होता है, उसके अनुरूप ही वह उपदेश करता है । मैं ज्ञेय ब्रह्मरूप ही हूँ । अतः उस परमपदमें प्रतिष्ठित हूँ, जहाँ वाणीकी पहुँच नहीं है। जो वाणीसे अतीत पदमें प्रतिष्ठित है, वह वाणीरूप मलको कैसे ग्रहण कर सकता है । मैं मौन रहकर उस तत्त्वका प्रतिपादन कर रहा हूँ, जो अनिर्वचनीय है--जिसका वाणीद्वारा ठीक-ठीक वर्णन हो ही नहीं सकता, क्योंकि वाणी संकल्परूप कलङ्कसे यक्त होती है।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! वाणीमें जो-जो दोष आते हैं, उनका आदर न करके विधिरूपसे और निषेधरूपसे यह बताइये कि वास्तवमें आप कौन हैं !

श्रीविसिष्ठजीने कहा—तत्त्ववेत्ताओं में श्रेष्ठ रघुनन्दन ! यदि तुम मुझसे मेरे खरूपका परिचय सुनना चाहते हो तो इस विषयको ययावत् सुनो । 'तुम कौन हो,' 'में कौन हूँ' और 'यह जगत् क्या है' इसका विवेचन किया जा रहा है। तात! यह जो निर्विकार अनन्त चिन्मय परमात्मा है, वही में हूँ। इसमें बाहा और आभ्यन्तर विषयोंका सर्वथा अभाव है तथा यह समस्त कल्पनाओंसे परे है। मैं निर्मळ अनन्त चेतन हूँ, तुम अनन्त चेतन हो, सारा जगत् अनन्त चेतन है और सब कुछ अनन्त चेतनमात्र ही है। विद्युद्ध ज्ञानस्वरूप परमात्मामें में विद्युद्ध

ज्ञानखरूप परमात्मा ही हूँ । मुझमें भेदज्ञानकी दृष्टि है ही नहीं । अतः मैं किसी भी वस्तको अपनेसे भिन्न कहना नहीं जानता । जीवित रहकर व्यवहारपरायण होता हुआ भी जो परम शान्त है, उस ज्ञानी पुरुषकी जो मुर्देके समान स्थिति है, उसीको परमपद कहते हैं। जो बाहर-भीतरके साधनोंसे रहित, शान्त, अनन्त, साधनरूप और सम है, जिसे न सुख कहा जा सकता है न द:ख, जो 'अहं' भी नहीं है तथा 'यत्र नान्यत् पर्यितः इत्यादि श्रुतिके द्वारा जिसके खरूपका निर्देश कराया गया है, वह कल्याणखरूप तत्त्व ही परम पद है । उसे मैं अपनेसे भिन्न नहीं समझता । वस्तुतः उसे दूसरा कोई नहीं जानता । लोकैषणासे विरक्त ज्ञानी पुरुषके द्वारा आत्मामें ज्ञातापनकी भाँति उसका खयं ही अनुभव किया जाता है । उस परम पद-में न अहंता (मैं-पन) है न व्यत्ता (तू-पना), न अहंताका अभाव है और न अन्यता ही। वह केवल निर्वाणस्ररूप विद्युद्ध कल्याणमय कैवल्य ही है। इस चेतन जीवात्माका चेत्य विषयोंकी ओर उन्मख होना ही चित्तरूपता है, यही इसका संसार है और यही महान् कष्ट देनेवाला बन्धन है । चेतन जीवात्माका चेत्य विषयोंकी ओर उन्मुख न होना ही अचेत्यरूपता है। इसीको मोक्ष समझो। यही शान्त एवं अविनाशी परमपद है । जो दिशा और देश-काल आदिकी सीमासे बँघा हुआ नहीं है, वह शान्तख़रूप शान्तात्मा प्रमात्मा ही सर्वत्र विराजमान है, उसमें चेत्य (दृश्य ) की सम्भावना ही नहीं है । फिर कौन, किसका और किस प्रकार चिन्तन करता है ? ये जो मन-बुद्धि आदि हैं, ये सब अन्तर्भुख दशामें चैतन्यरूप ही हैं। मन-बुद्धि आदि शब्दोंके अर्थरूपसे भावित होनेपर वे ही जडरूप मानी गयी हैं। समस्त दश्योंका बाध हो जानेपर जो विश्रद्ध चैतन्यखरूप परमात्मा अवशिष्ट रह जाता है. उसमें और सून्य आकाशमें क्या अन्तर है-इसे साधारण लोग नहीं

जानते—विद्यान् झानी पुरुष ही जानते हैं। उनका कहना है, कि वह परमात्मा चिन्मय और निरितशयानन्दस्वरूप है, इसिलिये वाणीका विषय नहीं होता। जैसे अन्यकारमें देखनेका प्रयत्न करनेसे नेत्रोंमें कुछ सदसद्वृप आभास दीखता है, उसी प्रकार ब्रह्ममें जो आभास परिलक्षित होता है, वही यह जगत् है। 'मैं अज्ञानी हूँ' इस रूप-में जो जीवोंको अपने अज्ञानका बोध होता है, उससे धुरिक्षत अज्ञानरूपी वायुका सहारा पाकर उनकी अविद्याप्ति प्रज्यलित होती रहती है। फिर जब उन्हें 'मैं ब्रह्म हूँ' यह यथार्थ बोध होता है, तब वही वायु उस अविद्याप्तिको दुर्बल पाकर बुझा देती है।

अनावृत खप्रकाश निरतिशयानन्दरूपसे स्थित हुए तत्त्वज्ञानी पुरुषोंकी संसारके भानसे रहित तथा दु:खरूप क्षोमसे शून्य जो स्थिति है, उसीको मोक्ष कहते हैं और वही अविनाशी पद है। परमात्मज्ञानके साथ सांसारिक पदार्थोंके ज्ञानसे यक्त हो मनुष्य मुनि बन जाता है। परंत्र जो परमात्माके अज्ञानके साथ-साथ सांसारिक पदार्थी-के ज्ञानसे शून्य होता है, वह पशु एवं वृक्ष बन जाता है । जैसे सुप्रतावस्थामें खप्नका लय हो जाता है, उसी प्रकार ज्ञानखरूप परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर उस तत्त्वज्ञके समाहित अन्त:करणके भीतर सारे दश्य-प्रपञ्चका ळय हो जाता है । फिर तो केवल अपना परमात्मखरूप ही लक्षित होता है । जैसे आकाशमें नीलिमाकी प्रतीति भ्रममात्र ही है, उसी प्रकार कल्याणखरूप परमात्मामें पृथ्वी आदि पाञ्चभौतिक जगत्की प्रतीति भ्रमके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं है। जैसे आकाश नील आदि वर्णींसे रहित निर्मल है, उसी प्रकार शिवखरूप परमात्मा भी दृश्य-प्रपञ्चसे रहित एवं निर्मल है। जिस परुषकी बुद्धिमें यह निश्चय हो गया है कि यह सारा दश्य-प्रपञ्च असत् ( मिथ्या ) ही है, वह समस्त विशुद्ध वासनाओं-से युक्त होनेपर भी उन वासनाओंसे रहित ही है। सर्वव्यापी शुद्ध-बुद्ध परमात्मामें कर्तृत्व और भोक्तत्वका होना असम्भव है; इसिलेये यहाँ न दुःख है न सुख, न पुण्य है न पाप और न किसीका कुछ नष्ट ही हुआ है। जिस अहंकारमें यह ममताबुद्धि होती है, वह भी दो चन्द्रमा और खनके नगरकी माँति असत् (मिथ्या) ही है; इसिलेये सब कुछ निराकार एवं निराधार है। समस्त हैतसे रहित तस्वज्ञ पुरुष व्यवहारपरायण हो अथवा काष्ठ्र या पाषाणके समान निश्चल होकर चुपचाप बैठा रहे, सभी अवस्थाओंमें वह ब्रह्मखरूपताको ही प्राप्त है। रघुनन्दन ! जो ब्रह्मज्ञानी पुरुषोंद्वारा पूर्णरूपसे सेवित है, जिसे दूसरा कोई छीन नहीं सकता तथा जो ज्ञानखरूप, निर्मल, शिव, अजन्मा, अविनाशी, नित्य-सिद्ध, सम, परमार्थ सत्य तथा शान्त ब्रह्मपद है, वही तुम हो। तुम उस परमपदमें नित्य प्रतिष्ठित हो।

अहंमानना ही सबसे बड़ी अविधा है, जो मोक्षकी प्राप्तिमें रुकावट डालनेवाली होती है। मृद्ध मनुष्य उस अविधाने हारा ही जो मोक्षका अन्वेषण करते हैं, वह उनकी पागलोंकी-सी चेष्टा है। अज्ञानसे उत्पन्न होनेवाली अहंता ही अज्ञानकी सत्ताका पूर्ण परिचय देनेवाली है; क्योंकि जो तत्त्वज्ञानी शान्त पुरुष है, उसमें ममता या अहंता नहीं रहती। अहंताका मलीमाँति त्याग करके आकाशकी माँति निर्मल तथा मुक्त हुआ ज्ञानी पुरुष सदाके लिये निश्चिन्त हो जाता है; उसका शरीर रहे या न रहे, उसकी उपर्युक्त स्थितमें कोई अन्तर नहीं आता। जो तत्त्ववेता पुरुष स्थितमें कोई अन्तर नहीं आता। जो तत्त्ववेता पुरुष

भीतरकी मानसिक तरङ्गेंसे कभी क्षुच्च नहीं होता, बाहरसे भी अस्तंगत सूर्यकी भाँति शान्त रहता है और जिसे सदा प्रसन्तता बनी रहती है, वह मुक्त कहलाता है। इष्ट और अनिष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति होनेपर भी वह सदा शान्त बना रहता है-हर्ष और शोकके वशीभूत नहीं होता । व्यवहारमें संलग्न रहनेपर भी द्वैतभावका अनुभव नहीं करता तथा भीतरसे पूर्ण परमानन्दमें निमग्न रहता है। जैसे समुद्रमें जलरूप आधारकी सत्ता ही नावों या जहाजोंको क्रय-विक्रयकी वस्तुओंका दु:खद भार वहन करनेके लिये अवसर देती है, उसी प्रकार जीव और जगत्की जड सत्ता ही तृष्णाके पाशमें बँघे हुए मनुष्योंको इस जगत्में केवल दु:खका भार वहन करनेके लिये प्रेरित करती है। जो-जो वस्तु संकल्पसे प्राप्त होती है, वह संकल्पसे ही नष्ट भी हो जाती है। इसलिये जहाँ इस संकल्पकी सम्भावना ही नहीं है, वहीं सत्य एवं अविनाशी पद है। विचार करनेसे जिन पुरुषोंके सम्पूर्ण विशेष ( भेदभाव ) शान्त हो चुके हैं, उनके लिये केवल अहंताका नाश करनेवाली मुक्तिका उदय होता है। उनका कुछ बिगड़ता नहीं। अज्ञानी पुरुषो ! मोक्षकी प्राप्तिके लिये भोगोंके त्याग, विवेक-विचार तथा मन और इन्द्रियोंके निग्रहरूप पुरुषार्थ-इन तीनके सिवा चौथी किसी वस्तका उपयोग नहीं है। अतः अनात्मवस्तुका त्याग करके तमलोग शीव्र अपने आत्माकी ही शरणमें आ जाओ । (सर्ग २९-३०)

# निर्वाणकी स्थितिका तथा 'मोक्ष स्वाधीन है' इस विषयका सयुक्तिक वर्णन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रधुकुलभूषण राम ! ब्रह्मके अतिरिक्त न नाश है न अस्तित्व, न अनर्थ है न जन्म-मृत्यु, न आकाश है न शून्यता और न नानाल ही है । अर्थात् सब कुछ ब्रह्म ही है, उससे मिन्न कुछ मी नहीं । जैसे मिथ्या अवभासित होनेवाले संकल्पनगरका नाश किसी प्रकार सम्भव नहीं—क्योंकि वह तो मिथ्या है ही, फिर उसका विनाश कैसा, उसी तरह जगत् और अहंकार आदि भी असत् हैं, अतः उनके लिये 'नाश' शब्दका प्रयोग नहीं होता; क्योंकि असत् वस्तु खयं ही विद्यमान नहीं रहती । खप्तपुरुषकी भाँति जिन

अज्ञानियोंकी दृष्टिमें यह संसार विद्यमान है, वे पुरुष तथा वह सृष्टि-सब-के-सब मगतणाकी जलतरङ्गके समान मिथ्या ही हैं। यही कारण है कि जो लोग असत्पदार्थोंको ही सत्-सा मानते हैं, उनकी उस मान्यताको हमलोग वन्ध्यापत्रकी वाणीकी तरह निर्णयासक नहीं समझते । इसीलिये जलसे परिपूर्ण महासागरकी तरह तत्त्वज्ञानियोंकी पूर्णता कोई अपूर्व ही होती है-ने सदा चिदानन्दसे परिपर्ण रहते हैं: क्योंकि वे द्रष्टा और दश्यांशके फैरमें नहीं पड़ते । वे व्यवहारयक्त हों अथवा व्यवहारग्रन्य-किसी भी अवस्थामें पर्वतकी भाँति निश्चल और वाराश्रन्य स्थानमें रखे हुए समप्रकाशयक्त दीपककी तरह एकरस रहते हुए सदा अपने खरूपमें ही स्थित रहते हैं ।

श्रीराम ! अज्ञानी पुरुष तो इस जगतुमें वासनारूप ही है और वह वासना तत्त्वदृष्टिसे विचार करनेपर ठहरती नहीं; परंत कोई भी उस वासनाके असली खरूपपर विचार नहीं करता, इसी कारण यह संसार उपस्थित हुआ है। वास्तवमें तो जिस पुरुषको इस संसारका भ्रम है. वह असत् ही है और असत् पदार्थ तत्त्वदृष्टिसे देखनेपर मृगत्रणाके जलकी भाँति लक्षित होता नहीं: फिर किसीके लिये भी कौन-सा संसार कहाँसे आ गया। 'यह सारा दस्य जगत् सद्ब्रह्म ही हैं ऐसा स्पष्ट ज्ञान हो जानेपर कल्याणमय ब्रह्मरूपका उदय होता है। जिसे परम पदमें विश्राम प्राप्त हो चुका है, ऐसे समदर्शी—तत्त्वज्ञानीके आचरणमें शान्तरूपता अथवा राग-द्वेषशून्य व्यवहार दोनों परिलक्षित होते हैं। अथवा जो निर्वाणरूप सप्तम भिकामें पहुँच चुका है, उस ज्ञानीकी शान्तरूपता ही अवशेष रह जाती है; क्योंकि वह तो वासनारहित मुनि हो जाता है, फिर वह व्यवहार कैसे कर सकता है। परंतु जबतक उस ज्ञानीका निर्वाण ( सप्तम भूमिकाकी प्राप्ति ) सुदृढ़ नहीं हो जाता, तबतक वह राग-द्वेष और भय

आदिसे रहित हो व्यवहार करता है । तथा सप्तम भुमिकामें सुदृढ़ रूपसे स्थित हुए ज्ञानीका मन शान्त हो जाता है। उसके राग-द्वेष, भय, क्रोध आदि विकार सर्वथा नष्ट हो जाते हैं तथा वह मुनि होकर शिला न होते हर भी शिलाकी तरह सदा निश्चलरूपसे स्थित रहता है।

राधव ! आत्मा ही बाह्यताकी भावना करनेसे बाह्य और आत्मत्वकी भावना करनेसे आत्मरूप होता है, इसलिये परब्रह्म-तत्त्वमें तत-तत भावना ही उसके बाह्य और आन्तर होनेमें कारण है। अन्त:करणमें जो जाग्रत्-खप्तादिकी विभान्ति है, वही बाह्यता कही जाती है। वस्तृतः तो जैसे दधको दो पात्रोंमें रख देनेसे उस द्धमें कोई मेद नहीं होता, उसी तरह खप्त और जाप्रत्में थोड़ा-सा भी अन्तर नहीं है । उनमें जो जाप्रत्में स्थिरता और स्वप्नमें अस्थिरताकी प्रतीति होती है, वह तो केवल भान्तिमात्र है। उसी तरह जायतमें आधारता और खप्तमें आधेयता-की प्रतीति भी जल और उसकी तरझकी भाँति मेदश्रन्य ही है। जैसे आत्माके अन्यवज्ञानसे खप्तकालके पदार्थीमें भी अन्यताकी प्रतीति होती है और आत्मैक्यका ज्ञान हो जानेपर उस आत्मासे भिन्न कुछ नहीं दीखता, उसी तरह जाग्रत्-कालमें जबतक शुद्ध आत्मतत्त्वका ज्ञान नहीं हो जाता. तभीतक पदार्थींमें अन्यरूपता प्रतीत होती है। आत्मतत्त्वका बोध हो जानेपर तो सभी एकरूप-से ही दीखते हैं । परमात्माका जो कल्पनाओंसे रहित तथा शान्त रूप है, उसकी जिस-जिस रूपमें भावना की जाती है, वह उसी रूपमें परिणत हो जाता है। शान्त हो जानेपर स्वप्नादिके ज्ञानके भलीभाँति परमात्माका जो शुद्ध रूप अवशिष्ट रहता है, उसे 'वह है' न तो ऐसा ही कह सकते हैं और न 'वह नहीं है' ऐसा ही कह सकते हैं; अतः वह वाणीका विषय नहीं है।

वतम राम ! चितिका जो बाह्य पदार्थोंकी ओर प्रसरण है, वह तो ( अज्ञानयुक्त ) अनुभवसे ही सिद्ध है । जब विद्यासे उस अनुभवका बाध हो जाता है, तब प्रस्वको असत् पदार्थका अनुभव नहीं होता । उस समय उसके अनुभवमें . यह बात आती है कि जैसे बालक असत्य प्रेतका अनुभव करता है, वैसे ही मैं भी व्यर्थ ही अवतक असत् पदार्थका अनुभव करता रहा । जब अपने अंदर 'यह मैं हुँ, ऐसा अनुभव होने लगता है, तब वह अहंभाव भी दु:ख (बन्धन ) का ही कारण होता है और जब अहंकारका अनुभव नहीं होता, तब वह मुक्तिका कारण बन जाता है; अत: बन्धन और मुक्ति तो अपने ही अधीन हैं। श्रीराम ! जिस पुरुषकी वासना सदद हो गयी है, वह जैसे संकल्पद्रारा रचित रूपालोक और मानसिक व्याधियोंका अनुभव करता है, उसी तरह असत् दु:खका भी खप्रद्रष्टाकी तरह आश्रय प्रहण करता है: परंत जिसकी वासनाएँ क्षीण हो गयी हैं, उसे जैसे संकल्प-श्रन्य रूपालोक और मानसिक व्याधियोंका अनुभव नहीं होता, वैसे ही वह प्रारब्धानुसार प्राप्त हुए दु:खका भी सोये हुए पुरुषकी भाँति उपभोग नहीं करता । इस-लिये जैसे देश, काल और क्रियांके सम्पर्कसे पदार्थीमें उत्पन्न हुई भावना पदार्थरूपताको प्राप्त होती है, वैसे ही वासना ही अत्यन्त सूक्ष्म होकर मुक्तिमें कारण होती है। जैसे आकाशमें उत्पन्न होनेवाले मेघ और कुहरा आदि अत्यन्त सूक्ष्म हो जानेसे उसी आकाशके रूपमें परिणत हो जाते हैं, वैसे ही वासना अत्यन्त सूक्ष्म होकर मुक्तिके खरूपमें परिणत हो जाती है।

आत्मामें जो यह जगत् आदि मासित होता है, वह 'मैं कौन हूँ ?' और 'यह कैसे उत्पन्न हुआ ?' इस प्रकारके विचारसे ही शान्त हो जाता है । 'जब अहंताकी सत्ताका अभाव ही मोक्ष है, तब इतनेको ही छेकर मृद्धताका आश्रय क्यों ग्रहण किया जाय ?' ऐसा ब्रान सत्सङ्ग और विचारसे शीन्न ही प्राप्त हो जाता है । जैसे प्रकाशसे अन्यकारका और दिनसे रात्रिका विनाश हो जाता है, वैसे ही तत्त्वज्ञानीके सङ्गसे अहंता-रूपी बन्धन नष्ट हो जाता है ।

रघुनन्दन ! जैसे आकाशमें चाहे जितने घने बादल छा जायँ और महासागरमें तरङ्गें उठने छों, किंतु उनसे आकाश तथा महासागरमें किसी प्रकारकी हानि अथवा वृद्धि नहीं होती, उसी प्रकार सम्पूर्ण संकल्पोंसे रहित ज्ञानीको इष्ट-अनिष्ठकी प्राप्तिमें कुछ भी छाम-हानिका अनुभव नहीं होता । समस्त विकारोंसे शून्य एवं पर्स्पूर्ण खरूप शान्त ब्रह्मका विचार कर लेनेपर—परमास्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर यह सारा जगत्-प्रपश्च मुगतृष्णाके जलकी माँति असत् सिद्ध हो जाता है । उस समय अहताका भी विनाश हो जाता है; तब भछा, उस ज्ञानीको संसारके मनन आदिका भ्रम कहाँ, कैसे और किंस कारणसे हो सकता है ।

#### जीवकी बहिर्मुखताके निवारणसे भ्रान्तिकल्पनाके निवर्तक उपाय तथा परलोककी चिकित्साका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—बस्स राम ! यदि सत्पुरुषोंके समागमसे विकासको प्राप्त हुई अपनी बुद्धिरूप पुरुषार्थके द्वारा पुरुषको तत्त्वज्ञानको प्राप्ति नहीं हुई तो फिर उसके अतिरिक्त उसकी प्राप्तिका दूसरा कोई उपाय नहीं है। एकमात्र अहंताको छोड़कर दूसरी कोई अविधा है ही

नहीं । उसकी भावना न करनेसे जब उस अहंताका हामन हो जाता है, तब दूसरा कोई मोक्ष पाना शेष नहीं रह जाता अर्थात् अहंताका नाश ही मोक्ष है । प्रथरके सदश निश्चळ वृत्तिवाले जिस पुरुषके लिये यह सारा जगत् असत् होता हुआ भी सत्की तरह शान्त हो गया है, उस महात्माको नगस्कार है। जिसका चित्त परम्रह्ममें पूर्णतया लीन हो गया है, उसे पत्यरके सददा बाहरका ज्ञान नहीं होता और मीतर चितिरूपताकी भावनासे उसकी एंकल्प-शूत्य-सी अवस्था हो जाती है, जिससे उसके जिये यह सारा द्रय-प्रपन्न शान्त हो जाता है।

श्रीराम ! प्राणियोंके छित्रे दो व्याधियाँ वड़ी भयंकर हैं—एक तो यह लोक और दूसरा परलोक। क्योंकि इन्हीं दोनोंसे पीड़ित होकर सभी प्राणी भीपण दु:ख मोगते हैं। इनमें जो अज्ञानी जीव हैं, वे इस लोकमें व्याधिप्रस्त होनेपर उसके निवारणके लिये भोग-रूपी कृत्सित औषघों इ.स. जीवनपर्यन्त यथाराकि प्रयत्न करते हैं; परंतु परभेकडपी व्याधिके छियं वे कुछ भी चिकित्सा नहीं करते। तथा जो उत्तव पुरुष हैं, वे परलोकरूपी महाज्याविकी चिकित्साके लिये सत्मङ्ग और असत-तल्य शमः आता विचाररूप उपार्योद्धारा प्रयत्न करते हैं। जो लोग परलोकरूपी व्याविकी चिकित्साके लिंगे सदा सावधान रहते हैं, वे मोक्षमार्गकी उन्कट इच्छा उत्पन्न होनेपर अपनी शय-शक्तिद्वारा विजयी होते हैं । जो पुरुष इस लोकमं ही नरकरूपी व्याधिकी चिकित्सा नहीं कर लेता, वह रोगग्रस्त होकर 'ओषधरहित स्थान ( नरक ) में जाकर फिर वया करेगा । इसिंछ्ये अज्ञानियो ! तुपछोग इहलोककी चिकित्सामें ही अपने जीवनको यत गँवा दो । इसीके साथ-साथ शासक्रान-रूपी औपयोंद्वारा परलोककी भी चिकित्सा कर हो । धरे ! यह आय तो वायुक्ते वेगसे हिलते हुए पर्तके ऊपर पड़े हुए छोटे-से जल-कणके समान क्षणभङ्कर है, अतः पूर्ण प्रयत्नपूर्वक शीघ्र ही परलोकरूपी महाव्याधिकी चिकित्सामें अट जाओ; क्योंकि शीव्र ही यत्नपूर्वक परलेकरूपी महा-व्याधिकी चिकित्सा कर लेनेपर इस लोककी व्याधि तत्काल ही अपने-आप नष्ट हो जाती है।

राघव ! जितने जन्तु हैं, वे सभी संविन्नात्र ( आत्माके ही खरूप ) हैं और उस संवित्के संकत्यका जो विस्तार है, वही जगत् है। ऐसा यह सारा जगत् एक छोटे-से परमाणुके भीतर सैकड़ों पर्वतोंके विस्तारसहित विद्यमन है । आलचितिका जो प्रसरण है, वह वाद्य तथा आन्तर विषय है। उन विषयोंका विस्तार चेतन-आकारामें ही अनुभव होता है, इसिलये जगत्का भ्रम कभी सत्य नहीं हो सकता । यदि मनुष्य अपने प्रस्वार्यके चपत्कार-से भोगरूरी कीचड़के समुद्रभें फँसे हुए अपने आत्माका उद्धार नहीं कर लेता तो फिर उसके उद्धारका दूसरा कोई उपाय नहीं है । जो भनुष्य अपने आत्माओं कावूमें नहीं कर सका है। अतएव विषयमोग खपी दलदलमें फँसा है। वही मूढ़ सम्पूर्ण आपत्तियोंका पात्र हैं। जैसे बाल्यावस्था जीवनकी प्रथम सीढ़ी मानी जाती है, वैसे ही भौगोंका सर्वथा त्याग, जो रागोंसे शान्ति प्रदान करनेवाळा है, बोक्षका प्रथम सोपान है; परंतु जो अज्ञानी हैं, उनकी जीवन-रूपी नदियाँ करुण-क्रन्दनोंसे युक्त होनेके कारण अत्यन्त भयावनी होती हैं । उनमें बाह्यवृत्तियोंसे उत्पन्न अनेक प्रकारके विशोमन्दर्पा कल्लोल साथ-साथ बहनेवाळी सँवरियाँ हैं । जैसे अज्ञानसे दो चन्द्रमा, वाल-वेताल, ग्रमत्रणाका जल और स्त्रम-मंसार---ये सभी प्रकट होते हैं, वैसे ही अज्ञानियोंके िये जीवकी वहिर्भुखताक कारण अनेक प्रकारके सर्ग उत्पन्न होते रहते हैं। संत्रितकी बहिर्मखताके अपसे आकाश-मण्डलमें (गन्धर्व-नगर आदि ) बहुत-से जगत् सत्-से अनुभृत होने लगते हैं; परंतु विचार करनेपर वे सत्य नहीं ठहरते । संत्रित्का निर्वाण--वहिर्भुखताका न होना जगत्का अमाव है और संवितका उन्नीकन जगत है। वास्तवमें तो न कुछ अंदर है न बाहर, जो कुछ है वह सर्वात्मक ब्रह्म ही है।

चिद्रूप, अजन्मा, अव्यक्त, एक, अविनाशी, ईश्वर, खल और भावत्वसे रहित ब्रह्म ही सर्वत्र व्याप्त है । वह अकाशसे भी अत्यन्त शान्त है । जैसे आस्मामें खन्मका अनुभव श्रान्ति है, वैसे ही ब्रह्मरूपी ससुद्रमें अविद्या-जित्त संसाररूपी तरकों भी श्रान्तिरूप ही हैं । वास्तवमें तो परमात्मामें न खप्त है, न सृष्टि ही है । ब्रह्म एक ही है, उसमें न तो कोई आभास है, न चित्वरूप कोई दूसरा धर्म है और न जडता है । वह न सत् है, न असत् है; बिल्क वह सत्-असत्से किल्क्षण सम, अविनाशी और दैतभावसे रहित है । धूरों के स्थितिके अनुसार आचरण करनेवाले जिस सत्युरुषको यथार्थ आत्मज्ञान उत्पन्न हो गया है, उसे मुनियोंमें श्रेष्ट कहा जाता है । जैसे संकल्प-जिनत नगरकी सृष्टि पुनः उसका संकल्प न करनेसे नष्ट हो

जाती है, बँसे ही विषयानुभवसे उत्पन्न अहंकाररूप जगत् पुनः अनुभव न करनेसे चिद्रब्रह्ममें छीन हो जाता है । वास्तवमें तो यहाँ किसी भी पदार्थका कोई खभाव है ही नहीं । ये जितनी अनुभूतियाँ हैं, वे सभी महाचितिरूप जल्की द्रवस्ररूपा हैं । ये ही अनुभूतियाँ महाचेतनरूपी वायुके स्पन्दन हैं तथा इन्होंको ब्रह्मरूपी आकाशकी शूर्यता भी जानना चाहिये । जैसे वायु और उसका स्पन्दन—दोनों अभिन्न हैं, वैसे ही ब्रह्म और उसकी सृष्टिमें भी कोई भेद नहीं है । परंतु अपने खरूपकी भ्रान्ति हो जानेपर उनमें विभिन्नता प्रतीत होती है, यद्यपि वह खप्तमें देखी गयी अपनी मृत्युके समान असत्य है । जन्नतक ब्रह्मविचार स्पष्ट नहीं हो जाता, तभीतक यह भ्रान्ति रहती है; परंतु विचार स्पष्ट होते ही वह भ्रान्ति ब्रह्मरूपताको प्राप्त हो जाती है । ( सर्ग ३३)

# जगतके स्वरूपका विवेचन और ब्रह्मके खरूपका सविस्तर वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रधुकुळभूषण राम ! तुम ऐसा समझो कि धुखके प्राप्त होनेपर दु:खका और दु:खके प्राप्त होनेपर सुखका नाश हो जाता है; अतः ये दोनों ही नाशवान् हैं और जिसका नाश नहीं होता, वह अविनाशी आत्मा है। बस, अब इस विषयमें विशेष शास्त्रीपदेश करना व्यर्थ है । जिसके मनमें इच्छाओंकी परम्परा वनी हुई है, उसे सुख-दु:खादि अवस्य ही प्राप्त होते रहते हैं । इसलिये यदि उन सुखादि रोगोंकी भलीभाँति चिकित्सा करना अभिप्रेत है तो पहले इच्छाका ही परित्याग करना चाहिये। परमपदरूप परमात्मामें अहंकार और इस जगतुकी भ्रान्ति है ही नहीं। वह तो शान्त, निरालम्ब, सर्वात्मक, अविनाशी मोक्षरूप है। वास्तवमें तो न अहं है, न जगत् है; क्योंकि जो शान्त और अद्वितीय है, वह तो सर्वात्नकरूप है । ऐसी दशामें उसमें क र्रिव और भोक्तृत्व कैसे और कहाँसे सम्भव

हो सकते हैं। ज्ञान भी आत्मखरूप ही है, अतः जो कुछ दीखता है, वह सब तद्रूप ही है। इसलिये अहंकारसहित सारा जगत परमात्मासे अभिन्न है। एक आत्मा ही जब अज्ञानके कारण अनेकरूपताको प्राप्त हुआ-सा दीखता है, तब वहीं संसार कहलाता है और वह संसार खयं असत् है, इसी कारण तत्त्वदृष्टिसे विचार करनेपर उसकी सत्ता उपलब्ध नहीं होती । जैसे प्रवहणशील होनेके कारण सागर तरङ्गोंके रूपमें प्रतीत होता है, उसी तरह चिद्रुप होनेके कारण यह ब्रह्म ही अपनी मत्तासे निर्मल जगत्के रूपमें विकसित हुआ-सा जान पडता है । जैसे मेघाच्छादित आकाशमें वृक्ष, हाथी, घोड़े और मृग आदिका आकार परिलक्षित होता है, वैसे ही अवयव एवं आकाररहित प्रंब्रह्ममें सृष्टि और अहंकारका रूप दीख पड़ता है। यह सारा जगत् परब्रह्ममें उसका अवयव-सा प्रतीत होता है। रामभद्र ! उसकी उपमा यों समझो-जैसे वटवृक्ष और

उसके बीजमें कार्य-कारणभाव है, वैसी ही कार्य-कारणता जगत् और ब्रह्ममें है । वस्तुतः तो न तुमलोग हो, न हमलोग हैं, न ये जगत् हैं और न आकाश आदि ही हैं; बिल्का सर्वोपद्रवश्-य अपरोक्ष ब्रह्म ही सर्वत्र अशोपरूपसे वर्तमान है ।

रखुकुलिल्क ! जैसे वायु और स्पन्दनमें भेद-प्रतीति होती है, वैसे ही अद्वितीय ब्रह्म और जीवात्मामें भी अज्ञानसे भेद प्रतीत होता है; अतः इस विषयमें ऐसा समझना चाहिये कि चित् और अचित्का भेददर्शन ही संसार है तथा अद्वितीय ब्रह्म और जीवात्माकी एकता ही मोक्ष है । इस प्रकार यह सारा जगत निर्विकार परब्रह्ममय है, अतः इसे भी निर्विकार, आदि-अन्तरहित और निरामय ही समझो । संकल्पजनित नगरके समान द्वैताद्वैत-विकाररूप यह जगत् जीवके अपने ही संकल्पसे उत्पन्न होता है और अपने ही संकल्पसे नष्ट भी हो जाता है । वस्तुतः इस जगत्-रूप ब्रह्ममें बुळ भी उत्पन्न नहीं होता—ठीक वैसे ही, जैसे जल्की तरङ्गका उठना वास्तवमें उत्पन्न होना नहों है और उसका नष्ट होना वास्तवमें नाश नहीं है; क्योंकि दोनों अवस्थाओंमें वह एकमात्र जल ही है ।

रधुनन्दन ! क्षणमात्रमें ही एक देशसे दूसरे अरुम्त दूर देशमें प्राप्त हुए संवित् ( ज्ञान ) का उन दोनों देशोंके मध्यमें जो निर्मल रूप होता है, वही परम्रह्म परमात्माक्षा सर्वोत्कृष्ट रूप है । जीवन्मुक्तोंकी स्थिति तथा आचारके अनुसार व्यवहार करते हुए उस निरामास, सत्य तथा वासना और इच्छासे रहित चित्स्वस्त्रपसे सुमेरु-गिरिकी तरह कभी चलायमान न होना ही विद्या है तथा भलीमाँति विवेक-विचारपूर्वक अन्वेषण करनेपर जिसकी उपलब्धि नहीं होती, वही अविद्या है । अविद्याका अभाव हो जानेपर क्या कहीं चिति और चेत्यका भेद सम्भव हो सकता है ? अर्थात् नहीं । और भेदका अभाव हो जानेपर फिर चिति अपने

अंदर कैसे किसीको प्रकट कर सकेगी; इसिल्ये शान्ति—विषयराून्य चिन्मात्र स्थिति ही खतः प्रकट होती है। वास्तवमें तो ब्रह्म और जगत् एक ही हैं, अज्ञानके कारण वे अनेक-से अर्थात् विभिन्न जान पड़ते हैं। अज्ञानसे ही सर्वव्यापी, परिपूर्ण तथा छुद्ध ब्रह्म अपूर्ण एवं अशुद्ध-सा प्रतीत होता है। वही ब्रह्म अज्ञानसे निर्विकार होते हुए विकारगुक्त, शान्त एवं समस्त्रप होते हुए अराह्न एवं विभाग, सत् होते हुए अरहस्य होनेके कारण असत्, तद्व्य होते हुए अराह्म होते हुए सावयव, स्वप्रकाश होते हुए वनान्यकार और पुरातन होते हुए सावयव, स्वप्रकाश होते हुए वनान्यकार और पुरातन होते हुए स्वत्वक समान प्रतीत होता है। वह परमाणुसे भी अस्यन्त स्वस्त होकर जगत्-समूहोंको अपने उदस्में समेट लेनेवाला है।

वत्स राम ! वह अनन्त और अपार होकर भी किसी एक स्थानपर नियतरूपसे स्थित नहीं रहता तथा आकाश-में भी वनकी कल्पना और पर्वतका निर्माण करनेमें तत्पर रहता है। ( अर्थात असम्भवको भी सम्भव कर सकता है।) वह सङ्म पदार्थीमें सबसे सङ्ग, स्थूलोंमें सबसे स्थल, गरिष्ठोंमें सबसे अधिक गरिष्ठ और श्रेष्ठोंमें सबसे बढ़कर श्रेष्ठ है तथा कर्ता, कर्म और कारणसे रहित है। वह जगतका उद्गमस्थान होकर भी नित्य अरण्यकी भाँति शून्य है और असंख्य पर्वतोंकी कठोरतासे युक्त होनेपर भी आकाशके लवांशसे भी कोमल है । वह प्रत्येक वस्त और प्रत्येक काळखरूप होकर प्रायः सबसे परे, प्राचीन होनेपर भी कोमल और नवीन, प्रकाशखरूप होकर भी अन्वकारके सदश मिलन और प्रलयकालीन तमखरूप होकर भी प्रकाशरूपसे सर्वत्र व्याप्त है । वह प्रत्यक्ष होते हुए भी आँखोंकी पहुँचके बाहर, परोक्ष होते हुए भी सामने उपस्थित, चिद्रप होते हुए भी जड और जड होते हुए भी चिद्रप है। वह ब्रह्म अनहंभावरूप होकर अहंभाव और अहंभावरूप होकर अनहंभाव तथा अन्यरूप होकर आत्मरूप अरे आत्मरूप होकर आन्यरूप-सा स्थित है । इस चित्रृपी पिपूर्ण सागरके मीतर ये त्रिमुद्दनरूपी तरङ्गें, द्ववता ही जिनका खभाव है, स्कुरित-सी हो रही हैं । यह चिद्रृप परमदेव यद्यपि देश-काल आदि अवयवेंसे रहित है, तथापि रात-दिन असदृप जगतका वैसे ही विस्तार करता रहता है, जैसे जल तरङ्गसमृहका । इस चिद्र्पी जलकी जो द्वता है वहीं जगत कहलाता है । उस जगतके संवित-द्वारा उपलब्ध खादिष्ट रूप, रस आदि विषय ही अङ्ग हैं और वह सुवनरूपी आवतेंसि गुक्त है । इस उदीत चितिके प्रकाशित रहने-

पर सम्पूर्ण प्रकाशशालि पदार्थोंकी श्री उसके सामने शान्त हो जाती है और पुनः उसीसे उसक मी होती है, जैसे सूर्य आदिके तेजसे उनका अपना प्रकाश । यह चिदाकाश रङ्गमृतिके समान है, इसमें नियति (ईश्वरका क्षिणा ) क्यी नर्तकी भुवन-रचनाख्यी नाटकके विश्वमीसे युक्त होकर अनवरत कार्यमें संख्य हो रात-दिन नाचती रहती है । इस पराहा परमात्माका उन्मेप ही जगल्का सौन्दर्य है और निमेष ही प्रव्यका स्चक है । वास्तवमें तो वह उन्मेप और निमेष से रिहत होकर अपने खर्म खर्म से ही थित रहता है ।

(सर्ग ३४-३५)

#### जीवनमुक्तिकी प्रशंसा तथा 'इच्छा ही बन्धन हैं और इच्छाका त्याग ही मुक्ति है' इसका सविस्तर वर्धन और उससे छटनेके उपायका निरूपण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-स्वृङ्गलभूषण राम ! जितने अनर्थस्त्ररूप सांसारिक पदार्थ हैं, वे सभी जलमें आवर्त-की भाँति भिन्न-भिन्न रूप धारण करके चमत्कार पैडा करते हैं अर्थात इच्छाओंको उत्पन्न करके चित्तको मोहमें डाल देते हैं; परंतु जैसे सभी लहरें जलखरूप ही हैं, वैसे ही सम्पूर्ण पदार्थ वस्तुत: नश्वर खनावके ही हैं । जैसे बालककी चिन्तासे कल्पित यक्ष-पिशाच आदिका रूप उसके सामने आकाशमें टीख पडता है: परंत मझ-जैसे ज्ञानीके लिये वह कुछ भी नहीं है. उमी तरह मेरी दृष्टिमें तत्वत: यह विश्व कुछ नहीं है. परंत अज्ञानीके चित्तमें यही सत्य-सा प्रतीत होता है। यह विश्व पत्थरपर खुदी हुई पुनलियोंकी सेनाकी मांति रूपालोक तथा बाह्य और आम्य-तर विषयसे शून्य है, फिर इसमें विश्वता कैशी ? परंतु अज्ञानियोंके लिये यह रूपालोक और मनग आदिसे यक्त प्रतीत होता है । श्रीराम! जगत्को जगड़पसे जानना श्रम है और इसे जगद्रपसे न जानना भ्रमशून्यता है। राघन! व्यत्ता और अहंता आदि सारे विभ्रम-विकास शान्त, शिव तथा

शुद्ध ब्रह्मखरूप ही हैं, इसीकिने मुझे ब्रह्मके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं दिखायी पड़ता—टीक वैसे ही जैसे आकाशमें कानन दिखांचर नहीं होता।

श्रीरान ! जिसकी चेटा प्रारच्यप्राप्त कर्मोंमें कठपुतळी-की तरह इच्छासून्य तथा व्याकुळतारहित होती है, वही विशान्त मनवाळा जीवन्मुक्त मुनि है । जीवन्मुक्त झानीको इस जगत्का जीवन वाँसकी तरह बाहर-मीतर-से सून्य, रमहीत और वासनारहित प्रतीत होता है । जिसकी इस दरय-प्रपद्धमें रुचि नहीं हैं और हृदयमें जिसे दिन्मात्र अदृश्य अब ही अच्छा ळगता है, उसने मानो शहर-प्रीतरसे शान्ति प्राप्त कर ली और वह इस गवन्ताससे शह हो गया ।

रधुनन्दन ! शास्त्रज्ञेंका कहना है कि मनका इच्छा-रहित हाँ जाना ही समाधि है; क्योंकि मनको जैसी शान्ति इच्छाका त्याग कर देनेसे प्राप्त होती है, वैसी सैकड़ों उपदेशोंसे भी उपळच्च नहीं होती । इच्छाकी उत्पत्तिसे जैसा दु:ख प्राप्त होता है, वैसा दु:ख तो नरकमें भी नहीं मिळता; और इच्छाकी शान्तिसे



द्योपनागपर भगवान् विष्णु, स्वर्गमें इन्द्र और पातालमें प्रह्लाद ( उपक्षम-प्रकरण सर्ग ४२ )

जैसा सुख भिलता है, वैसे सुखना अनुभव तो ब्रह्मलोकमें भी नहीं होता । इसीलिये समस्त शाखों, तपस्याओं, यभों और नियभोंका पर्यवसान इतनेमें ही है कि इच्छा-मात्रको ही द:खदायक चित्त कहते हैं और उस इच्छा-की शान्ति ही मोक्ष कहलाता है। प्राणीके हृदयमें जैसी-जैसी और जितनी-जितनी इच्छा उत्पन्न होती है, उतनी-उतनी ही उसके दःखोंके वीजोंकी मूँठ बढ़ती जाती है तथा विवेक-विचारदारा जैसे-जैसे उसकी इच्छा क्षीण होती जाती है, वैसे-वैसे ही उसके द:खोंकी चिन्तारूपी विष्वचिका शान्त होती जाती है। सांसारिक विषयोंकी इच्छा आसक्तिवश ज्यों-ज्यों घनी सत होती जाती है, त्यों-त्यों द:खोंकी चिन्तारूपी विषेठी तरक्कें बढ़ती जाती हैं । यदि अपने पौरूष-प्रयक्षके बलसे इस इच्छा-रूपी व्याधिकी चिकित्सा न की जा सकी तो मैं यह दृढ़तापूर्वक समझता हूँ कि इस व्याधिसे छूटनेके लिये दूसरी कोई औषघ है ही नहीं। यदि एक ही साथ सम्पूर्ण इच्छाओंका पूर्णतया त्याग न किया जा सके तो धीरे-धीरे थोडा-थोडा करके ही उसका त्याग करना चाहिये । रहना चाहिये इच्छा-स्थागके माधनमें संलग्न ही: क्योंकि सन्मार्गका पथिक द:खभागी नहीं होता । जो नराधम अपनी इच्छाओंके क्षीण करनेका प्रयत्न नहीं करता, वह मानो दिन-पर-दिन अपन-आपको अन्धकपमें फेंक रहा है। इच्छा ही द:खोंको जन्म देनेवाली इस संस्रतिरूपी वेलका बीज है । यदि उसे आत्मज्ञानरूपी अधिसे भळीभाँति जळा दिया जाय तो यह पुन: अञ्चरित नहीं होती ।

रबुकुलभूपण राम ! इच्छामात्र ही संसार है और इच्छाका अवेदन—अभाव ही निर्वाण है । इसलिये निर्यक नाग प्रकारके उलट-फेरपें न एडकर केनल

ऐसा यह करना चाहिये कि इच्छा उत्पन्न ही न हो । जिसे अपनी बुद्धिसे इच्छाका दिनाश दस्ताच्य प्रतीत होता हो, उसके हिये गुरुका उपदेश और शास्त्र आदि निश्चयही निरर्थक हैं। जैसे अपनी जन्म-भूषि जंगलमें हरिणीकी मृत्य निश्चित है, वैसे ही नानाविव दःखोंका विस्तार करनेवाळी इच्छाळपी विषके विकारसे यक्त इस जगत्यें मनुष्योंकी मृत्य बिल्कल निश्चित है । यदि मनुष्य इच्छाद्वारा बाठकों-जेसा मढ न वना दिया जाय तो उसे आत्मज्ञानके छिने बहुत थोड़ा ही प्रयत्न करना पड़े । इसिंछ रे सब तरहसे इच्छाको ही शान्त करना चाहिये; क्योंकि उसकी शान्तिसे परम पदकी प्राप्ति होती है । इच्छारहित हो जाना ही निवाण है और इच्छायक्त होना ही बन्धन है; इसलिये यथाशक्ति इच्छाको जीतना चाहिये । भला, इतना करनेमें कौन-सी कठिनाई है ! जनम, जरा और मृत्यरूप करत और दौरके ग्रथ-समहोंका बीज इच्छा ही है. अतः उसे शमस्त्रपी अधिसे सदा भीतर-ही-भीतर जला डाळना चाहिये । जहाँ-जहाँ हच्छाका अभाव है, वहाँ-वहाँ मुक्ति निश्चित ही है; अतः विवेक-वंराग्य आदि उपायोंकी प्रातिपर्यन्त अपनी शक्तिके अगुसार उत्पन्न **हुई** इच्छाका सर्वथा विनाश कर डाळना चाहिने । इसी तरह जहाँ-जहाँ इच्छाका सम्बन्ध है, वहाँ-वहाँ पुण्य-पापमयी द्र:खराशियों तथा विरुत्त भी राओंसे क्षक्त बन्धन-पाशोंको उपस्थित ही समझो । ज्यां-ज्यों पुरुपकी आन्तरिक इच्छा शान्त होती जाती है, त्यों-त्यों उसका मोधके छिये कल्याणकारक साधन बढ़ता जाना है । विवेकहीन आत्माकी इच्छाकों जो मलीगाँति पूर्ण करना है, वही मानो संसाररूपी विध-वक्षको सीच्या है।

(सर्ग३६)

#### तत्त्वज्ञान हो जानेपर इच्छा उत्पन्न होती ही नहीं और यदि कहीं उत्पन्न होती-सी दीखे तो वह ब्रह्मखरूप होती है—इसका सयुक्तिक वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! यदि आत्माके अतिरिक्त यहाँ कोई दूसरी वस्त विद्यमान हो, तब तो इच्छापूर्वक उसे प्राप्त करनेकी चेष्टा की जायः परंत जब उसके सिवा दूसरी किसी वस्तुकी सत्ता है ही नहीं, तब आत्मासे भिन्न किस पदार्थकी इच्छा कैसे की जाय ! वह चिदात्मा आकाशरूप है और खयं आकाश ही आकाशरूप विषय और उसका ज्ञाता है तथा आभास भी आकाशखरूप ही है---जगतका ऐसी दशामें यहाँ इच्छाका विषय ही क्या है। जहाँ निर्वाण है, वहाँ दृश्य-प्रपन्न आदि नहीं रहते और जहाँ दश्य-प्रपञ्च वर्तमान है, वहाँ निर्वाणका रहना असम्भव है । इस प्रकार छाया और आतपकी भाँति इन दोनोंके परस्पर सहयोगका अनुभव नहीं होता । यदि ये दोनों एक साथ रहते तो परस्पर बाधित होनेके कारण दोनों असत्य हो जाते और असत्यमें निर्वाण रहता नहीं; क्योंकि निर्वाणका अनुभव अजर-अमर और द:खरहित रूपसे होता है। अधम प्राणियो ! दृश्य-प्रपञ्च तो आत्माको बन्धनमें डालनेवाला है. अतः तमलोग उसे भस्म क्यों नहीं कर डालते और स्पष्टरूपसे स्कृरित होती हुई परमार्थ-वस्तुका दर्शन क्यों नहीं करते ।

जब कार्य-कारणमात्र आदि सत्र कुळ ब्रह्मरूप ही भासने लगता है तभी इस विस्तृत चिन्मात्रखरूप प्रत्यगात्मामें ब्रह्मता सिद्ध होती है । अतः जो लोग इस एकमात्र चिदाकाशखरूप सर्वात्मक ब्रह्मके सर्वत्र व्याप्त रहते हुए ब्रह्मज्ञानके लिये अन्य साधनोंका अन्वेषण करते फिरते हैं, उन मृगरूपी शिष्णेंसे हमारा कोई प्रयोजन नहीं है । जब न दुःख है न सुख है, जगत् भी शान्त और मङ्गलमय है तथा चिन्मात्रतासे भिन दूसरी कोई वस्तु है ही नहीं, तब इच्छा कहाँसे

उरपन्न हो सकती है। जैसे मिट्टीके बने हुए योद्राओंकी सेनामें मिट्टीके अतिरिक्त और कुछ नहीं है, वैसे ही सदात्मक जगत् और अहंता आदि दृश्य-प्रपन्नमें ब्रह्मके सिवा और कुछ नहीं है।

श्रीरामजीने पूछा—सुनीश्वर ! यदि ऐसी बात है तत्र तो इच्छाका उदय हो या न हो; क्योंकि वह भी तो ब्रह्मरूप ही टहरी । ऐसी दशामें उसके विधि-निषेधसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा--श्रीराम! आत्मतत्त्वका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर इच्छा ब्रह्मरूप ही हो जाती है. उससे भिभ्न नहीं रहती; अत: तुमने जैसा समझा है, वह बिल्क्ल सत्य है; किंत इस विषयमें मेरी यह बात और सनो। जब-जब आत्मज्ञानका उदय होता है, तब-तब इच्छा शान्त हो जाती है। जैसे सूर्योदय होनेपर रात्रि विलीन हो जाती है, वैसे ही आत्मज्ञान हो जानेपर इच्छा आदि सभी विकार शान्त हो जाते हैं। ज्यों-ज्यों ज्ञानका उदय होता है, त्यों-त्यों द्वैतकी शान्ति और वासनाका विनाश होता जाता है। ऐसी स्थितिमें भला, इच्छा कैसे उत्पन्न हो सकती है। सम्पूर्ण दृश्य पदार्थींसे वैराग्य हो जानेके कारण जिसकी किसी विषयमें इच्छा उत्पन्न होती ही नहीं, उस पुरुषकी अविद्या शान्त हो जाती है और निर्मल मुक्तिका उदय हो जाता है । फिर तो उसका दृश्य-प्रपञ्चविषयक वैराग्य और अनुराग—दोनों नष्ट हो जाते हैं। उस समय उसका एकमात्र ऐसा खभाव ही हो जाता है कि उसे द्रष्टा और दश्यकी शोभा रुचती ही नहीं । ऐसी परिस्थितिमें उस तत्त्वज्ञानीकी इच्छा और अनिच्छा---दोनों ही ब्रह्मखरूप ही हैं. इसमें तनिक भी संशय नहीं है अथवा तत्त्वज्ञानीमें अवस्य ही इच्छा उत्पन्न ही नहीं होती । यदि किसी मनुष्यको तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हो

गयी तो उसकी इच्छा शान्त हो जाती है: क्योंकि प्रकाश और अन्धकारकी तरह इच्छा और तत्त्वज्ञान-ये दोनों एक साथ रह ही नहीं सकते । और जिसकी सारी इच्छाएँ शान्त हो गयी हैं, उसको भला, कौन किस प्रयोजनके लिये क्या उपदेश दे सकता है। जो इच्छाओंका श्लीण अत्यन्त प्राणियोंको आह्नादित करना आत्मानन्दका अथवा अनुभव है, वही तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिका लक्षण है। तत्त्वज्ञानीको जब किसी भी भोगपदार्थमें खादका अनुभव नहीं होता, तब सारा दश्य-प्रपन्न उसे फीका लगने लगता है। उस समय उसकी इच्छाका प्रसार रुक जाता है और तभी उसे मुक्ति भी मिल जाती है। तत्त्वज्ञान हो जानेसे जो एकता और अनेकता अर्थात् द्वैताद्वेतके प्रपञ्चसे मुक्त होकर शान्त हो गया है, उसके इच्छा और अनिच्छा आदि सभी भाव शिवात्मक-परब्रह्मखरूप हो जाते हैं । उसका न इच्छासे न अनिच्छासे, न सद्वस्तुसे न असद्वस्तुसे, न अपनेसे न परायेसे, न जीवनसे न मरणसे—यों किसीसे भी सरोकार नहीं रह जाता।

रघुवीर ! जिसे निर्वाणका तत्त्वज्ञान हो गया है, उसके हृदयमें तो इच्छा उत्पन्न होती ही नहीं। यदि कदाचित उसमें इच्छा-सी उत्पन्न हो भी जाय तो वह शाश्वत ब्रह्मखरूप ही होती है। 'यह जगत् न दुःखरूप है न सुखरूप, बल्कि अज, शिवखरूप और शान्त हैं।----ऐसी भावनासे जिसका अन्त:करण शिलाकी भाँति स्रदृहो गया है, उसे विद्वान्छोग तत्त्वज्ञ कहते हैं। इस प्रकार पूर्ववर्णित प्रमात्मतत्त्वका निश्चय करके जो धीरात्मा योगी निरतिशयानन्दस्यरूप परमात्माकी भावनासे विषको अमृतरूपमें परिवर्तित कर देनेकी भाँति द:खका सुखरूपमें अनुभव करता है, वह प्रबुद्ध कहा जाता है। जगतकी सत्ताका अभाव समझमें आ जानेपर जब एकमात्र दश्यानुभवरहित चिन्मय आकाश ही सर्वत्र व्याप्त

दीखता है, तब सबमें समानरूपसे रहनेवाले, सौम्य, शान्त एवं आनन्दमय परमात्मामें स्थिति हो जानेपर जीवका अहंताका भ्रम मिट जाता है। यह जो कुछ चराचरात्मक जगत दिखायी पड़ रहा है, वह सब शान्त चिदाकाशात्मक ब्रह्मरूप ही है। इसके सिवा और जो कुछ दीखता है. वह दूसरेके मनोराज्यके नगरकी तरह असत है। स्वप्नमें देखे गये नगर और बालकद्वारा कल्पित प्रेतकी तरह यह जो कळ दीख रहा है, उसमें असत्यताके अतिरिक्त और क्या है अर्थात् वह निश्चय ही असत्य है । चूँकि सत्य ब्रह्म ही 'अहम्' 'इदम्' आदि रूपसे असत्य-सा भासित होता है, इसिलये यह भ्रान्ति भ्रान्तिग्रस्त पुरुषके बिना ही स्फुरित होती है; अतएव वह असत्य है।

रामभद्र ! वास्तवमें तो चाहे इच्छा हो अनिच्छा, सृष्टि हो अथवा प्रलयः इससे यहाँ न तो किसीकी कोई हानि है और न इससे कुछ लाभ ही है। ये जो इच्छा-अनिच्छा, सत्-असत्। भाव-अभाव और सुख-दु:ख आदिकी कल्पनाएँ हैं, इनमेंसे किसीका भी तत्त्वज्ञानीके चिदाकाशमें उत्पन्न होना सम्भव नहीं है । विवेकद्वारा प्राप्त हुई शान्तिसे तृत हुए जिस विवेकीकी इच्छाएँ दिन-पर-दिन क्षीण होती जाती हैं, उसीको मोक्षका अधिकारी कहा जाता है। किंत जिस अविवेकीका हृदय इच्छारूपी छूरीसे विद्व हो गया है. उसमें ऐसी भीषण वेदना होती है, जिसे ये मणि. मन्त्र और महौषध आदि भी मिटानेमें समर्थ नहीं हो सकते । वस्तुतः तो इस परमात्मामें जगत आदि कुछ भी पदार्थ न तो उत्पन्न होता है और न नष्ट ही होता है; बल्कि निदागत स्वप्नकी तरह केवल प्रतिभासित होता है । प्रतिभासमात्र होनेके कारण पृथ्वी आदि कारणोंसहित इस देहकी भी सत्ता नहीं है, केवल चिन्मात्र ब्रह्म ही स्थित है।

रवुकुलतिलक ! योगीलोग ज्ञानरूप सिद्धौषध-चूर्णके प्रयोगसे आधे क्षणमें ही जगत्को आकाशरूपमें और आक्षाशको तीनों लोकोंके रूपमें परिवर्तित कर देते हैं । स्थित हैं शें जैसे आकाशमें सिद्धसंकलपद्वारा कलिपत असंस्य नगर उछासकी ग्रारूपसे स्थित रहते हैं, वैसे ही अनन्त चिन्मय परब्रक्षके संकल्पमें सहकों सृष्टियाँ अन्तर्हित रहती हैं। जैसे चौदह । सिर्मात मी एक-दूसरीसे पृथक्-सी स्थित जान पड़ती हैं; परंतु वास्तवमें वे जल्से भिन्न नहीं हैं, वेसे ही महान् चेतन-बहामें बहुत-सी वई।-वई। सृष्टियाँ परस्पर निली हुई होनेपर भी पृथक-सी स्थित हैं। वास्तवमें तो वे उससे पृथक् नहीं हैं। हैं। हैं। हैं। हैं। हैं। विकासकार बहामें विकासकार बहामें विकासकार विकास कार्य विकासकार विकास कार्य विकासकार विकास कार्य विकासकार विकास कार्य विकास

# चेतन ही जगत् है-इसका तथा तत्त्वज्ञानी और जगत्के खरूपका वर्णन

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! त्रक्षका खरूप सबसे स्क्ष्म है, इनिलेये जो-जो क्खु जिस-जिस स्त्रपसे अव्यन्त अणुखरूप है, वह-वह उसी-उसी रूपमें स्क्ष्मभूत ब्रह्मश्ख है । ऐसी दशामें ब्रह्मवरत ही सर्वत्र वर्तमान है । जैसे घटादि पदार्थ अगल-वगल तथा उपर-नीचे सर्वत्र निष्टी ही है, उससे भिन्न नहीं, वैसे ही इस जगत्को जिसने जिस रीतिसे परीक्षा करके देखा, उसे वस्तुतः यह ब्रह्मखरूप ही दीख पड़ा । जैसे छुवर्णके भूषणादि सैकड़ों रूपोंमें परिवर्तित हो जानेपर मी उन रूपोंमें छुवर्णक ही वर्तमान रहता है, वह दूसरा छुछ नहीं हो जाता, वैसे ही शान्त ब्रह्मके अनेकों जगद्भाव तथा जीवमावमें परिणत होनेपर भी वह उनमें अपने शान्तब्रह्मस्रूपसे ही स्थित रहता है ।

रावत ! जिस महात्मा पुरुपकी दृष्टिमें सारा विश्व ही निराकार चेतनाकाशरूप ब्रह्ममें प्रतीत होता है, उस मनो-व्यापारसून्य योगीको किसी निमित्तसे किसी पदार्थकी इच्छा कैसे उत्पन्न हो सकती है ! जो पूर्णतया शान्त तथा विशेषरूपसे इच्छाओंसे रहित हो गया है, उस सत्ता-असत्ता अर्थात् वैभव एवं दारिद्यको समानरूपसे देखनेवाले हानीकी महिमाका आकळन करनेमें कीन

स्थित हैं और उसीमें ये सारी सृष्टियाँ भी आकाशमें श्रस्यताके उछासकी भाँति खच्छन्दरूपसे स्थित हैं । राघव ! काळ, उसके अन्तर्गत ब्रह्माण्ड-समृह, उसके भीतर चौदह भुवन, उन अवनोंमें 'अहं' 'खं' आदि भोक्ता, मोकाओंके मोगोंके साधनभूत इन्द्रियसमृह, इन्द्रियोंके विषय शब्द-स्पर्श आदि और अद्भुत मोग—यह सब कुछ एकनाव शान्त, अज, अव्यय चिदाकाश ही है—यों निश्चय हो जानेपर राग आदि किसी भी विकासका उरायन होना सम्भय नहीं है। (सर्ग ३७)

सप्तर्थ हो सकता है। जो विश्रद्ध ज्ञानखरूप, आत्म-प्रकाशसम्पन और चिदाकाशरूप हो गये हैं, उनका न कुछ विगइता है और न कुछ बनता है; किंतु जो अज्ञानी उसके मृगतृष्णारूपी नदीके तटके भ्रान्त आत्मामें जन्म-मरण असत् होते हुए भी भ्रमवश सत्-से प्रतीत होते हैं। जब उनकी सम्यक्रूपसे परीक्षा कर र्छा जाती है, तब न तो भ्रान्ति रह जाती है, न परीक्षक रहते हैं और न जनन-मरणका ही नाम-निशान रह जाता है। उस समय केवल अविनाशी शान्त ब्रह्म ही रह जाता है। जो में हूँ, जो तुम हो, जो इच्छाएँ एवं दिशाएँ हैं, जो क्रिया, काल और आकाशादि हैं, तथा जो लोकालोक आदि पर्वत हैं, उन सबमें शिव-खरूप चिदाकारा ब्रह्म ही व्याप्त है। इसी तरह जो बाह्य और आन्तर निषय हैं, जो भूत आदि तीनों काल हैं, जो जगत् है तथा जो जरा, मरण और पीड़ा आदि हैं. वे सभी महाचिदाकाशखरूप ब्रह्म ही हैं। जो वासनारहित हो गया है, जिसे वर्तमान भोग नीरस माद्रम देते हैं और भावी भोगोंकी जिसे इच्छा नहीं है, ऐसे साधकके लिये सत्-शास्त्रके अतिरिक्त आत्मसुग्वकी प्रातिका हेतु और क्या हो सकता

रघुनन्दन ! जिसे संसारको क्षीण कर देनेवाले स्वाभाविक सत्य अर्थका साक्षात्कार हो गया है, वह पुरुष संकल्परहित हो जाता है; क्योंकि वह संकल्पको आत्मासे पृथक जानता ही नहीं, इसिळिये यह संकल्पाभास असत् है। जिसके आवरण क्षीण हो गये हैं और जिसकी सारी इच्छाएँ शान्त हो गयी हैं, वह परमानन्दरूपी अमृतसे परिपूर्ण हो जाता है और निरतिशयानन्द-खरूप ब्रह्म-सत्तासे ही सुशोभित होता है । जैसे पूर्णिमाके चन्द्रमासे सारा आकारा-मण्डल उदीप्त हो जाता है, वैसे ही जिसकी बुद्धि ज्ञानालोकसे प्रकाशित है और जो समस्त संदेहरूपी घोर अन्धकारात्मक कहासेको छिन-भिन्न कर देनेके लिये वायुके समान है, उस पुरुषसे सारा देश उद्भासित हो उठता है। विचारजन्य तत्त्वज्ञानसे देखनेपर जिसका प्रत्यक्ष दर्शन नहीं होता, वह सदाके लिये सत्ताहीन है; इसलिये जगत्का रूप खरूपरहित है और वहा खयं अपने ही रूपमें स्थित है।

श्रीराम ! जैसे खप्तद्रष्टा पुरुषोंको खप्त सत्-सा प्रतीत होता है, बेसे ही अज्ञानियोंकी दृष्टिमें मेरा दृरिर भी सत् ही है; परंतु मेरी दृष्टिमें वह निश्चय ही उसी प्रकार असत् है, जैसे सुष्ठत पुरुषकी दृष्टिमें खप्त । उसके

साथ जो मेरा व्यवहार होता है, वह ख-खरूपस्थित परब्रह्म-खरूप ही है; परंतु वे जो कुछ देखते हैं, भले ही देखा करें. उनसे मेरा कोई प्रयोजन नहीं है। मैं अपने वसिष्ठरूपमें तो कुछ नहीं हूँ, किंतु ख-खरूपसे परव्रहामें स्थित हूँ । यह व्यापक ब्रह्मसत्ता मानो तुम्हारे ही लिये वसिष्ठरूपसे प्रकट हुई है और मेरी यह वाणी भी ब्रह्म-सत्तारूप ही है । जिसे प्रतिकूल दुःख आदि भी अनुकूल प्रतीत होते हैं, उस ग्रुद्ध ब्रह्मख्डूप तत्त्वज्ञानीके हृदयमें न तो भोगोंकी इच्छा ही जाप्रत् होती है और न मोक्षेच्छा ही । मनुष्योंका जो यह बन्धन और मोक्षका क्रम है, यह तो खभावके ही अधीन है। यह संसार-पीडा तो मोहके कारण ही उत्पन्न हुई है। कैसा आश्चर्य है जो गीके ख़रमें सागरका भ्रम हो रहा है। जब-जब ज्ञान-रूप सूर्य अपने पूर्ण प्रकाशसे स्थित होता है, तब-तब भोगरूपी अन्धकारका नाश हो जाता है और उसका अस्तित्व रहते द्वए भी वह अनुभवमें नहीं आता । यों भोगान्यकारके नष्ट हो जानेपर बुद्धि आदि करणोंका समूह अज्ञानकी सत्तासे रहित हो जाता है और ब्रह्माकार-वित्तके प्रकाशसे उद्धासित हो उठता है। इसीलिये वह दीपकके प्रकाशकी तरह ब्रह्मभूत होकर चारों ओर भासित होने लगता है। (सर्ग ३८-३९)

# जीवन्मुक्तके द्वारा जगत्के खरूपका ज्ञान, खभावका लक्षण तथा विश्व और विश्वेश्वरकी एकता और खात्मभूत परमेश्वरकी पूजाका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! विषयमोग भवस्पी महान् रोग हैं, भाई-बन्धु आदि सुदृढ़ बन्धन हैं और धन-सम्पत्ति महान् अनर्धके कारण हैं—यों समझकर अपने द्वारा आत्मामें ही शान्ति-लाम करना चाहिये । जैसे सुपुति-अवस्थामें पड़े हुए पुरुषको समक्षा भान नहीं होता और स्वमद्रधको सुपुतिका ज्ञान नहीं होता, बंसे ही ब्रह्मसस्वस्पमें स्थित पुरुषको जगत्का भान नहीं होता और जगजालमें फँसा हुआ ब्रह्मसस्वस्पमें अनिमिज्ञ रहता है । परंतु जिसकी बुद्धि पूर्णतया शान्त हो गयी है तथा

जो जीवन्मुक्त तत्त्वज्ञानी है, वह ब्रह्म और जगत्के प्रकाशमान रूपको वैसे ही जानता है, जैसे जाम्रत् और समझ्छाको क्रमशः उनके रूपकी जानकारी रहती है। तत्त्वज्ञानीको इस सम्पूर्ण जगत्के यथार्थ खरूपका ठीक-ठीक ज्ञान हो जाता है, जिससे वह शरकाळीन मेवके समान शुद्धात्मा होकर मठीमाँति शान्त हो जाता है।

रामभद्र ! जैसे जहाँ सूर्य रहेंगे वहाँ प्रकाशका रहना अवश्यम्भावी है, उसी प्रकार जहाँ तत्त्वज्ञानमयी बुद्धि रहेगी, ब्रह्मँ विषयोंसे पूर्ण वैराग्य रहेगा ही । यह जगद्रूपी चित्र,

जो कर्ता, कर्म और करण आदि सामग्रियोंसे रहित, द्रष्टा, दृश्य और दर्शनसे शून्य तथा उपादेय पदार्थीस हीन है, दीवालरूपी आधारके बिना ही आविर्भत हुआ है । तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हो जानेसे जाप्रत-कालमें जो राग और वासनासे रहित संप्रप्ति-अवस्था प्राप्त होती है, उसे तत्त्वज्ञ पुरुष खुभाव कहते हैं और उसमें परिनिष्ठित हो जाना मुक्ति कहलाती है। ऐसी निष्ठा प्राप्त हो जानेपर तत्त्वज्ञानीको कर्ता, कर्म और करणसे हीन, द्रष्टा. दृश्य और दर्शनसे शून्य तथा बाह्य और आभ्यन्तर विषयोंसे रहित ब्रह्म जगद्रपसे स्थित जान पड़ता है अर्थात् जगत् ब्रह्मखरूप ही प्रतीत होता है। उस समय उस ज्ञानीको ऐसा लक्षित होता है कि प्रकाशमान वस्तुमें प्रकाशमान वस्तु प्रकाशित हो रही है, पूर्णमें पूर्ण स्थित है और दैताद्वैतरहित प्रत्यगात्मामें दैताद्वैतररून्य बहा ही अखण्ड एकरसरूपसे स्थित है। वस्तुतः तो ब्रह्मके सृष्टिखपमें स्थित होनेपर भी आकाशमण्डलके सहश शान्त एवं सत्यखरूप खयं परमात्मा ही अपने सत्यखरूपमें शिला-जठरकी भाँति अक्षुच्य हुआ स्थित है। जैसे भविष्यमें जिस नवीन नगरका निर्माण करना होता है. उसका नक्शा पहलेसे ही चित्तमें वर्तमान रहता है. उसी तरह यह पूर्ण प्रकाशखरूप जगत् ब्रह्ममें ही स्थित है। जैसे गन्धर्वनगर एवं तल-मलिनता आदि दोषोंका बाध हो जानेपर आकारा अकस्मात् ही अपने श्रन्यस्वभावसे दीखने लगता है, उसी तरह तत्वज्ञान हो जानेपर जब सृष्टि उत्पत्ति-विनाशसे रहित मिथ्या सिद्ध हो जाती है, तब हठात् आनन्दघन ब्रह्म ही विशेषरूपसे भासित होने लगता है।

रघुकुळभूषण राम ! जैसे किसी सहायककी अपेक्षा किये बिना ही बायुमें स्पन्दन होता है और जैसे सूर्य आदिकी प्रभाका प्रसार होता है, वैसे ही यह जगत् परम्रक्ष परमात्मामें स्थित है और उसीसे प्राहुर्भृत होता है। जैसे जलमें द्रबल, आकाशमें शूत्यता और बायुमें

स्पन्दन ओतप्रोत है. वेसे ही परब्रह्म परमात्मामें अनिर्वचनीय विवर्तरूप यह जगत् है। महाचिद्रप महाकाशमें जो यह जगत् भासित होता है, वह चिद्रूप ही है, जो मणिमें उसकी निर्मळताकी तरह स्करित होता है। जैसे वायु और उसके स्पन्दनका भेद कथनमात्र है, वास्तविक नहीं. वैसे ही विश्व और विश्वेश्वरका भेद भी असत् रूप ही है। जो तीनों काळोंमें सत् है और जिसमें द्वैतकी सम्भावना नहीं है, वह महाचिन्मात्रखरूप ब्रह्म ही विश्व-रूपमें भासता है। वास्तवमें तो न विश्व ही सत् है और न विश्वका खरूप ही । जो रूप ब्रह्मका है, वही रूप जगतुका है तथा जो रूप आकाराका है, वही रूप उसके गुण सारी शून्यताका है; फिर इनमें द्वैत-होना असम्भव है । पत्थरपर ख़दी हुई सेनामें पाषाणत्वकी तरह एकात्मा, सर्वव्यापक, निर्मल, चिन्मात्र, सर्वखरूप परब्रह्म परमात्माके स्थित रहते कार्य-कारणकी विचित्रता कहाँसे और कैसे सम्भव हो सकती है तथा दैतके सम्भव न होनेके कारण आकाशमें आकाशशून्यता कैसे हो सकेगी।

बस्स राम ! ज्ञान-प्राप्तिके ल्यि पूर्ण विवेकरूपी उपचारसे यथाप्राप्त पूजन-सामग्रीद्वारा बुद्धिपूर्वक स्वभाव-रूप परमेश्वरकी पूजा करनी चाहिये; क्योंकि विचार, शम, सरसङ्ग और त्यागरूपी पुणोंद्वारा पूजित हुआ परमेश्वर तुरंत मोक्षरूपी फल प्रदान करता है। सज्जनशिरोमणे! वह परमेश्वर तो अपना आत्मा ही है। एक-मात्र यथार्थ अनुभवरूपी पूजन-सामग्रीसे पूजित होनेपर, जो सर्वोत्तम मोक्ष-फल प्रदान करनेवाला है, वह आत्मा-रूपी ईश्वर जहाँ वर्तमान है, वहाँ उसे छोड़कर मला, कौन ऐसा मूर्ख होगा, जो किसी दूसरेका आश्रय प्रहण करेगा। मनुष्यको अपने अंदर शमरूपी अमृतके सिंचन-से विवेकको धीरे-शीरे ऐसा बद्दाना चाहिये, जिससे वह विषयोंकी भान्तिसे पुनः भए न हो जाय। उसे चाहिये कि वह देहकी सत्ताक्षी अवहेलना करके उसमें स्थित तारिवक वस्तुका साक्षाक्रमार करे और लजा, भय,

विषाद, ईर्ष्या, सुख और दुःखपर संमानरूपसे विजय प्राप्त करे।

राधव ! जैसे संकल्पकी शान्ति हो जानेपर संकल्प-नगर सदाके लिये शान्त हो जाता है तथा जैसे जाम्रत् पुरुषके लिये खप्न नष्ट हो जाता है, वैसे ही आरम-ज्ञानीकी धिष्टमें यह सारा जगत् सदाके लिये अस्त-सा दीख पड़ता है। यदि कोई पुरुष अविधा-खरूप जिस-किसी काल्पनिक उपदेशसे भें कृतार्थ हो गया हूँ, यों अपनेको मानने लगता है तो अज्ञानी होनेके कारण वह वास्तवमें अकृतार्थ ही है। मूर्खतासे विमोहित होनेके कारण ही वह अपनेको कृतार्थ समझने लगता है, परंतु दूसरे ही क्षण जब उसे नाना प्रकारके कष्ट आ घेरते हैं, तब उसे अपनी अकृतार्थताका ज्ञान होता है। विद्वानोंका मत है कि जो काल्पनिक उपाय है, वह क्षणमरमें ही भाव, अभाव और इच्छाके विश्वम-विल्यससे दु:खदायी हो जाता है; अतः यह मोक्षका उपाय नहीं है। जगद्भमका पूर्णतया ज्ञान हो जानेपर जो वासनारहित स्थिति प्राप्त होती है, उसीको निर्वाण कहा जाता है। उसके प्राप्त होनेपर सम्पूर्ण विषय खतः ही नीरस हो जाते हैं। (सर्ग ४०-४२)

### जगत्की असारताका निरूपण करके तत्त्वज्ञानसे उसके विनाशका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुवीर ! जो अज्ञानरूपी ज्वरसे मक्त हो गया है और जिसका आत्मा ज्ञान-प्राप्ति-से शान्त हो गया है. उसका यही लक्षण है कि उसे फिर भोगरूपी जल रुचिकर नहीं लगता । जैसे खप्नमें दृष्टिगोचर हुए पदार्थ जाग जानेपर उस खन्द्रष्टाको न तो किसी प्रकारका आनन्द देते हैं और न उसकी दृष्टिमें उनकी सत्ता ही रहती है, उसी तरह 'यह मैं हूँ, यह जगत् है' इत्याकारक ध्रममें अनुभूत हुए पदार्थ तत्त्वज्ञानीके लिये न तो आनन्ददायक होते हैं और न अपना अस्तित्व ही रखते हैं । जैसे विश्वमखरूप यक्ष और यक्षनगर वास्तवमें मिथ्या हैं, परंतु परस्पर सहयोगी होनेके कारण वे सड़पसे स्थित दीखते हैं, वैसे ही अहंता और जगत भ्रमखप ही हैं । वस्तत: तो वे मिथ्या ही हैं । जैसे आवरणशस्य होनेके कारण विभ्रमरूपी यक्ष जंगळमें स्कृरित होते हैं, वैसे ही इन चौदह भुवनोंका भी स्करण होता है । सत्ताकी उत्पत्तिसे शून्य यह विस्तृत दृश्य-प्रपञ्च द्रष्टात्मक ही है अथवा द्रष्टारूप नहीं भी है; क्योंकि परमार्थ चिद्रप सत् क्या कहीं तुच्छ दश्यरूपसे स्थापित किया जा सकता है ! अर्थात् कदापि नहीं । जैसे वसन्तऋतका

रसप्रवाह वृक्ष और लताओंके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, वैसे ही अपने खरूपमात्रसे परिपूर्ण कर देनेवाली आत्मसंविद् ही सृष्टि है।

रघुद्रह ! यह जो जगत्का आभास है, वह विश्रुद्ध चिन्मात्रका वेदनरूप ही है; फिर इसमें एकत्व और द्वित्वकी कल्पना कैसे हो सकती है; अतः तुम पूर्णरूपसे निर्वाणमें स्थित हो जाओ । सज्जनो ! तुमलोग चिन्मय आकाशरूप हो जाओ, परम रस निरतिशयानन्दका पान करो और निर्वाणानन्दखरूप नन्दनवनमें निक्शङ्क होकर निवास करो । अरे भ्रान्तबुद्धि मनुष्यो ! तुमलोग संसाररूपी काननकी इन अत्यन्त शून्य मरुस्थलियोंमें मृगमरीचिकाके पीछे भ्रान्त हुए हिरनोंकी तरह क्यों भटक रहे हो ? तुमलोगोंकी बुद्धि त्रिलोकीरूपी मृग-तृष्णाके जलकी चकाचौंधमें पड़कर अंधी हो गयी है और तुम्हारे हृदयको आशाने अभिभूत कर लिया है, अतः तुमलोग व्यप्न होकर तृष्णाके पीछे मत दौड़ो । बाह्य और आन्तरिक भोगरूपी मृगतृष्णाके जलका पान करनेवाले हिरनरूपी जीवो ! तुमलोग व्यर्थ ही परिश्रम करके अपनी आयु मत गैँवाओ, मत गैँवाओ । यह जगत् गन्धर्वनगरके समान है। इसमें विवेकका अपहरण करनेवाले महान् अहंकारसे युक्त होकर तुमलोग अपना विनाश मत करो । इन पुख्खरूप दीखनेवाले सांसारिक विषयमोगोंको दुःखरूप ही समझो । मतुष्यो ! ये मानव-देह वायुके झोंकेसे चञ्चल हुई पीपलवृक्षकी ऊपरी शाखाके पत्तीपर स्थित ओसकी बूँदोंके सहश क्षणमङ्कुर हैं, अतः तुमलोग इन अन्यकारपूर्ण गर्मशस्याओपर शयन मत करो । आदि-अन्तरहित पारमार्थिक ब्रह्मभावमें लगातार शान्तमाव-से स्थित रहो । द्रष्टा-हस्य आदि विरुद्ध खभावरूपी दोषसे अपना विनाश मत कर डालो । यह संसार तो अज्ञानीकी ही दृष्टिमें सत्य है । वास्तवमें तो इसमें कुछ भी सत्य नहीं है । 'यह मैं हूँ और यह मेरा है' इस प्रकारक अभिमानरूपी आन्तिकी सर्वया शान्ति ही मुक्ति है और वह मुक्ति जिस-किसी भी प्रकारसे स्थित योगीकी अपनी सत्ता ही है ।

रघकलतिलक राम ! जो संसार-मार्गमें चलते-चलते थकावटसे चर हो गया है, उस पथिकके लिये निर्वाणता. वासनारान्यता, त्रिविधतापरान्यता और उत्कृष्ट ज्ञान--ये शान्ति प्रदान करनेवाले विश्रामस्थान हैं । यह जगत्-रूपी पदार्थ परस्पर अनिर्वचनीय अर्थोसे भरा हुआ है। इसे तत्त्वज्ञानी जैसा समझता है, वैसा मूर्ख नहीं जानते: और जैसा मूर्ख जानता है, वैसा तत्त्वज्ञानी नहीं समझते अर्थात अज्ञानीके लिये यह द:खमय है और ज्ञानीके लिये आनन्दमय । जीवनमुक्त ज्ञानीके लिये भ्रान्तिकी शान्ति हो जानेपर जगतका स्वरूप भी नष्ट हो जाता है। उसकी दृष्टिमें तो अपने खरूपमें स्थित एकमात्र परब्रह्म परमारमा ही विद्यमान दीखता है । जैसे खूब जले हुए घास-फ्रसोंकी भस्मराशि वायके वेगसे उडकर न जाने कहाँकी कहाँ चली जाती है, बैसे ही सत्प्रहर्षोकी संगतिसे आत्मख्यू पमें विश्राम प्राप्त हो जाने-पर इस जगत्का अस्तित्व न जाने कहाँ विळीन हो जाता है । क्योंकि जो समस्त प्राणियोंकी रात्रिके सुमान है, उस परमानन्दमें संयभी पुरुष जागता रहता

है और जिस संसारमें प्राणी जागते रहते हैं, वह तत्त्वद्रष्टा ज्ञानीके लिये रात्रिके समान है । जैसे जन्मान्यको रूपका अनुभव नहीं होता, वैसे ही ज्ञानीको जगत्का अनुभव नहीं होता और यदि कदाचित् होता भी है तो वह भ्रमनुल्य एवं असद्रूप ही होता है । अज्ञानियोंके लिये दु:ख-रूपसे प्रसिद्ध जो तीनों लोक हैं, वे अज्ञानियोंकी ही दिधमें हैं, तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमं उनका अस्तित्व नहीं हैं; क्योंकि वे सत्त नहीं हैं।

श्रीराम ! जैसे निर्दियोंका जल जबतक समुद्रमें नहीं मिल जाता, तबतक नदी, प्रवाह आदि सैकड़ों नाम-रूपोंमें व्यवहत होता है, किंतु जब वह समुद्रमें मिल्कर एकाकार हो जाता है, तब एकमात्र जल ही कहलाता है, वैसे ही बाह्य और आभ्यन्तररूपमें जो अर्थों एवं अनर्थोंका समुदाय स्फुरित होता है, वह व्यापक मन ही है; क्योंकि उसीसे अर्थोंका आमास होता है । जैसे जल और उसकी तर्जुमें कोई मेद नहीं है, क्येंकि पवन और सांसारिक पदार्थोंमें मिन्नता नहीं है; क्योंकि पवन और उसके स्पन्दनकी तरह इन दोनोंमेंसे एकका बाध हो जानेपर दोनोंका अभाव हो जाता है । इसिल्ये परमार्थतः इस असार संसारमें सांसारिक पदार्थ और मन—इन दोनोंके एकरूप होनेके कारण इनमेंसे एककी शान्ति होते ही निस्संदेह दोनों-के-दोनों साथ-ही-साथ तुरंत शान्त हो जाते हैं ।

संसारके सभी पदार्थ संकल्परूप ही हैं, इसिलिये विवेकी पुरुषको उनकी कामना नहीं करती चाहिये । मन भी संकल्परूप ही है, इसी कारण सम्यक् ज्ञान हो जानेसे उन दोनोंकी शानित हो जाती है । जैसे मिद्रीकी मूर्तिम कोई पुरुष अज्ञानवश शत्रुताकी कल्पना कर लेता है, किंतु ज्यों ही विवेकसे उसे ज्ञात होता है कि यह मिद्री है त्यों ही उसकी शत्रुता और भय—दोनों उस मूर्तिसे निकल जाते हैं, बैसे ही ज्ञानीके ये अर्थ और मन—दोनों ही खतः नष्ट हो जाते हैं । जैसे पास ही सोये हुए पुरुषका खप्न और

डरपोक बच्चेके सामने दीखनेत्राला यक्ष असत है. उसी तरह प्रारब्धानुसार प्राप्त होनेवाले सुख-दुःखादि भोगोंका साधनभूत जगत्, संसारकाल, कालकृत जन्मादि विकार, उसका भोक्ता अज्ञानी और अज्ञानीके ज्ञब्दादि विषय-ये सभी असत् हैं । जैसे धीर-बीर प्रस्वकी दृष्टिमें पिशाचबुद्धिका अस्तित्व नहीं रहता, वैसे ही ज्ञानीकी दृष्टिमें अज्ञानीके जगतकी सत्ता नहीं रहती । अज्ञानी तो चिरकालतक ज्ञानीको भी अज्ञ ही समज्ञता है: क्योंकि उसकी दृष्टिमें तो वन्ध्या भी प्रत्र-पौत्रोंके विस्तार-द्वारा बढ़ती है, जो सर्वथा असम्भव है।

रामभद्र ! यह संसार तो मनसे ही उत्पन्न होता है और परमात्मज्ञानसे शान्त हो जाता है. परंत मनष्य सीपीमें चाँदीके भ्रमकी भाँति संसारभ्रममें पडकर व्यर्थ ही कष्ट उठाता है। संसारके अभाव और परब्रह्म परमात्माके वास्तविक खरूपको यथार्थ जान छेना ही ज्ञान है। निर्वाणसे भिन्न 'अहम्' इत्याकारक भ्रमरूप

जो सत्ता है, वह तो द:खका ही कारण होती है। इस अहंकारका खरूप मगतणाके जलके सदश असत एवं शून्य है---ऐसा ज्ञान हो जानेपर पूर्णतया शान्त हो जाता है । बोधस्बरूप परमात्मतत्त्वका ज्ञान न होनेसे यह अज्ञानी जीव देश-काल आदि सामग्रीके बिना ही चित्तताको ग्राप्त हो जाता है। वस्तुतः तो यह आत्मा एक ही है । यद्यपि शुद्ध चिटारमामें अज्ञान आदि किसीका होना सम्भव नहीं है. तथापि अज्ञानावस्थामें एक दूसरेके बोधनके लिये उसमें उसकी कल्पना कर ली जाती है। अतः तत्त्व-ज्ञानके द्वारा मुलाज्ञानका उपराम हो जानेपर जब महानुभावोंका अभिमान नष्टहो जाता है, तब वे ख-खरूपमें लीन हो जाते हैं । उन्हें निरतिशयानन्दकी प्राप्ति हो जाती है, जिससे वे शान्त एवं विक्षेपरहित होकर निरन्तर सचिदानन्दघन परमात्मामें ही समाधिस्य रहते हैं। (सर्ग ४३)

श्रीरामजीने कहा-मुनिवर ! अब आप समाधिरूपी मुक्षके खरूपका, जो विवेकी पुरुषोंके जीवनोपयोगी फलोंसे सुशोभित, लताओंसे परिवेष्टित, पुष्पोंसे सुरभित और मनरूपी मृगको विश्राम देनेवाला है, क्रमश: वर्णन कीजिये।

श्रीवसिष्ठजी बोले—स्वनन्दन ! मैं उस समाधिरूपी वृक्षका वर्णन कर रहा हूँ, सुनो । वह विवेकी पुरुषरूपी वनमें उत्पन्न हुआ है और ऊपरको बढ़ता ही जा रहा है। पत्रों, पृष्पों और फलोंसे लदा हुआ वह बृक्ष विवेकी-जनोंको सर्वथा जीवन प्रदान करनेवाला है । विद्वानोंका कहना है कि दु:खके कारण अथवा खयं ही-जिस-किसी भी प्रकारसे इस संसाररूपी वनसे उत्पन्न हुआ जो परम वैराग्य है, वही उस समाधिरूपी वृक्षका बीज है और चित्त उस वीजके उगनेके लिये उत्तम क्षेत्र है,

प्राणियोंके श्रान्त हुए भनरूपी मुगके विश्रामके लिये समाधिरूपी कल्पद्वमकी उपयोगिताका वर्णन जो ग्रामकर्म-समृहरूपी हलसे जोता गया है, रात-दिन ज्ञान्ति आदि जलसे सींचा गया है और प्राणायामरूपी जल-प्रवाहसे युक्त है। जब विवेकी-जनरूपी काननमें चित्तरूपी भूमि विवेकद्वारा परिष्कृत हो जाती है, तब संसारसे वैराग्यरूप समाधि-ब्रक्षका बीज खयं ही जाकर उस भूमिमें गिरता है । उस समय दृढ़ बुद्धिवाले पुरुषको चाहिये कि अपने चित्तरूपी भूमिमें गिरे हुए उस ध्यान-समाधिबीजको खेदरहित होकर यत्नपूर्वक सींचता रहे तथा कायिक, वाँचिक और मानसिक तप एवं दानसे, अमानित्व आदि गुणोंसे और तीर्थस्थानोंमें निवासरूपी शान्तिमयी वृत्तिसे उस बीजकी यत्नपूर्वक रक्षा करता रहे । इस प्रकार सिंचन पश्चात् जब उस बीजमें अङ्कर निकल आये, तब उसकी रक्षाके लिये रखवाली करनेमें अत्यन्त निपण संतोष नामक प्रस्पको उसकी प्रियपत्नी मुदिताके साथ रक्षकरूपमें नियक्त कर देना चाहिये । तत्पश्चात् उस अङ्करका विनाश कर डाल्नेके लिये ट्रट पड़नेवाले पूर्व-वासनाओंमें स्थित आशारूपी विह्नमों, पुत्र-कलत्रादिके अनुरागरूपी पक्षियों और काम-गर्व आदि गीघोंको उस रक्षकके द्वारा भगा देना चाहिये । फिर इस अङ्करके खेतसे अत्यन्त कोमल सत्कर्मरूपी झाइओंसे रजोगुणको तथा अचिन्त्य-ब्रह्मरूपी आलोक प्रदान करनेवाले विवेक-रूपी सर्वकी धपसे तमोगुणरूपी अज्ञानान्धकारको साफ कर देना चाहिये । उस अङ्करका विनाश कर देनेके लिये उसपर तरहोंके समान चञ्चल एवं विनाशी सम्पत्तिरूपी नारियाँ तथा दुष्कृतरूपी मेघोंद्वारा प्रेरित वज्र ट्रटे पड़ते हैं, इसलिये धैर्य, औदार्य, दया आदि मन्त्रों तथा जप, स्नान, तप और दम आदिके सहयोगसे प्रणवार्थ-चिन्तनरूपी त्रिशुळके द्वारा उनका निवारण कर देना चाहिये । इस प्रकार जब उस ध्यान-बीजकी भलीभाँति रक्षा की जाती है, तब उससे विवेक नामक नवीन अञ्चर उत्पन्न होता है, जो जन्मसे ही उन्नति-जील और सौन्दर्यशाली होता है।

राघव ! तदनन्तर उस अङ्कुरसे अपने-आप दो पत्ते निकळते हैं, जिनमें एक है 'शाख-चिन्तन' और दूसरा है 'सरपुरुपोंका सङ्ग' । आगे चळकर जब यह संतोषरूपी लचासे वेष्टित और बेराम्यरूप रससे अनुरक्षित होता है, तब यह तना, दृहमूळता और समुन्नतिको धारण करता है । इस प्रकार शाख-चिन्तनरूपी वर्षोके जळसे आळावित होकर जब इसका हृद्य वैराम्यरूपी रससे परिपुष्ट हो जाता है, तब यह अपनी आयुक्ते थोड़े ही समयमें परमोख्कृष्ट उन्नतिको प्राप्त हो जाता है । धीरे-धीरे शाखार्थचिन्तन, सरपुरुष-समागम और बेराम्यरूपी रससे जब वह अव्यन्त हृष्ट-पुष्ट हो जाता है, तब राग-द्रेषरूपी बंदरींद्वारा क्षुट्य किये जानेपर वह जरा-सा भी किप्पत नहीं होता । तदनन्तर

विज्ञानसे अलंकृत आकारवाले उस वृक्षसे आत्मरससे धुशोमित तथा दूर देशतक विस्तार करनेवाली ये स्फुटता ( आत्मतत्त्वका स्पष्ट आविर्भाव ), सत्यता, सत्ता ( आत्मतत्त्वका स्पष्ट आविर्भाव ), सत्यता, सत्ता, ( आत्मरूपसे स्थित ), धीरता, निर्विकल्पता, समता, शान्तता, मैत्री, करुणा, कीर्ति और आर्यता आदि लताएँ ( शाखा-प्रशाखाएँ ) उत्पन्न होती हैं । यो गुणस्त्यी पत्तों तथा यशरूपी पुष्पोंसे लदी हुई इन लताओंसे समृद्ध हुआ वह ध्यानसमाधि-वृक्ष संन्यासी ( अहंकार-त्यागी ) के लिये पारिजात-सा बन जाता है अर्थात् कल्पवृक्षका काम करता है ।

रामभद्र ! इस प्रकार जब वह उत्तम ज्ञानरूपी ( समाधिरूपी ) बृक्ष लता, पळव और पुष्पोंसे विभूषित हो जाता है, यशरूपी पुष्पगुच्छोंसे उसकी अद्भुत छटा दीखने लगती है, उसमें गुणरूपी पल्लव लहलहाने लगते हैं और उसकी आकृति प्रज्ञारूपी मक्करियोंसे स्रशोभित हो जाती है, तब वैराग्य-रसको टपकानेवाला वह वृक्ष दिन-पर-दिन आगामी ( मूलाज्ञानके उच्छेदक ब्रह्मसाक्षात्काररूपी ) ज्ञानका प्रदाता होता है । उस समय वह वर्षाकालीन मेघकी तरह सारी दिशाओंको शीतल कर देता है और सम्पूर्ण सांसारिक तापको वैसे ही शान्त कर देता है, जैसे दिनमें प्रकट हुए सर्यके तापको रात्रिमें चन्द्रमा शान्त कर देता है। जैसे मेघोंकी घटा छाया पैदा कर देती है, वैसे ही वह बक्ष उपशमरूपी छायाका विस्तार करता है । वह उपशम चित्तको ऐसा सुदृढ़ बनाता है, जैसे पूर्वी हवा बादलको घना कर देती है। वह आत्मज्ञानके मूलवन्धको वैसे ही अपने-आप सुदृढ़ कर लेता है, जैसे कुलपर्वत अपने मूलको । तथा वह अपने ऊपर 'कैवल्य' नामक फलके उत्पन्न होनेमें सहायक शानि आदि माङ्गळिक पुष्पगुच्छों-की रचना करता है । पुरुषकं हृदय-काननमें जब प्रति-दिन छायावितानसे संयुक्त विवेकरूपी कल्पवृक्ष बृद्धिगत होता रहता है, तब भूतलके त्रिविध तापोंका हरण

करनेवाळी बुद्धिरूपी छता उछ्लित हो उठती है और उससे तुषारगर्भके समान मनोहर शीतछता प्रकट होती है। उसी छायामें मनरूपी मृग, जो अनेक जन्मोंमें मटकनेवाळा प्राचीन बटोही है और मार्गमें नानावादियों-के कोळाहळसे ध्यप्र हो गया है, संसाराटवीमें मटकते-भटकते थककर—यहाँ विश्राम पाकर सुखकी साँस छेता है।

राघवेन्द्र ! सत्तामात्र ही जिसका आत्मा है, ऐसे पुरुषरूपी चमडेका अपहरण करनेके लिये काम आदि छ: रात्र उसके पीछे पडे हैं और वह नाना प्रकारके असार शरीरादि-रूप कॅटीली झाड़ियोंमें अपनेको छिपाता फिरता है, जिससे उसका मुख छिन-भिन्न हो गया है। वासनारूपी वायसे प्रेरित होकर संसाराटवीमं भटकता मनोमृग अहंतारूपी मृगमरीचिकाकी ओर सर्वदा दौड़ते रहनेसे अन्तः करणकी तृष्णारूपी विषके दाहसे अत्यन्त व्याकुल हो गया है। बड़े-बड़े भोगोंमें यह आदरबद्धि रखनेवाला है । इसी कारण दर देशमें उत्पन हुए हरे-हरे तुणरूपी विषयोंके लिये दौडते रहनेसे इसका शरीर जर्जर हो गया है और पुत्र-पीत्रके पालनकी व्यप्रतासे संतत होकर यह अनर्थरूपी गड्डेमें जा गिरा है । सम्पत्तिरूपी लतामें फँसकर जब यह लड्खड़ाकर गिर पड़ता है, उस समय प्राप्त संकटोंसे इसका शरीर घायल हो जाता है और जब यह ताप-शान्तिके लिये तृष्णारूपी सहावनी सरिताके निकट जाता है, तत्र हर्ष-शोक आदि तर्क्नोंसे आहत होकर दूर जा पड़ता है । फिर यह न्याधिरूपी दुष्ट न्याधोंके भयसे भाग छूटनेमें ही लग जाता है । उस समय इसे दैव---प्रारब्धकी कुछ भी सम्भावना नहीं रहती, जिससे वह मानो व्याध आ पहुँचा है-इस प्रकारके भयसे अपने आकारको संकुचित कर लेता है।

राजकुमार ! यह मनोम्रग ज्ञानेन्द्रियोंके आखादके विषयभूत स्थानोंसे उत्पन्न दु:खरूपी वाणोंसे भयभीत, काम-क्रोधादि शत्रुओंके आक्रमणसे व्यप्न और प्रस्थरके

प्रहारके सदृश दु:खानुभवके संस्कारोंसे युक्त है। खर्ग-नरकरूपी ऊँचे-नीचे स्थानोंमें वारंबार चढ़ने और गिरनेसे यह अत्यन्त व्याकुल हो गया है । काम-क्रोचादि विकार-रूपी पत्थरोंकी निरन्तर चोट लगनेसे इसका शरीर च्र-चर हो गया है। तृष्णारूपी सुन्दर लता-क्रुब्रोमें प्रवेश करते-करते इसकी देह क्षत-विक्षत हो गयी है । इससे परमात्माकी मायाका कुछ भी ज्ञान नहीं है, इसिलये इसने अपनी बुद्धिसे नाना प्रकारके व्यवहारोंकी कल्पना कर ली है । जिसे काबुमें लाना अत्यन्त कठिन है, ऐसे कामरूपी गजेन्द्रकी गर्जनासे यह भयभीत हो गया है और इन्द्रियसमूहरूपी गाँवमें पहुँचकर पुनः डरके मारे भागनेमें ही तत्पर है । विषयरूपी अजगरोंके विषैले फलारोंसे इसे मुर्च्छा आ गयी है । यह कामुक कामिनीरूपी भूमिमें पहुँचकर प्राय: विषयरससे अत्यन्त मर्दित हो गया है। कोधरूपी दावानलसे दग्ध हो जानेके कारण इसकी पीठपर छाले पड गये हैं. जिसकी गरमीसे यह छटपटा रहा है और विषयोंमें बारंबार भ्रमण करनेके कारण भीषण द:खोंकी प्राप्तिसे इसके भीतर भी जलन हो रही है । अपने आत्मामें संलग्न नाना प्रकारकी अभिलाषाएँ ही मानो मच्छर हैं, जो इसे डँस जानेके लिये इसके पीछे पड़ गये हैं। भोगोंके लोभसे उत्पन मनोहर प्रमोदरूपी सियार बहुत दिनोंसे इसके पीछे दौड रहा है। एक तो यह यों ही अपने कर्म और कर्तृत्वके चक्करमें पड़कर उदभान्त हो गया है, ऊपरसे दरिद्रतारूपी सिंह इसका पीछा कर रहा है। यह आसक्तिरूपी व्यामोहके पत्र-कलत्रादिमें वहासेसे अंधा हो गया है, जिससे इसका शरीर कपटरूपी पर्वतशिखरसे छढ़ककर गड्ढेमें गिर रहा है। मानरूपी सिंहकी दहाइसे इसका हृदय काँप उठा है, जिससे यह भयभीत हो गया है और प्रसिद्ध मृत्यूरूपी व्यान्नके प्रहार करनेपर अगस्त्य-पुष्पकी तरह सुखपूर्वक विदीर्ण करनेपोस्य दीख रहा है । निर्जन वनमें गर्वरूपी अजगर इसे शीघ्र ही निगल जानेके लिये ताक लगाये बैठा है । अनेक-निय कामनाओंकी सिद्धिके लिये यह जहाँ-तहाँ अपने यबाङ्कर-तुल्य दाँतोंको छिपाता फिर रहा है अर्थात् दीनता प्रकट कर रहा है । युवावस्थारूपी प्रियतमा पत्नीने क्षणमर मित्र-सा आलिङ्गन करके इसका परित्याग कर दिया है तथा झंझावात-सहश कुपित हुई इन्द्रियोंने इसे नरकादि दुर्गम स्थानोंमें ले जाकर डाल दिया है । इस प्रकारका यह मनोमृग जब जन्मान्तराजित पुण्यके उदयसे कभी शमादि साधनसे युक्त होकर इस धूर्गोंक समाधिवृक्षके नीचे आ जाता है, तब वह बैसे ही

विश्राम-सुखका अनुभव करता है जैसे रातके अन्यकार और शीतसे पीड़ित प्राणीको सूर्योदय होनेपर आनन्द प्राप्त होता है।

श्रोताओ ! आत्मज्ञानसे शून्य मूर्बलोग ताली, तमाल और मौलसिरीके बृक्ष-गुन्मोंमें बने हुए विश्रामस्थानोंमें प्रचुर पुष्पोंके विलास रूपी हासोंके समान तुच्छ अनित्य मोगोंमें फँसे रहनेके कारण जिस निरतिशयानन्दका नाम भी नहीं जान पाते, उस मोक्ष नामक परम आनन्दको तुमलोगों-का अपना मनरूपी मृग इस समाधि-बृक्षके नीचे आनेसे प्राप्त कर सकता है। (सर्ग ४४)

#### ध्यान-द्वक्षपर चढ़नेका क्रम और उत्तरोत्तर परमोच स्थानपर आरूढ़ होते हुए परमानन्दस्यरूपकी प्राप्तिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---शत्रुसूदन राम ! इस प्रकार जब इस मनोमगको उस समाधि-बक्षकी छायामें विश्राम-संख्का अनुभव होने लगता है, तब वह उसीसे प्रेम करने लगता है, और किसी वृक्षके नीचे नहीं जाता । तदनन्तर इतने समयके बाद वह विवेकपूर्ण समाधि-वृक्ष धीरे-धीरे अपने भीतर स्थित पारमार्थिक आत्मखरूपभूत मोक्षफलको पूर्णरूपसे प्रकट करता है । तब उस उत्तम वृक्षकें नीचे बैठा अपना यह मनोमृग उस ध्यानद्रमकी शाखाओंके अग्रभागमें लड़कते हुए मोक्षरूपी पावन फलको देखता है। उस फलका आखादन करनेके लिये विशाल अध्यवसायसे यक्त तथा जड दृश्य वर्गका अत्यन्त अभाव कर देनेवाला विरक्त पुरुष ही उस बृक्षपर चढ़ता है। उस उत्तम फलको प्राप्त करनेकी इच्छासे विवेकपूर्ण ध्यान-बक्षपर चढा हुआ पुरुष पुरानी केंचुळका परित्याग करनेवाले साँपकी तरह अपने प्राक्तन संस्कारोंका त्याग कर देता है । वह अपनेको उस ऊँचे स्थानपर चढ़ा हुआ देखकर अइहास करने लगता है और विचारता है-- 'ओह ! इतने समयतक

में कैसा दीन बना रहा। उस समय वह करुणाश्व आदि जिनका खरूप है, ऐसी उस बुक्षकी शाखाओं के मध्यमें अमण करता हुआ लोमरूपी सर्वको वशमें करके सम्राट्की तरह छुशोभित होता है। न तो वह प्राप्त वस्तुकी उपेक्षा करता है और न अप्राप्तकी इच्छा; बल्कि सम्पूर्ण बृत्तियों उसका अन्तःकरण चन्द्रमाकी माँति सौम्य एवं शीतल हो जाता है। उसकी दृष्टिमें खी, पुत्र, मित्र और धन-सम्पत्ति आदि सारे पदार्थ जन्मान्तरमें प्राप्त हुए अथवा खप्तमें उत्पन्न हुएके समान लग्ने लग्ने हैं। उन्मत्तकी चेष्टाके समान जिसका आकार है तया जो तरङ्गोंकी तरह क्षणमङ्गुर आधारवाली है, ऐसी संसाररूपी नदीकी चालोंको अपने सामने उपस्थित देखकर वह हँसता है। उसमें लोकैषणा, दारेषणा, वित्तेपणा आदि कोई भी एषणा नहीं रहती। अपूर्वपदमें विश्वान्त होनेके कारण वह

<sup>\*</sup> आदिपदसे यहाँ—'अभयं सत्त्ररांशुद्धिर्श्वानयोगव्यवस्थितिः।' ( गीता १६ । १–६ में वर्णित ) दैवीसम्पत्तियोंका जष्टण हैं।

जीता हुआ ही मृतक-तुल्य हो जाता है। उसकी दृष्टि केवल शुद्ध-बोधस्तरूप सर्वोत्कृष्ट उस परमात्मज्ञानरूप फल्यर ही लगी रहती है, जिससे वह परमोच स्थानपर आरूढ़ हो जाता है। संतोषरूपी अमृतसे परिपुष्ट हुआ वह पुरुप अपनी पूर्वदशाका वारंवार स्मरण करके अनर्थस्तरूप अर्थोंक (धनोंके) नाश हो जानेपर भी परम संतष्ट ही रहता है।

रघनन्दन ! इस प्रकार परमार्थरूप फल प्रदान करनेवाली उस महापदवीपर गमन करता हुआ वह ज्ञानी पुरुष वाणीके अगोचर भूमिका---जीवनमुक्त-स्थितिको प्राप्त हो जाता है । दैववश विना प्रयत्न किये ही कहींसे अकस्मात भोगोंके प्राप्त हो जानेपर भी वह उनसे विरक्त ही रहता है। वह मौनी परुष सांसारिक वृत्तियोंसे उपराम, उन्मत्तकी तरह आनन्दयुक्त और अंदरमें परिपूर्ण मनवाला होकर किसी अनिर्वचनीय स्थितिको प्राप्त हो जाता है। वह योगी पुरुष आकाशकी तरह समतायुक्त होकर सम्पूर्ण दश्य-बुद्धिका परित्याग करके निरतिशयानन्द ब्रह्मभावरूप फलको प्रहण करता है, उसीका आनन्द लेता है, उसीका अनुभव करता है और उसीसे परितृत होता है । इस प्रकार जो लोकीपणासे विरक्त हो गया है, दारेषणाका त्याग कर चुका है और धनैषणासे पूर्णतया मुक्त हो गया है, वही उस परम-पदमं विश्राम पाता है । जिस पुरुषकी दृश्य-पदार्थीमं आत्यन्तिकी विरक्ति देखी जाती है, वही तत्त्वज्ञानी है: क्योंकि अज्ञानीमें दश्यका त्याग करनेकी सामर्थ्य ही नहीं है। आत्मनिष्ठ होनेके कारण जो तृष्णासे रहित हो गया है तथा तीनों एवणाओंका परित्याग कर चुका है, उस जानीका ध्यान इच्छा न रहते हुए भी अपने-आप होता रहता है।

रघुवीर ! विषयोंसे जो आत्यन्तिक विरक्ति है, वही समाधि कहलाती है। जिसने उसका सम्पादन कर ल्या, वह निश्चय ही मनुष्यरूपमें परव्रहा है, उसे हमारा प्रणाम है। जिसकी विषय-विरक्ति अत्यन्त सुदृह हो गयी है, निस्संदेह उसके ध्यानको इन्द्रसहित देवता और असुर भङ्ग करनेमें समर्थ नहीं हो सकते । बुद्धिमानो ! विश्व शब्दका अर्थ तो मूखोंके लिये ही है, वह पण्डितोंका विषय नहीं है; इसलिये जिस भूमानन्द ब्रह्ममें तत्त्वज्ञानी और मूर्ख तथा विश्व और विश्वेशका अभेदरूपसे मान होता है, उसीमें तुमलोग भी विश्वाम करो । क्योंकि इस जगत्में मनन आदि भूमिकाओंमें आरूढ़ होनेकी इच्छावाले विवेकियों अथवा आत्मसाक्षात्कारादि भूमिकाओंमें आरूढ़ हुए सिद्धोंमेंसे किसीने भी पदार्थोंमें परमात्मासे अतिरिक्त सत्ता-असत्ता अथवा द्वैत-अद्वैतका निर्णय नहीं किया है।

इस निर्वाणकी प्राप्तिके लिये तीन उपाय हैं-एक शास्त्रार्थचिन्तन, दूसरा तत्त्वज्ञानियोंकी संगति और तीसरा ध्यान । इनमें उत्तरोत्तर श्रेष्ठ है। यद्यपि जगद-भ्रान्ति निर्मूळ है, तथापि जिस ज्ञानसे उसका शीव ही विनाश नहीं हो जाता, उस ज्ञानसे मनुष्यका अज्ञान उसी प्रकार नहीं दूर होता, जैसे चित्रलिखित अग्निसे सर्दी नहीं मिटती। जैसे अज्ञानीके अज्ञानके कारण जगद्-भ्रम बढ़ता जाता है. वैसे ही तत्त्वज्ञानीके ज्ञानके प्रभावसे वह भ्रम नष्ट हो जाता है। तत्वज्ञानीके चित्तमें जगतकी स्थिति और स्फरणा चित्त-प्रकाशखरूप ही भासती है; क्योंकि बोध हो जानेपर ज्ञानीकी दृष्टिमें निस्तंदेह न तो अहंकार रह जाता है और न जगत्की स्थिति ही रहती है । उसको तो परमप्रकाशखरूप जगत्की कोई अपूर्व ही स्थिति भासती है, परंतु जो पूर्ण ज्ञानी नहीं है, उसका चित्त सुखे और गीले काष्ट्रकी भाँति बोध और अबोध दोनोंसे संयुक्त रहता है । इन दोनों ज्ञान और अज्ञानमें जो भाग प्रबल होता है, वह तदप होकर ही रहता है; किंतु तत्त्वज्ञानी जगत्के भाव-अभावकी सत्यता-को बिल्कुल नहीं मानता । (सर्ग ४५)

## ध्यानरूपी करपद्भमके फलके आखादनसे मनकी स्थितिका तथा ग्रक्तिके विभिन्न साधनोंका वर्णन

हो जाती है, तब बोध भी अज्ञानका बाध हो जानेसे शीव्र ही असद्रूप और मनोमृग परमार्थ-रूप हो जाता है। उस समय उसकी पूर्वकालकी मृगता-विपयरूपी तृणोंके अन्वेपणकी खभावता-न जाने कहाँ विद्धत हो जाती है और अनन्त परमात्मखरूपका प्रकाश करनेवाली परमार्थ-दशा ही शेष रह जाती है । मनस्ता---मननखभावता न माळूम कहाँ विलीन हो जाती है और निर्वाध, विभागरहित, सर्वव्यापक, पूर्ण, त्रिशुद्ध, सदूषिणी परमानन्दमयता ही रह जाती है । उस समय परमार्थखरूपताको प्राप्त होकर मन न जाने कहाँ चला जाता है तथा वासना, कर्म, हुर्ष, अमर्ष आदि भी कहाँ चले जाते हैं-इसका कुछ भी पता नहीं चलता । जिसे सम्पूर्ण भोगोंसे विरक्ति हो गयी है, जिसकी इन्द्रिय-वृत्तियाँ पूर्णतया शान्त हो गयी हैं, सम्प्रण दृश्य जिसके लिये नीरस हो गया है, जो अपने आत्मामें ही रमण करनेवाला है, जिसकी मनोवृत्तियाँ क्रमश: नष्ट हो गयी हैं तथा जो बिना प्रयासके ही विश्रान्ति प्राप्त कर चुका है, ऐसे योगीकी समाधि खत: ही सिद्ध हो जाती है; फिर इस विषयमें विचार ही कौन चलाने।

विषयोंसे जो दढ़ वैराग्य है, वही ध्यान कहलाता है और वही जब भलीभाँति परिपक्त हो जाता है, तब वज्रके समान सुदृढ़ अर्थात् वज्रध्यान हो जाता है। यह जो भोगोंसे वैराग्य है, यही अङ्कारित होनेपर ध्यान कहा जाता है और पीठबन्धसे सुबद्ध होनेपर उसीकी समाधि संज्ञा होती है । जो दश्यप्रपञ्चके खादसे मुक्त हो गया है और जिसे सम्यगज्ञानकी प्राप्ति हो चुकी है, उस मुनिकी तो अविराम निर्विकल्प समाधि लगी रहती है। जब

श्रीविसष्ठजी कहते हैं—स्थूनन्दन ! जब परमार्थरूप- भोग अच्छे नहीं लगते, तब सम्यगज्ञानका उदय होता है फलका ज्ञान हो जाता है और मुक्तिकी स्थिति दृढ़ और जिसे विषय-भोग रुचिकर नहीं लगते, वह ज्ञानी कहा जाता है। जिस ज्ञानीको अपने खभावमें विश्राम प्राप्त हो चुका है, उसका खभाव मोगी कैसे हो सकता है; क्योंकि आत्मविरुद्ध खमाव ही मोग है। फिर उस खभावके क्षीण हो जानेपर भोगिता कहाँसे और कैसे प्राप्त हो सकती है। श्रीराम! साधकको चाहिये कि वह पहले वेदान्त श्रवण करे, फिर खाध्याय करे, तत्पश्चात् प्रणव आदिका जप करे। तदनन्तर समाविमें लीन हो । समाधिसे विरत होनेपर वह थका हुआ साधक पुन: पूर्ववत् श्रवण, पाठ और जपका ही आश्रय ले।

> राघवेन्द्र ! जो संसारका भार ढोते-ढोते अत्यन्त थक गया है और संकटोंको डोलते-झेलते जिसका शरीर जर्जर हो गया है, अतएव विश्राम करना चाहता है, उसके उस विश्राम-क्रमको सुनो । जैसे पथिक यज्ञ-यूपोंसे दूर हट जाता है, वैसे ही ऐसा पुरुष अज्ञानियोंको दूरसे ही त्याग देता है और तत्त्वज्ञानियोंका अनुगामी होकर स्नान, दान, तप और यज्ञ आदिका अनुष्ठान करता है तथा सदा परोपकारमें तत्पर रहता है, जिससे 'परप्रज्ञानुग' कहा जाता है। वह सभी जनोंका प्रिय तथा शास्त्रानुकूळ पवित्र कर्मोंका रसिक होता है और सभीके साथ सौम्य व्यवहार करता है। ऐसे पुरुषकी नवीन संगति, जो नवनीतस्थली—मक्खनके समान खच्छ, रनेहभरी, कोमल, मनोहर और सुखाद होती है, सम्पर्कमें आनेत्राले जनको सुख प्रदान करती है। विवेकी पुरुपके चरित्र, जो चन्द्रसाके किरणसमृहकी तरह अत्यन्त शीतल और पवित्र होते हैं, सुननेवाले मनुष्यको पूर्ण रूपसे शीतल कर देते हैं।

सत्परुषोंके सङ्गसे जैसी निर्भय शान्ति प्राप्त होती है.

वैसी शान्ति राशि-राशि प्रपोंसे भरे हुए उद्यानखण्डोंमें भी नहीं मिलती । विवेकी पुरुषोंकी संगति मन्दाकिनीके जलकी तरह छोगोंके पापोंका प्रक्षालन करके विश्वद्धता प्रदान करती है। संसार-सागरसे पार जानेकी इच्छाबाले विरक्त विवेकी पुरुषोंके समागमसे मनुष्यका हृदय वैसे ही शीतल हो जाता है. जैसे हिम और पुष्पहारोंसे निर्मित घरोंमें निवास करनेपर होता है । क्रमश: किये गये न्यायोचित निष्काम कर्मसे बद्धि विद्युद्ध हो जाती है और बुद्धिके निर्मल होनेपर जैसे खच्छ दर्पण प्रतिबिम्बको तरंत धारण कर लेता है. वैसे ही मनष्य शास्त्रोंके अभिप्रायको अपने अन्त:करणमें यथार्थरूपसे ग्रहण कर लेता है। फिर विवेकी पुरुषके हृदयमें शास्त्रार्थ-रससे सुशोभित उत्तम प्रजा उन्नतिको प्राप्त होती है । जिसका आत्मा साध-समागमसे ग्रद्ध तथा शास्त्रार्थ-चिन्तनसे परिमार्जित हो गया है, वह प्राज्ञ पुरुष परम शोभा पाता है। प्राज्ञ पुरुष शास्त्र और सत्पुरुषोंके सङ्गक्ता ऐसा अनुसरण करता है, जिससे इनमें अत्यन्त आसक्ति होकर इन्हींका अनुभव होता रहता है । क्रमशः सज्जनताको प्राप्त करके वह शास्त्रार्थकी भावनासे प्रर्णतया भावित हो जाता है । फिर भोगोंका तिरस्कार करके वह पिंजरेसे छुटे हुएकी तरह शोभा पाने लगता है । भोगोंके पीछे दौड़ना बहुत बड़ा दर्भाग्य है, इसलिये दिन-पर-दिन उसका त्याग करनेवाले विवेकी पुरुषके द्वारा उसका कुल उसी प्रकार चमकने लगता है, जैसे चन्द्रमासे तारोंका समह ।

राधव ! जिन्होंने तीनों लोकोंको तुण-गुल्य समझ लिया है, उनकी प्रशंसा महास्मालींग वैसे ही करते हैं, जैसे खर्मलोकों खर्मवासी कल्पवृक्षका गुण गाते हैं। ऐसा पुरुष भूतलपर उदित हुए चन्द्रमाके समान होता है, अतः जिनके नेत्र विस्मयसे उत्कृष्ठ हो गये हैं, ऐसे साधु-महात्मा सौहार्दवश उसका दर्शन करनेके लिये आते हैं। भोगोंके प्रति उसकी आदखुद्धि सदाके लिये नष्ट हो जाती है। इसलिये

न्यायद्यक्त भोगोंके प्राप्त होनेपर भी बह उनका आदर नहीं करता । तदनन्तर जैसे खास्थ्य चाहनेवाळा व्यक्ति वैद्यका आश्रय ग्रहण करता है, उसी प्रकार सर्वोत्कृष्ट कल्याणकी प्राप्तिके लिये वह खयं ही सत्सङ्ग करता है । उस सत्सङ्गके परिणामखरूप उसकी बुद्धि परम उदार हो जाती है, जिससे बह अत्यन्त निर्मल जलवाले सरीवरोंमें प्रविष्ट हुए गजराजकी तरह शास्त्रार्थ-चिन्तनमें निमन्न हो जाता है । जैसे सूर्यदेव अन्धकार-पीड़ित प्राणीको अपने निकट आनेपर अपने प्रकाशसे पूर्ण कर देते हैं, वैसे ही सज्जन पुरुष अपने सम्पर्कमें आये हुए मनुष्यको विपत्तियोंसे उतारकर देवी सम्पत्तियोंसे प्रक कर देता है ।

जो विवेकी है, उसकी शुद्ध पहलेसे ही दूसरेका धन ग्रहण करनेसे विरत रहती है; क्योंिक उसे प्रारक्यानुसार प्राप्त हुए अपने ही धनसे संतोष रहता है तथा पर-धनके ग्रहणसे विरत एवं संतोषाप्रतसे परिपूर्ण हुआ वह क्रमशः अपने खार्थोंकी भी उपेक्षा कर देना चाहता है। वह याचकको कण, पिण्याक (खळी) और शाक आदि जो कुछ अपने पास मौजद़ रहता है, वह सब दे देता है। यहाँतक कि उसी अभ्यासयोगसे वह अपना मांस भी दे डाळ्ता है। विवेकी पुरुषको चाहिये कि पहले वह पर-धनके ग्रहणसे यक्षपूर्वक विरत हो जाय। जब इसका पूर्णतया अभ्यास हो जाय, तब उसे विवेक्षकळसे खार्थमात्रसे आसिक्त हटा लेनी चाहिये।

श्रीराम! जैसे सरोवर वर्षाके जल्से ही भरता है, उसी तरह मनुष्यका अन्तःकरण संतोषसे ही परिपूर्ण होता है। जैसे वसन्त ऋतुके आगमनसे सुन्दर पुष्पोंसे लंदे हुए वृक्षोंसे वन लहलहा उठता है, वैसे ही साधु पुरुष संतोषसे ही गम्भीर, शीतल, मनोहर, प्रसन्न और रसशालिनी ओजखिताको पाकर शोभित होने लगता है। किंतु जो असंतुष्ट है और सदा धनके

िलये लालियत रहता है, उसकी प्रकृति दीन हो जाती है और वह पादपीठ (खड़ाऊँ या पनहीं) की रगड़से पिसे हुए कीड़ेकी भाँति चेष्टा करता रहता है तथा एक दु:खसे दूसरे दु:खको प्राप्त होता रहता है।

जो धनके लोभी होते हैं, उनकी आकृति विकृत हो जाती है । उन्हें क्षुट्य समुद्रमें गिरे हुए तथा छहरोंके धपेड़ोंसे व्याकुल हुए जीवोंकी भाँति कभी खस्य स्थिति प्राप्त नहीं होती । अर्थसम्पत्ति और नारी—ये दोनों ही उत्ताल-तरङ्गोंकी तरह क्षणविष्यंसी हैं और सर्पके फनकी छत्रच्छायाके समान हैं, अतः कौन विद्वान् इनमें मन लगायेगा । धनके उपार्जन और रक्षणमें जो यातनाएँ

मोगनी पड़ती हैं, उन्हें जानता हुआ भी जो मृढ़ धनकी अभिलाषा करता है, वह मनुष्य होते हुए भी पशु-नुल्य है; अतः उसका स्पर्शतक नहीं करना चाहिये। \* जो संतोषरूपी हँसुआसे मनके बाह्य इन्द्रिय-व्यापारोंको और आन्तरिक संकल्प आदिको एक साथ ही काट डालता है, उसका क्षेत्र—ज्ञानबीजकी उत्पत्तिका स्थान हृदय—प्रकाशित हो उठता है। पुरुषको चाहिये कि पहले संसारसे विरक्ति प्राप्त करे। वैराग्य हो जानेपर सत्पुरुषोंका सङ्ग और शास्त्रोंका अभ्यास करे। शास्त्रोंक अर्थोंकी हृढ़ मावना करके भोगोंसे दूर रहे। तब कहीं उसे संतोष सुदृढ़ होता है और उसकी इढ़तासे प्रसार्थतत्त्वकी प्राप्ति होती है। (सर्ग ४६-४७)

## वैराग्यके दृढ़ हो जानेपर पुरुषकी स्थिति, आत्माद्वारा विवेक नामक दूतका भेजा जाना, विवेकज्ञानसम्पन्न पुरुषकी महिमा तथा जीवके सात रूपोंका वर्णन

श्रीवित्रष्ठजी कहते हें—रचुकुळमूषण राम! जब संसारसे विरक्ति सुदृढ़ हो जाती है, सत्पुरुषोंका सङ्ग प्राप्त हो जाता है, बुद्धिद्वारा शाखों—'तत्त्वमिसं' आदि महावाक्योंके अर्थका ज्ञान हो जाता है, भोगोंकी तृष्णा नष्ट हो जाती है, विषय नीरस लगने लगते हैं, साधुताका उदय हो जाता है, प्रकाशमय आत्मा प्रत्यक्ष हो जाता है तथा हृदयमें आत्मोदयकी पूर्ण भावना हो जाती है, उस समय विवेकी पुरुष उसी प्रकार धनकी कामना नहीं करता, जैसे लोग अन्यकारको नहीं चाहते और जो सम्पत्ति उसके पास पहलेसे मौजूद रहती है, उसे वह सूखी एवं जूँठी पत्तल्यी विषय बारंबार उसकी इन्द्रियोंके सम्पर्कर्मे आते हैं, तथापि उसे उनका अनुभव नहीं होता; क्योंकि उसका मन

सर्वया जावक सात स्थानो वणन
सर्वया शावक सात स्थानों वणन
सर्वया शावक सात स्थानों वणन
प्रकृष एकान्त स्थानोंमें, दिशाओंके छोरोंमें, सरोगरोंमें,
काननोंमें, उचानोंमें, पुण्य-प्रदेशोंमें अथवा अपने ही घरोंमें,
मित्रोंकी विळासपूर्ण क्रीडाओंमें, रुचिर वाटिकाओंमें,
आयोजित मोजनादि व्यापारोंमें तथा शाखोंके तर्कपूर्ण
विचारोंमें आसक्ति न होनेके कारण वहाँ चिरकाळतक
स्थित नहीं रहता । यदि कहीं वह उन स्थानोंमें कुछ
देरतक टहर गया तो वहाँ भी वह तत्त्वक्षका ही
अन्वेषण करता है; क्योंकि वह विवेकी, पूर्ण शान्त,
इन्द्रिय-निग्रही, खात्माराम, मौनी और एकमात्र
विज्ञानखरूप ब्रह्मका ही कथन करनेत्राळा होता है ।
इस प्रकार अभ्यासके बळसे वह शान्त विवेकी पुरुष खयं
ही परमपदस्वरूप परमात्मामें विश्राम प्राप्त कर लेता है ।
राधव ! बोधके बिना न तो अथोंकी उपळिंब हो

सम्पदः प्रमदाश्चैव तरङ्गोत्तुङ्गमङ्खुराः । कस्त्वास्विष्टिकणच्छत्रच्छायाद्य रमते बुधः ॥
 अर्थोपार्जनरखाणां जानवापि कदर्थनाम् । यः करोति स्पृहां मृदो त्यद्धं तं न संस्पृहोत् ॥
 (नि० प्र० उ० ४७ । ४९-५०)

सकती है और न पदार्थोंके अभावकी ही सिद्धि होती है---ऐसी आन्तरिक अनुभूतिका जो विषय है, उसे परमपद कहते हैं । एकमात्र वोधके साथ अत्यन्त घनिष्ठ सम्बन्ध होनेके कारण जहाँ वस्तुतः न बोधता है, न पदार्थ है और न पदार्थोंका अभाव है, उसे तम परमपद समझो । जिन्हें परमात्मतत्त्वसाक्षात्काररूप परमपदमें विश्राम प्राप्त हो चका है तथा जो मनोलयकी अवस्थाको पहुँच चके हैं। ऐसे सजनोंको विषय उसी प्रकार नहीं रुचते, जैसे हृदयहीन पत्थरोंको दुधके स्वादका अनुभव नहीं होता । जैसे दीपक अन्धकारका नाश कर देता है, वैसे ही निर्मेळ परमात्मपदमें स्थित ज्ञानी पुरुष अपने हृदयस्थित अज्ञानरूपी अन्ध्रकारको तथा बाहरी राग, द्वेष, भय आदिको दर हटा देता है । जिसमें तमोगुणका सर्वथा सम्प्रण अंश जिसके रजोग्रणसे रहित हो गये हैं तथा जो सत्त्वगुणको भी छाँघ चुका है, वह मनुष्यरूपमें सूर्य है; अतः उसे प्रणाम करना चाहिये । ये जितने चराचर जीव तथा भूत-प्राणी हैं, वे सव-के-सब स्वेच्छानुसार उपहार-सामग्री प्रदान करके निरन्तर उसी आत्माका प्रजन करते हैं । इस प्रकार जब अनेक जन्मोंतक यथाभिमत इच्छासे यह आत्मा पूजित होता है, तब अपने पुजारीपर प्रसन्न हो जाता है । फिर तो प्रसन्न हुआ खयं देवाधिदेव महेश्वररूप आत्मा पूजककी शुभ कामनासे उसे ज्ञान प्रदान करनेके लिये अपने पावन दूतको तरंत प्रेरित करता है।

श्रीरामजीने पूछ/—मुने ! परमेश्वररूप आत्मा किस दूतको प्रेरित करता है और वह दूत किस प्रकार ज्ञानोपदेश करता है—यह मुझे वतलाइये।

श्रीविसिष्टजीने कहा—रामभद्र ! आत्मा जिस दूतको प्रेरित करता है, उसका नाम विवेक है, वह सदा आनन्द देनेत्राळा है । वह अधिकारी पुरुषके हृदयख्पी गुफामें वैसे ही स्थित हो जाता है, जैसे आकाशमें चन्द्रमा । वही विवेक वासनायुक्त अज्ञानी जीवको ज्ञान प्रदान करता है और धीरे-धीरे इस संसारसागरसे उद्धार कर देता है । यह ज्ञानरूप अन्तरात्मा ही सबसे बड़ा परमेश्वर है । वेद-सम्मत जो प्रणव है, वह इसी-का बोधक शुभ नाम है । नर, नाग, सुर, असुर—सभी जप, होम, तप, दान, पाठ, यज्ञ और कर्मकाण्डद्वारा नित्य इसीको प्रसन्न करते हैं। चिन्मय होनेके कारण यही सर्वत्र विचरण करता है, जागता है और देखता है। इसीलिये इसके आँख, कान, हाथ, पैर सर्वत्र व्याप्त\* हैं। यही चिदात्मा विवेक-दतको उदबुद्ध करके उसके द्वारा चित्तरूपी पिशाचको मारकर जीवको अपनी दिव्य अनिर्वचनीय स्थितितक पहुँचा देता है । इसिलये सम्पूर्ण संकल्प-विकल्पोंको, विकारोंको तथा अर्थसंकटोंको छोडकर अपने परुषार्थसे खयं ही उस चिदात्माको प्रसन्न कर लेना चाहिये: क्योंकि इस संसाररूपी रात्रिके घने अन्धकारमें, जिसमें मनरूपी पिशाच घुम रहा है और काम-क्रोधादि षहुर्मिरूपी काली घटा छायी हुई है, अपना आत्मा ही पूर्णिमाने चन्द्रमाकी तरह सर्वत्र प्रकाश करता है।

यह संसार एक भीषण समुद्रके समान है। इसका भीतरी भाग मरणरूपी अगाध भँवरोंके कछोलेंसे आदुल हो रहा है। यह तृष्णारूपी तरङ्गोंसे चन्नाल हो रहा है। इसे अपना मनरूपी प्रचण्ड वायु उद्देलित कर रही है। यह चराचर भूतरूप जलकणोंसे व्यात है और इन्द्रिय-रूपी मकरोंसे भरे रहनेके कारण अत्यन्त गहन है। इस समुद्रको पार करनेके लिये विवेक ही महान् जहाज है। इस समुद्रको पार करनेके लिये विवेक ही महान् जहाज है। इस प्रकार शास्त्रविहत अभीष्ट पूजनसे प्रसन्न हुआ

'विश्वतश्चक्षुस्त विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुस्त विश्वतस्पात्' आदि श्रुतियाँ भी ऐसा ही प्रतिपादन करती हैं।

सर्वतःपाणिपादं तत्सर्वतोऽश्विशिरोमुखम् ।
 सर्वतःश्रुतिमछोके सर्वमाद्यः तिष्ठति ॥
 (गीता १३ । १३ )

आत्मा पहले विवेकरूपी पावन दून मेजकर सस्सङ्ग, शालाम्यास और परमार्थ वस्तुके उत्तम ज्ञानद्वारा जीवको अदितीय, निर्मेळ एवं सर्वोच्च पदतक पहुँचा देता है। राघवेन्द्र ! जिनका विवेक परिपृष्ठ हो गया है और जिन्होंने वासनारूपी मलका परित्याग कर दिया है, उन महात्माओं के अंदर कोई अपूर्व ही महत्ता उत्पन्न होती है। वस्तुतः आन्तिके स्ररूपका यथार्थ ज्ञान हो जानेसे वासना अपने-आप निवृत्त हो जानेपर उसमें सत्यत्वकी भावना किसे हो सकती है। वासनाका अभाव ही संसारका उपशमन है। वासना ही महाकाय यश्विणी है, इसीलिये बुद्धिमान् लोग इसका विनाश करनेमें तरुपर रहते हैं।

पूर्वाभ्यासवश पुरुषोंकी अज्ञानप्रयुक्त उन्मत्तता जैसे-जैसे उत्पन्न हुई रहती है, वैसे-वैसे ही वह ज्ञानके भलीभाँति अभ्यस्त होनेसे समयानुसार धीरे-धीरे विनष्ट भी हो जाती है। ज्ञानी पुरुष ज्ञानयञ्जमें दीक्षित होकर ध्यानरूपी यूप---यज्ञस्तम्भको सद्दढरूपसे गाड देता है और संसारकी असत्ताके अनुभवद्वारा विश्वविजय करके सर्वख-त्यागरूप दक्षिणा देकर सर्वोच्च स्थान प्राप्त कर लेता है । उस समय चाहे अंगारोंकी दृष्टि हो, प्रलयकालकी वासु चलने ळगे अथवा सूतळ उड़कार आकाशमें चळा जाय, परंत्र ज्ञानी पुरुष अपने खरूपमें ही समभावसे स्थित रहता है । पूर्ण वैराग्यसे जिसका मन सर्वथा शान्त हो गया है और जिसने अपने मनको पूर्णतया निरुद्ध कर लिया है, ऐसा पुरुष सदा वज-तल्य सदृढ समाधिमें ही स्थित रहता है । इसके अतिरिक्त उसकी दूसरी स्थिति नहीं होती; क्योंकि बाह्य पदार्थींसे अत्यन्त वैराग्य हो जानेसे मन जैसा पूर्णरूपसे शान्त होता है, वैसा शान्त वह साधारण शास्त्राभ्यास, उपदेश, तप और इन्द्रियनिम्रह आदिसे नहीं होता।

वासनासे रहित हो जानेपर तो सभी जीव समान हैं, परंतु वासनाकी विषमताके कारण वे सुखे पत्तेकी तरह उड्-उड़कर विभिन्न खर्ग-नरक आदि छोकोंने गिरते हैं। इसल्विये साधकको सबसे पहले परम पुरुपार्थका अवलम्बन करके ध्यानमें विञ्च करनेवाळी तन्द्राको जीतना चाहिये। तत्पश्चात् बाह्य दृष्टिसे उपर उठकर पूर्वजन्मार्जित वासनासमृहरूपी संसार-पाशके सुदृढ़ पिंजड़ेको तत्त्व-साक्षात्कारद्वारा शीव्र ही तोड़कर चारों ओरसे पूर्णानन्दैकरस ब्रह्मरूपसे स्थित हो रहना चाहिये।

श्रीरामजीने कहा—भगवन् ! जैसे क्षीरसागर आदि सातों समुद्रोंमें क्षीर आदिके मेदसे सात प्रकारके जल हैं, उसी प्रकार सात प्रकारके रूपोंको धारण करनेवाले जीवोंके मेदको मेरी जानकारीके लिये आप वर्णन करनेकी क्रपा करें !

श्रीवसिष्ठजी बोले---एवनन्दन ! किसी प्राचीन कल्पके किसी जगत्में कहींपर कुछ जीव सुषुप्ति-अवस्था-में स्थित थे। वे अपने प्राणयक्त शरीरोंके कारण जीवित ही थे। उनमें जो लोग खप्त देख रहे थे, उनके खप्त-सदश ही इस जगतुको समझना चाहिये और उन्हीं जीवोंको 'स्वप्नजागर' कहा जाता है । उन सोये हुए जीवोंका जो अपने-आप प्रकट हुआ खप्न-प्रपन्न है, वही कभी-कभी जब हमलोगोंका विषय बन जाता है, तब हमलोग उनके 'खप्ननर' कहलाते हैं । चिरकाल-के पश्चात जब उनका वह खप्न जामत-रूप हो जाता है, तब उनके खप्नके वे जीव 'खप्न-जाम्रतः' कहे जाते हैं। वास्तवमें वे उनके खप्नमें ही स्थित हैं। इस खप्न-प्रपञ्चके समाप्त होनेपर यदि ज्ञान हो गया, तब तो वे तत्त्वज्ञान प्राप्त करके मुक्त हो जाते हैं और यदि ज्ञान न हुआ तो गाढ़ निदाके वशीभूत होकर वे संकल्पानुसार उसी प्रकारके दूसरे शरीर धारण कर लेते हैं और उसी तरहका दूसरा कल्पित जगत्कल्प देखते हैं: क्योंकि कल्पनागसरूपी आकाशकी कहीं निख-काशता नहीं रहती । चिरकालके अभ्याससे जिन जीवोंका जागराभिमान घनीभत संकल्पमें है तथा जिनके मनकी चेष्टाएँ भी संकल्पमें ही हैं, वे जीव 'संकल्प-जागर' कहलाते हैं । वे संकल्पका उपरामन हो जानेपर पुन: पूर्ववत् अथवा उससे भी विलक्षण व्यवहार करने लगते हैं, अत: उनके शरीरमें हमलोग 'संकलपपुरुष' रूपसे स्थित माने जाते हैं। जो विशाल आत्मावाले प्रधान पुरुष ब्रह्माके रूपसे अवतीर्ण हुए हैं और पहलेके उत्पत्तिविकासरूप खप्नसे रहित हैं, वे 'केवलजागर' कहे गये हैं। पुनः वे ही जीव जब प्रौढ़ होकर जन्मान्तरोंमें जन्म धारण करते जाते हैं और भूमिकाको प्राप्त हुए ये जीव 'क्षीणजागर' कहे जाप्रत्, खप्न, सुषुतिमें विचरते रहते हैं, तब 'चिरजागर'

कहलाते हैं । वे चिरजागर जीव ही जब पापरूप दुष्कर्मीके आवेशसे जड-स्थावररूपमें प्रकट होते हैं और जामत-अवस्थामें भी घनीभूत अज्ञानसे परिपूर्ण हो जाते हैं, तब 'घन-जागर' कहे जाते हैं । जो शास्त्रार्थिचन्तन और सत्सङ्ग-के द्वारा उपदेश ग्रहण करके ज्ञानसम्पन हो गये हैं और जाप्रतको भी खप्न-सरीखे देखते हैं, वे 'जाप्रत्वप्न' कहलाते हैं । जिन्हें सम्यगज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है और जो परमपदमें विश्राम कर चुके हैं, तरीय जाते हैं। (सर्ग ४८-५०)

# दृश्य जगतकी अःत्वा, सबकी एकमात्र ब्रह्मस्पता तथा तत्वज्ञानसे होनेवाले लाभका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दग ! सृष्टिका कोई कारण नहीं है, इसीलिये न यह उत्पन्न होती है और न नष्ट । जैसा कारण होता है, वैशा ही कार्य उत्पन्न होता है । परंत जब सृष्टिका कारण ही कल्पित एवं मिथ्या है, तब उससे होनेवाला सृष्टिरूप कार्य भी कल्पित और मिथ्या ही सिद्ध होता है । जैसे प्रशान्त महासागरके भीतर लहर और भँवर आदि उससे अभिन रूपमें ही स्थित हैं, उसी प्रकार क्षीभरहित परब्रह्ममें जगत और चित्त आदि स्थित हैं, जो इस ब्रह्मसे भिन्न नहीं है । जैसे अपने भीतर अनेक वर्तनोंको रखनेवाला मिट्टीका लोंदा एक रूपसे ही स्थित रहता है, उसी प्रकार अपने उदरमें अनेक ब्रह्माण्डमाण्डको धारण करने-वाला सर्वात्मा निर्मल ब्रह्म भी एक ही है। जैसे सुवर्ण अपने भीतर कडक, कुण्डल आदि अनेक नान-रूपवाले आभूषणों तो धारण करता है और उन सबके रूपमें खयं ही स्थित होता है, उसी प्रकार सुवर्णस्थानीय बहा ही दश्य जगत्के रूपमें स्थित है। ज्ञानी पुरुष खप्नकालमें खप्रको ही जाग्रत-रूप जानते हैं; क्योंकि उन्होंने वासनाओंसे व्यप्र मनको प्रहण नहीं किया है और वे

जाग्रत्कालमें जाग्रत्को ही खप्त समझते हैं; क्योंकि उन्हें सत्यखरूप आत्माका बोध हो चुका है।

जैसे शरद ऋतमें वादल छिन-भिन्न हो जाते हैं और पता लगानेपर मृगतृष्णाका जल मिथ्या सिद्ध होता है, उसी प्रकार बारंबार इन्द्रियोंके सम्पर्कमें आनेपर भी यह दर्य-प्रपञ्च तत्त्वज्ञान होते ही गल जाता है । जैसे प्रज्वित अग्निमें सोना, बी और इन्धन सब विलीन होकर एकरूप हो जाते हैं, वैसे ही विज्ञानकालमें जगत. मन और द्रष्टा आदि सब एकमात्र ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाते हैं । जाप्रतको स्वप्नवत मिथ्या समझ लेनेपर बह अपनी कठोरता या दढ़ताको छोड़ देता है और आगसे पिघले हुए सुवर्णकी भाँति अत्यन्त कोमल बन जाता है। तालर्य यह कि उसके भियालका दृढ़ निश्चय हो जाता है, जैसे पिघला हुआ सुवर्ण ही फिर कठोर हो जाता है, उसी प्रकार देश-कालरूप निमित्तके विना ही जाग्रह और खप्तका निर्माण करके यथास्थित बोधखरूप साक्षी चेतन आत्मा ही जगत्के रूपमें घनीमावको प्राप्त-सा हो जाता है। इस प्रकार विचारके द्वारा जब जाग्रत् भी स्वप्नतुल्य सुकुमार मिथ्या

जाता है, तब खत: क्षीण होने लगता है और उसके प्रति होनेवाली वासना उसी प्रकार घटने लगती है. जैसे वर्षाका जल शरकालमें क्षीण होने लगता है। विवेकी परुषकी दृष्टिमें अत्यन्त तच्छताको प्राप्त हुई दुज्य-लक्ष्मी विद्यमान होनेपर भी रुचिकर नहीं लगती। स्वप्नकी भाँति उसे भिथ्या समझ लेनेके कारण वह उसमें रस नहीं लेता है । महामते ! जैसे पास ही खडे हुए प्रह्मोंको सामने दिखायी देनेपर भी मुगतणाका मिथ्या जल उनकी प्यास नहीं बझा सकता, वैसे ही ये असत्य विषय किसी भी विवेकी परुषको कैसे रुचिकर प्रतीत हो सकते हैं ?

श्रीराम ! जिसे असत्य समझ लिया गया, उसमें उपादेय-बुद्धि कैसे रह सकती है ! भळा कौन ऐसा पुरुष है, जो खप्तको खप्त समझ लेनेपर उसमें दीखे हुए सुवर्णको लेनेके लिये दौड़ता हो। जब दश्य जगत्को खप्नके समान मिथ्या समझ लिया गया, तब उसके प्रति होनेवाली आसक्ति दूर हो जाती है तथा द्रष्टा और दरयकी दशाओंमें जो चिजाड-ग्रन्थिरूप दोप प्राप्त हुआ है. उसका उच्छेद हो जाता है । गन्धर्वनगरके समान दीखनेवाला जो भ्रान्तिरूप सम्पूर्ण जगत है, वह अन्ध-कारके समान है । तत्त्वज्ञान होनेपर सब ओर फैले हुए दीपकके प्रकाशके समान यह प्रकाशित हो उठता है और इसकी अन्धकाररूपता दूर हो जाती है। जैसे बादलोंके हट जानेपर केवल खच्छ आकाश दिखायी देता है, उसी प्रकार जगत्की भ्रान्ति दूर हो जानेपर एक ग्रुद्ध बुद्ध परब्रह्म परमात्माका ही अनुभव होने लगता है।

(सर्ग ५१)

## स्रष्टिकी असत्यता और एकमात्र अखण्ड ब्रह्मसत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वनन्दन! यह जगत् मूढ़ पुरुषकी दृष्टिमें हैं; इसीलिये उसके मनमें भी है । परंतु जो विवेकी पुरुष है, वह शास्त्रद्वारा निश्चित तथा पूर्वापरसे समन्वित अर्थको ही देखता है और उसीको प्रहण करता है। शास्त्रनिषिद्ध वस्त दृष्टिपथमें आ जाय तो भी वह न तो उसकी और देखता है और न उसे प्रहण ही करता है।

सभी प्रकारोंसे युक्त यह जो कुछ भी स्थावर-जङ्गम जगत दिखायी देता है, वह सब कल्पके अन्तमें नष्ट हो जाता है । सृष्टिके पहले जो संसारकी शोभा नष्ट हो चुकी थी, वही फिर आविर्भूत हुई है-इसका उल्लेख करना असम्भव है; क्योंकि नष्ट हुई वस्तुकी फिर उत्पत्ति कैसे सम्भव हो सकती है ? यदि नष्टकी उत्पत्ति होती तब यह संदेह किया जा सकता था कि यह वही है या अन्य ? परंतु हम तो अनुभवका स्मरण करनेवाले हैं; अतः नष्टकी उत्पत्ति कैसे खीकार कर सकते हैं र जो

वस्त उपलब्ध होकर भी शून्य दशाको प्राप्त हो जाती है, वह नष्ट ही है; क्योंकि उपलब्धका अदर्शन ही नाश है। यदि नाराकी कोई और परिभाषा हो तो वह कैसी है, यह तुम्हीं वताओं । यदि कहें कि नष्ट हुई वस्त ही फिर उत्पन्न हुई है तो ऐसी प्रतीति किसको होती है ? अतः जो वस्तु उत्पन्न है, उसका नाश अवस्य होता है। और पुन:-पुन: दुसरेकी ही उत्पत्ति या प्रवृति होती है: यही कहना उचित है।

वृक्षके बीच-बीचमें जो स्कन्ध, शाखा, उपशाखा, पत्र, पुष्प तथा फलादिरूप अवयव हैं, उनमें समस्त वृक्ष-शरीरको व्याप्त करके स्थित बीज-सत्ता तो अखण्ड एकरूप ही है । जब सर्वत्र एक ही सत्ता है, तब उसमें कार्यकारणभावकी कल्पना कैसे की जा सकती है ? विचार तथा अपने अनुभवरूप प्रमाणसे यह सब शान्त, अनादि, अनन्त और आकाशके समान निर्मल केवल बोधखरूप परमात्मा ही है; क्योंकि सब कल परमालाका ही खरूप है। वह परमपदखरूप परमाला वाणीका अविषय, अव्यक्त, इन्द्रियातीत, नाम-रूपसे रहित, सर्वभृतखरूप, श्रन्थमय तथा सत् एवं असत् मी है। वस्तुतः वह न वायु हैं, न आकाश है, न मन है, न बुद्धि आदि हैं और न श्र्न्थरूप ही है। वह कुछ न होकर भी सर्व-खरूप है। कोई और ही (विलक्षण एवं अनिर्वचनीय) परम व्योम (चिन्मय आकाशरूप) हैं। उस परमपदमें स्थित एवं समस्त कल्पनाओंसे मुक्त तस्वज्ञानी ही उस परमात्मवस्तुका अनुभव करता है, दूसरे लोग तो केवल अभ्यासमें लाये गये शास्त्रोंके अनुसार ही उसका वर्णन करते हैं। वह परमात्मा न काल है, न मन है, न जीव है, न सत् है, न असत् है, न देश है, न दिशा है, न इनका मध्य है, न अन्त है, न बोध है और न अवोध ही है।

योगीलोग उस प्रमात्मपदको सर्वात्मक और समस्त पदार्थोसे रहित देखते हैं। वह आदि-पद ज्ञानयोगी महात्माओंकी दृष्टिमं सर्वरूप, सर्वात्मक, सर्वार्थरहित और सर्वार्थपिएपूर्ण है। जिसका अन्तःकरण खच्छ है, जो तत्वज्ञ एवं शान्त है और प्रम प्रकाश-खरूप

परनात्माको प्राप्त है, वहीं उसके खभावको देख या समझ पाता है । जैसे सुवर्ण-पिण्डके भीतर आभूपण तथा मद्रा आदिका समह कल्पित है, उसी प्रकार 'यह' 'तुम' और 'मैं' इत्यादिके रूपमें प्रतीत होनेवाला भूत, वर्तमान और भविष्यकालके जगतका भ्रम उस परमात्मामं कल्पनासे ही स्थित है, वास्तवमें नहीं । परव्रहारूपी काष्ट-स्तम्भमें यह त्रिलोक्तीरूपिणी पतली यद्यपि ख़दी हुई नहीं है तो भी प्रतीत हो रही है. साक्षीरूपी शिल्पीकी दृष्टिमें समायी हुई है। खम्भेमें तो ख़ुदी हुई पुतलियाँ ही दृष्टिगोचर होती हैं. परंत उस क्षोभरहित परव्रहा परमात्मारूपी महासागरमें विना हुए ही ये सृष्टिकी तरङ्गें दृष्टिगोचर हो रही हैं। नित्य निरतिशयानन्दमय जलसे भरे हुए चैतन्य-रूपी सरोवरमें चिन्मय मेघोंकी अमृतमयी वर्षाके समान ये दृष्टिगत सृष्टियाँ भासित हो रही हैं। वह परमात्मा विभागजन्य-अखण्ड एकरस है तो भी उसमें ये सृष्टि-दृष्टियाँ विभागपूर्वक स्थित हैं। ब्रह्म क्षोभरहित है तो भी उसमें ये क्षुभित-सी देखी जाती हैं तथा वह परमात्मा सिचदानन्दघन है, उसमें इन दृष्टिगत सृष्टियोंका कहीं पता नहीं है तो भी ये उसके भीतर प्रतीत होती हैं। (सर्ग ५२)

# परमात्मामें सृष्टिश्रमकी असम्भवता, पूर्ण ब्रह्मके खरूपका निरूपण तथा सबकी ब्रह्मरुवाका प्रतिपादन

श्रीयितिष्ठणी कहते हैं—रघुनन्दन ! उस शुद्ध बुद्ध परमात्मामें सृष्टिके कारणभूत मळ, आकार, बीज, माया, मोह और अम आदि किसीका भी होना सम्भव नहीं है । वह केवळ ( अद्वितीय ), शान्त, अत्यन्त निर्मळ और आदि-अन्तसे रहित है । वह इतना सृक्ष्म है कि उसके भीतर आकाश भी प्रस्तरके समान स्थूळ कहा जा सकता है । जिसकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं है, उस दश्य-प्रपञ्चकी सत्ता यहाँ कदापि सम्भव नहीं है तथा जो सदा खानुभवंकगम्य नित्य परमात्मकरतु है, उसकी

सत्ताका निराकरण करनेकी शक्ति किसमें है ? संसार श्रह्मखरूप होनेके कारण चैतन्यमय ही है । इसमें जो जड आकारकी प्रतीति होती है, वह भ्रमसे ही है । इसिंग्यं सब कुछ एक, अजन्मा, शान्त, हैताहैतसे रहित तथा निरामय ब्रह्म ही है । पूर्ण परब्रह्म परमात्मासे पूर्णका ही बिस्तार हो रहा है । पूर्णमें पूर्ण ही बिराज रहा है । पूर्णसे पूर्णका ही उदय हुआ है तथा पूर्णमें पूर्ण ही प्रतिष्ठित है । वह पूर्ण ब्रह्म शान्त, सम, उदय-अस्तसे रहित, निराकार, अजन्मा, आकाशको भाँति व्यापक,

विज्ञुद्ध और अद्वितीय है। वह सर्वरूप है और सद्-असद्-खरूप तथा एक होकर ही सदा उदित रहता है। सक्का आदि वही है। मोक्ष उसका अपना ही खन्द्रप है तथा वह उन्कृष्ट बोधरूप है।

'तू', 'मैं' और 'यह जगत्'—इत्यादि जो शब्द हैं, इनका अर्थ बहा ही है और वह ब्रह्ममें ही विद्यमान है। वह ब्रह्म शान्त, सवमें समानरूपसे ही प्रकाशित होनेवाला तथा सत् है । वह पृथक् स्थित न होकर ही अपने खरूपमें प्रतिष्ठित है। समुद्र, पर्वत, मेघ, पृथ्वी तथा विस्कोट आदिसे युक्त होकर भी यह जगत् अजन्मा तथा काष्ट्रमौनके समान निष्क्रिय ब्रह्मरूपसे ही स्थित है । उस ब्रह्ममें न तो ज्ञातापन है, न कर्तापन है, न जडता है और न मोक्तापन है, न शून्यता है, न अर्थरूपता है और न आकाशरूपता ही है। वह प्रस्तरके भीतरी भागकी भौति ठोस, सत्य, घन, अद्वितीय, जन्म आदिसे रहित, सर्वव्यापी, सर्वरूप, शान्त, अनादि , अनन्त तथा त्रिधि-निषेध रूपोंमें प्रतिपाद्य एक रूप ही है। मरना-जीना, सत्य-असत्य तथा शुभ और अशुभ जो कुछ भी है, वह सब एकमात्र जन्मरहित चेतनाकाश-खरूप है । जैसे टहरोंका समुदाय जटहरप ही होता है, उसी प्रकार सब कुछ ब्रह्म ही है। शान्तोंमें भी परम शान्त चेतनाकाशखरूप बहाका ही रूप यह जगत् है, जो आहि और अन्तमं अव्यक्त तया मध्य-कालमें ही इस प्रकार व्यक्त होता है। जैसे जल ही लहर आदिके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार व्रह्म ही जगत्-रूपमें भासित होता है । जो उत्पन्न होता है और उत्पन्न है, वह कार्यस्त्रप तथा जो उत्पन्न

नहीं होता है और उत्पन्न नहीं है, बह कारणरूप भी उस चेतन परमत्मासे भिन्न नहीं है। अतः इस सृष्टिका कोई कारण नहीं है। जैसे प्रयत्न-पूर्वक खोज करनेपर भी खरगोशके सींगका पता नहीं लग सकता, बैसे ही इस सृष्टिका कोई कारण नहीं उपलब्ध होता।

श्रीरामजीने पृष्ठा—ज्ञझन् ! जैसे बटबीजने मीतर भात्री विशाल बृश्व विद्यमान होता है, बैसे ही ज्ञानमय परमाणु परमात्मामें यह सारी सृष्टि विद्यमान रहती है, ऐसा क्यों न मान लिया जाय ?

श्रीवरिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! जहाँ बीज है, वहाँ वउवृञ्जकी विशाल शाखा हो सकती है; क्योंकि वह सहकारी कारणोंसे उत्पन्न होती और फैंळती है; परंत जब सम्पूर्ण भूतोंका प्रख्य हो जाता है, तब कौन-सा साकार बीज रोप रह जाता है और उसका सहकारी कारण भी क्या रहता है; जिसके सहयोगसे जगत्की उत्पत्ति हो । जो शान्त परवहा है, उसमें आकारकी कल्पना ही क्या हो सकती है ? उसमें तो प्रमाणुत्वका भी योग नहीं होता, फिर बीजल कैसे आ सकता है ? इस प्रकार विचार करनेपर बीजभूत कारणका होना जब सर्वथा असम्भव है, तब जगतुकी सत्ता किस प्रकार, किस साधनसे, किस निमित्तसे, कहाँ और क्या हो सकती है; इसलिये जो अहारूप परमतत्त्व है, वही अपने खरूपभून संकल्पसे यह जगत् बनकर स्थित है। यहाँ न तो कोई वस्तु उत्पन्न होती है और न उसका नाश ही होता है। जैसे आकाशमें अवकाश और जलमें द्रवत्व है, उसी प्रकार परमालामें आत्ममयी द्युद्ध सृष्टि भिन्न-सी स्थित प्रतीत होती है। ( सर्ग ५३-५४ )

ब्रह्ममें ही जगत्की करमना तथा जगत्का ब्रह्मसे अभेद, पाषाणोपाष्यानका आरम्भ—विश्वप्रजीका स्रोकगतिसे विरक्त हो सुदूर एकान्तमें इटी वनाकर सौ वर्षीतक समाधि रुगाना

श्रीवितष्टकी कहते हैं—स्युतन्दन ! उत्पत्ति-विनाश, पदार्थ सृष्टिके आरम्भकाळमें उत्पन्न नहीं हुए थे; प्रहण-त्याग, स्थूळ-सूत्म, चर-अचर आदि सभी क्योंकि इनकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं था। जैसे निर्धियोंकी तरङ-लेखा पहलेकी भाँति आज भी वह रही है, वसे ही चेतनका प्रथम संकल्प ही कल्पके आदिसे प्रत्यपर्यन्त पडार्थेकि खभावका व्यवस्थापक है । पदार्थोंकी रचना दृष्टियोंमें ही प्रकट है । उनकी वास्तविक सत्ता नहीं है। जैसे जल-तरहोंकी शोसा ही नदियोंकी रचना वन गयी है, उसी तरह चेतन आकाशमें विद्यमान चैतन्यक्रप बीजकी सत्ता ही उसके भीतर सप्टिकपताको प्राप्त हो गयी है अर्थात् स्टिकी सत्ता चेतन सत्तासे प्रथम नहीं है ! सब प्रकारके भेद-ज्ञानका निवारण हो जानेपर पुरुषमें जो एक शुद्ध ज्ञानका उदय होता है, तद्रुप ही वह वन जाता है; इसीसे वह मक्त बहा जाता है । अत्यन्त खच्छ चेतन आकाशमें जो चैतन्यका निरन्तर प्रकाश होता है, उसीको 'जगत्' नामसे कहा जाता है । इसिक्ये उसमें बन्धन और मोक्षकी दृष्टियाँ कैसे रह सकती हैं ? चेतन आकाशमें जो यह 'जगत' नामक मिलनता प्रतीत हो रही है, पूर्वीक्तरूपसे विचार करनेपर यह निष्कालंक एवं निर्वाणरूप ब्रह्म ही सिद्ध होता है। कोई भी ऐसा स्थान नहीं है, जहाँ यह बहा ज्यात न हो । यह जगत् अनेक रूप नहीं है. अपित जाकारामें शत्यल तथा समद्रमें द्रवलके समान ब्रह्मसे अभिन ही है।

रधुनन्दन ! चिन्ह्य आधाश पछिहा प्रसारमामें सर्गत्र और सदा सब कुछ स्थान-संकोचके विना महीभौति विध्यान है । साथ ही वह सर्वधा हाच्छ है अर्थात् वह अपनी महिनतासे ब्रह्मको दृगित नहीं करता है । वैसे स्प्यूर्ण आकाशमें नीलक्ष्पसे मासित होनेवाळी शून्यता अपने मछसे मछिनता पैदा करने उसे तुरित नहीं करती । श्रीराम ! इस विध्यये पापाणास्थान सुना एहा हूँ, सुनो—यह अविद्यालयी रोगको हर करनेके छिने रसायन है । पूर्वकालमें मैंने ही जो सुछ देखा था, उसीका इस आस्यायिकामें वर्णन है । यह विधिन्न होनेके साथ ही इस प्रसंत्रके

अनुकुल है। एक सम्पन्धी बात है, मैं जानने योग्य प्रमास-तत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर हैनेके कारण पूर्णकाम हो गया था। इसव्यो मेरे मनमं यह इच्छा हुई कि घनीभूत धमसे भरे हुए इस छोकव्यवहारको छोड़ दूँ। तब ध्यानमें एकतान होकर धीरे-धीरे दीर्वकालिक विधामके लिये सम्पूर्ण चञ्चलताका त्याग करके पैने एकान्त स्थानमें रहनेकी अभिन्यवा की और शीव्रतापूर्वक शानिकी ओर अग्रसर होने लगा । उस समय मैं दिखी देवताके स्थानमें स्थित था और जगत्की विविध एवं क्षणभङ्गर गतियोंका अवलोकन कर रहा था। इतनेमें धी में यह सोचने लगा कि 'इस लोककी अवस्था वड़ी नीरस है । देखनेमें सुन्दर और परिणाममें विनाशशील होनेके कारण आपात-रमणीय है, इसलिये मैं ऐसा मानता हूँ कि यह कहीं किसीको, किसी भी कारणसे और कभी भी सख नहीं दे सकती । अतः कौन-सा ऐसा प्रदेश होगा, जो बिल्कुल सुना हो और जहाँ रहनेसे इन पाँचों बाह्य विषयोंकी वेदनाएँ अनुभवमें न आवें ? मेरे विचारसे तो यह आकाश ही, जो सब ओरसे सूना होनेके कारण विक्षेपके उपकरणोंसे रहित है, मेरी समाधिके लिये अधिक उपयोगी होगा । मैं इसके किसी दूरवर्ता कोनेमें उत्तम योगवृक्तिका आश्रय ठेकर खित रहुँगा, आकाशके एक कोनेमें संकल्पसे ही गुटी बनाकर उसके भीतर बज्रके भीतरी भागके समान सहह हो वासनारहित होकर नियास बरबँगः ।

ऐसा सोचकर तल्लाशकी धारके संगन निर्मल आकारामें खों ही में आगे वहा, त्यों ही देखता हूँ कि इस आकाशका भी सारा अन्तः प्रान्त विदेशके कारणोंसे व्याप्त है । अनेक प्रकारके भृतगण यहाँ विचर रहे हैं। तल में आकाशकां भृतगणोंको त्यागकर बहाँसे दूरातिहर एकान्त व्यापने जा पहुँचा, जो अत्यन्त विर्तृत और स्ना थः। वहाँ वहुत बीगी-बीभी हवा चल रही थी। इसममें भी भृतगण वहाँ नहीं पहुँच सकते थे। न तो वहाँ महुल्स्चक ग्रुभ शकुन होते थे और न उत्यात-

स्वक अपराकुत । तुम उस स्थानको संसारी पुरुषोंके लिये अलभ्य समझो । उस श्रूच्य प्रदेशमें मैंने अपने संकल्पसे ही एक कुटीका निर्माण किया । उसका मीतरी माग खच्छ एवं विशद था । उसकी दीवारोंमें कहीं छेद नहीं थे । इसलिये वह वनीभूत जान पड़ती थी तथा देखतेंमें कमल-कोशके समान सुन्दर लगती थी । फिर मैंने मन-ही-मन यही संकल्प किया कि यह सुटी समस्त भूतोंके लिये अगम्य हो जाय । तत्पश्चात् में उन सब भूतोंके लिये अगम्य कुटीरमें प्रविष्ट हुआ । वहाँ पद्मासन लगाकर शान्तिचत्त हो मैंने अत्यन्त मौन धारण कर लिया । साथ ही यह निश्चय किया कि सी वर्षके बाद ही में इस सगाधिसे उट्टेंगा । इसके बाद सी

में निर्विकल्प समाधिमें स्थित हो गया । उस समय ऐसा जान पड़ता था मानो मैंने निद्राकी मुद्रा धारण कर ली हो । मेरी बुद्धिमें समता थी । मैं निर्मल आकाशके समान ग्रुद्धभावसे अपने स्वरूपमें प्रतिष्ठित था । ऐसा लगता था मानो आकाशसे खोदकर मेरी प्रतिमा प्रकट की गयी हो । वह सौ वर्षोंका समय मेरे लिये एक पलके समान व्यतीत हो गया; क्योंकि समाधिमें चित्तको एकाप्र करनेवाले पुरुषके लिये बहुत समयतक रहनेवाली कालकी गतियाँ भी थोड़ी हो जाती हैं।तदनन्तर अहंकाररूपी पिशाच इच्छारूपिणी पत्नीके साथ कहींसे मेरे पास आ धमका ।

(सर्ग ५५-५६)

# अहंकाररूपी पिशाचकी ग्रान्तिका उपाय-सृष्टिके कारणका अभाव होनेसे उसकी असत्ता तथा चिन्मय बसकी ही सृष्टिरूपताका प्रतिपादन

श्रीविधयजी कहते हैं--श्रीराममद् ! अज्ञानकृषी बालकाने अपने अन्तःकारणमें अहंभावरूपी पिशान्त्रकी कल्पना कर ली है, जो वास्तवमें जैसे हाथमें दीपक छेकर हुँ इनेबालेको अन्धकारका खरूप नहीं दिखायी देता, वैसे ही विचारशील पुरुप यदि देखे तो उसे अज्ञानकी उपलब्ध नहीं हो सकती । अञ्चतारूपिणी पिशाचीके खन्दपपर विचार करते हुए जैसे-जैसे उसकी ओर देखा जाता है, बेसे-ही-बेसे वह छिपती जाती है । सृष्टिकी सत्ता होनेपर ही अविद्याका अस्तित्व सम्भव हो सकता है, और किसी हेतुसे नहीं । द्वितीय चन्द्रमाके होनेपर ही दूसरा शशचिद्व उपलब्ध हो सकता है। परंत यह स्रष्टि तो कभी उत्पन्न हुई ही नहीं । केवल अज्ञानियोंके अनुभवमें आती है। यस्तवमें वह है नहीं। जैसे आकाशमें कभी बुक्ष पैदा नहीं हुआ, उसी प्रकार सृष्टिका कोई कारण न होनेसे वह पूर्वकालमें ही उत्पन्न नहीं हुई थी। मन-सहित छः इन्द्रियोंसे ज्ञात न होनेवाला निराकार परब्रह्म

मनसहित छः इन्द्रियोंके विषयभूत साकार जगत्का वस्तुतः कारण कैसे हो सकता है ? कहते हैं वीजरूपी कारणसे अङ्करव्हपी कार्य उत्पन्न होना है; परंतु जहाँ बीज ही नहीं है, वहाँ अङ्कर कीसे हो सकता है ? कारणके बिना कार्यकी उत्पत्ति कदापि सम्भव नहीं है । आकारामें कव, किसने, कौन-सा बृक्ष स्पष्टरूपसे देखा या पाया है । सदा समगावसे रहनेवाला चेतनाकाराहरप ईश्वर ही अपने खरूपमें सृष्टिकपसे स्कृरित हो रहा है। उसका खमाव ही सृष्टिके नामसे विख्यात है। अतः चिन्मय होनेके कारण यह सृष्टि चैतन्यरूप ही है। सृष्टिके आरम्भगें विपयज्ञानशून्य जो शुद्ध एक अजन्मा अन्यय आदि और अन्तसे शुन्य प्रवृद्ध स्थित था, यही हनारे समक्षा छष्टिरूपसे विराजमान है। वास्तवमें यहाँ सृष्टि नामकी कोई वस्त है ही नहीं और न ये भूगोछ तथा म्मगोल आदि ही हैं । सब कुछ शान्त, अवलम्बनशून्य, ब्रह्ममात्र ही है और ब्रह्ममें ही स्थित है। भाव्य, भावक और भाव आदि भूमियोंकी जो निरन्तर उत्पत्ति है, वह सव स्वच्छ चिदाकाश ही खयं अपने आपमें स्थित है।

ऐसी अवस्थामें कहाँसे सृष्टि हुई, कहाँसे अविद्या आयी और कहाँ अञ्चता एवं अहंकार आदिकी स्थिति है ! सब शान्त, चिद्धन बड़ा ही तो है । इस प्रकार मैंने तुमसे अहंकारकी शान्तिका उपाय बताया है । अहंमाक्को यदि अच्छी तरह जान लिया जाय तो बालकल्पित पिशाचकी मौंति बहु खत: शान्त हो जाता है ।

समस्त सृष्टियाँ ब्रह्ममें ही कल्पित हैं—इस दृष्टिसे परमात्मा ब्रह्मका कोई अणु अंश भी ऐसा नहीं है, जो सृष्टियोंसे ठसाठस भरा हुआ न हो । परंतु वे सृष्टियाँ भी कहीं उपलब्ध नहीं होती हैं । वह सब कुछ परब्रह्मरूप आकारा ही है। सृष्टियों में कोई मृक्ष्मातिमृक्ष्म भाग भी ऐसा नहीं है, जो सदा ब्रह्मखरूप न हो। इसलिये ब्रह्म और सृष्टि इन नामोंमें ही उच्चारणमात्रका भेद है, इनसे प्रतिपादित होनेवाली वस्तुमें नहीं। सृष्टि ही परब्रह्म है और परब्रह्म ही सृष्टि है। अन्नि और मृर्यकी उष्णताओं के समान इनमें तिनक भी भेद नहीं है। श्रीराम! व्यवहारमें लगे हुए ब्रानीके लिये भी यह सब बुळ शान्त, एक, अनादि, अनन्त, खच्छ, निर्विकार, शिखाके सहश अत्यन्त वन और मीन ब्रह्मख्प ही है। (सर्ग ५७-५८)

समाधिकालमें वसिष्ठजीके द्वारा अनन्त चैतनाकारामें असंख्य ब्रह्माण्डोंका अवलोकन सिष्टजी कहते हैं—गणवेन्द्र ! तदनन्तर, (सी. तरी लॉग्यूक, बहुत, कॅनाशिप, स्थित है । ि

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं--राघवेन्द्र ! तदनन्तर, (सौ वर्षोंके पश्चात् ) मैं ध्यानसे जगा--समाधिसे विरत हुआ । उस समय वहाँ मुझे एक मध्र ध्वनि सुनायी दी, जो बड़ी मनोरम थी, परंतु उसके पद और अधर अधिक स्पष्ट नहीं थे। वह ध्वनि पदार्थ और वाक्यार्थ-का बोध करानेमें समर्थ नहीं थी। किसी नारीके कण्ठसे निकली हुई वाणीके समान उसमें खाभाविक कोमलता और मधुरता थी, खरमें काफी लोच था, उच्चखरसे उच्चारित न होनेके कारण उस घ्वनिमें गम्भीरता ( दूरसे सनायी देनेकी योग्यता ) नहीं थी। इस प्रकार उसके विषयमें मैंने कुछ कालतक तर्क-वितर्क किया। वह आवाज ऐसी लगती थी, मानो भ्रमरोंका गुंजारव हो रहा हो, तन्त्रीके तार झंकृत होने लगे हों । वह न तो किसी बालकता रोदन था और न दिजबालकरे वेदाध्ययनका खर ही । कमळकोशमें गुंजारव करनेवाले भ्रमस्की ध्वनि-से वह आयाज भिल्ती-जलती थी। उस शब्दको सन-कर मुझे बड़ा विस्मय हुआ | में दसों दिशाओंमें दृष्टि फैलाकर वह शब्द करनेवाले ग्राणियोंका अन्वेषण करने लगा । उस समय वहाँ मेरे हृदयमें यह विचार उत्पन्न हुआ--- अहो ! आकाशका यह भाग काखों योजनकी

निकारामं असंख्य ब्रह्माण्डांका अवलाकन
दूरी लाँघनर बहुत कँचाईपर स्थित है। जिन मार्गोसे
सिद्ध पुरुष ही विचरण करते हैं, उनसे भी इर्त्य यह
प्रदेश है। इसल्यि इस एकान्त स्थानमें ऐसे शब्दकी
उत्पत्ति कहाँसे हो रही है ! में यहपूर्वक दिख्यात करनेपर भी शब्द करनेवालेको नहीं देख रहा हूँ। मेरे सामने
यह जो अनन्त निर्मल आकाश है, सब ओरसे स्ना-हीस्ना दीख रहा है। प्रयत्नपूर्वक देखनेपर भी यहाँ मुझे
कोई प्राणी नहीं दीखता है। अच्छा तो में अपने इस
देहाकाशको प्यानके द्वारा यहीं ज्यों-का-त्यों स्थापित
करके चेतनाकाश-स्वरूप होकर अध्याकृत आकाशके
साथ उसी तरह एक हो जाता हूँ, जैसे जलबिंदु
साधारण जलके साथ मिलकर एकरूप वन जाता है।
यों सोचकर में इस शरीरका त्याग करनेके लिये

पद्मासनसे बैठ गया और समाधि लगानेके लिये मैंने पन:

अपनी आँखें बंद कर हीं । तदनन्तर इन्द्रिय-सम्बन्धी

वाह्य विषयोंका तथा आन्तरिक विषयोंका भी स्पर्श त्याग-

कर मैं एकमात्र संकल्परूप चित्ताकाश वन गया ।

इसके बाद क्रमशः उस चित्ताकाशको भी त्यागकर मैं

बदितत्वके स्थानमें पहुँच गया । फिर उसे भी छोड़कर

चेतनाकाशमय अपने वास्तविक खरूपमें पहुँच गया

फिर तो चैतन्यत्रय महाकाशके साथ एक होकर मैं असीम और सर्वव्यापी वन गया । निराकार और निराधार रहकर समस्त पदार्थोंका आधार बन गया। तत्र वहाँ मझे झंड-के-झंड त्रैलोक्य, सैकडों संसार तथा लखीं या असंख्य ब्रद्धाण्ड दिखायी देने छगे । वे सव ब्रह्माण्ड अञ्चाङ्गत. निर्मेल आकारामात्र स्वपदाले थे । अतः वे परस्पर एक दूसरेकी दृष्टिमें नहीं आते थे। वे नाना प्रकारके आचार-विचारोंसे सम्बन्न थे: परंत एक इसरेके लिये शून्यहप ही थे। परम चेतन आकाशके कोपमें स्थित हुए वे सब लोक राज्यताके जाल ही थे, सत्य नहीं थे। कवसे उनकी स्पष्टि हुई थी, यह किसीको ज्ञात नहीं था । वे सन्त-के-सन्न अज्ञानरूप दोषसे यक्त प्रत्यगात्मामें अनादिकालसे ही कलियत थे । चैतन्यके चमत्कारसे चमकृत चेतनाकाशमें सैकड़ों समृद्र, सूर्य, आकाश तथा मेर आदि पर्वतोंसे युक्त खप्तजालके समान वे लोक भासित होते थे तथा रजोगुण और तमोगुणसे कछपित जान पडते थे। वास्तवमें कारणोंकी सत्ता न होनेसे कारणरहित पृथ्वी आदिका अनुभव तो भ्रवात्मक ही था। अतः ब्रह्मरूप अधिष्टानकी सत्ता लेकर ही वे सब जगत विद्यान थे। उस अधिष्ठान सत्ताको न छेकर तो वे खरूपतः विद्यान नहीं ही थे । मृगत्रणाके जल-प्रवाह.

हो चन्द्रमाकी प्रतीति तथा आकाराकी नीलिमाके समान वे लोक भगरूप अनुभवसे ही उत्पन्न हुए थे। अतः खरूपतः सत्य नहीं थे, परंत सत्यरूप अधिप्रानकी सत्तासे सत्य जान पड़ते थे । परत्रश्चरहती गूलरके बृश्नमें भोग आदि विचित्र रसोंसे परिवर्ण ब्रह्माण्डरूपी फल लगे थे, जो हवाके झोंकोंसे झम रहे थे। देवता, असुर और मनुष्य आदि प्राणी उन फलोंके भीतर मच्छरोंके समान प्रतीत होते थे । तम. मैं और यह आदि अभिमान-पूर्ण बुद्धिके बळसे अत्यन्त हह बनाये गये ने सन लोक गीली निहीद्वारा बने हुए उन खिळौनोंके समान जान पड़ते थे, जो सूर्यकी किरणोंसे सखकर कड़े हो गये हों।

वास्तवमें वे जगत् प्रमार्थ-वेतन्यह्मप् ही थे, तथानि उससे भिन्नके समान प्रतीत होते थे । अप्राप्त होकर भी प्राप्त-से जान पड़ते थे तथा सदा असत् होकर ही सदृप-से भासित होते थे । आत्मारूपी सूर्यके तेजके भीतर वे केवळ आभासन्हप थे और वायके स्पन्दनकी भाँति खतः उत्पन्न हुए थे । श्रीराम ! उस सुपाधिकालमें मैंने अनन्त चेतनाकाकाके भीतर अकारण ही उत्पन्न एवं विनष्ट होनेवाले बहुत-से लोक देखे, जो तिमिर-रोग ( रतींवी ) से यक्त ऑंग्डोंबारे परुपके द्वारा देखें गए समहात्र ही सिंह होते थे। (লগ্দ্হ)

श्रीनसिष्टजीका समाधिकलने अपनी रहति करनेवाली स्रोका अवलोहन और उनकी उनेला करके अनेक विश्वित जगादा दर्शन करना तथा नहाज्जयके समग्र सव जीवोके हकति सीट हो जानेपर पनः किसको स्टिश्त ज्ञान होता है, श्रीरामके इस प्रश्नका उत्तर देख

उपर्यक्त रूपसे पूर्वोक्त शन्दके कारणका विचार करता हुआ में आयरणरहित चेतनाकाशहरप होकर दीर्घकाल-तक इधर-उचर भ्रमण करता रहा । इसके बाद बीणाकी ध्वनिके समान वह शब्द मेरे वानोंमें पड़ा । क्राम्शः उसके वद स्पष्ट होने छगे । फिर मुझे वह माङ्ग हुआ कि किसी-के द्वारा आर्या छन्दका पद गाया जा रहा है। फिर जहाँसे बह शब्द प्रकट हो रहा था, उस स्थानपर दृष्टि पड़ी।

श्रीधिसष्टित्री कहते हैं—रखनन्दन ! तदनन्तर वहाँ सुत्ते एक श्री दिखायी थी, जो दूर वहीं थी । वह सवर्ण-इबके सनान गौरकान्तिसे शकाशयग्रहरूको प्रकाशित कर रही थी । उसके गलेके हार तथा शरीरके क्स पुछ-कुल हिए रहे थे । उसके रीज्यान अळकावळियोंसे फिचित् अज़न हां रहे थे। इसे देखकर ऐसा जान पड़ता था मानी दूसरी लक्ष्मी आ गयी हो । उसका सुखमण्डल पूर्ण चन्द्रमाके समान मनोहर था। वह जब हँसती थी, तब फलोंके देखे झरते जान पड़ते थे । आकाशका कोश ही उसके रहनेका घर था । उरका सीन्दर्य चन्द्रमाक्री किरणोंको लिजत कर रहा था । वह ऐसी जान पड़ती थी मानो मोतियोंके समृहसे उसका निर्माण हुआ हो । वह कमनीय कान्ति-मती नारी मेरा अनुसरण करनेके लिये उच्चत जान पड़ती



थां। मेरे पास खड़ी हो मचुर मुस्कान और उत्तम माब-बिळास-से सुशोमित वह मनोहारिणी खी मधुर स्वरसे क्रोमळ बाणीमें इस आर्याङन्दका पाठ करने ळगी—

> असदुचितरिक्तचेतन-संस्तिसरिति प्रमुद्यमानानाम् । अवस्यम्बनतद्विद्यपिन-यभिनोमि भवन्तमेव मुने ॥

'मुने ! आपका अन्तः करण उन राग, हेष, काम, क्रोध, लोभ, मोह आदि दोपोंसे सर्वथा रान्य है, जो असत् पुरुषों-के ही हदयमें रहने योग्य हैं। आप संसार-सरितामें इक्कर मोहित होनेवाले प्राणियोंके आश्रयभूत तटवर्ती वक्ष हैं; अतः मैं सब ओरसे आपकी ही स्तुति करती हूँ।

श्रीराम ! यह सनकर मैंने उस मनोहर मुख एवं मधुर स्त्राचाली खीकी और देखा और यह मोचकर कि 'यह तो सी है, इससे मेरा क्या प्रयोजन है ? उसकी अव-हेलना करके मैं आगे वह गया । तदनन्तर लोकसमृहोंसे माया दिखायी दी, उसे देखकर मुझे बड़ा विस्मय हुआ । फिर उसका भी अनादर करके मैं आकाशमें विचरण करनेको उद्यत हुआ । इसके वाद मैंने आकाशमें स्थित हुई जगन्मायाका निरीक्षण करनेके लिये चेतनाकाशरूपसे ज्यों ही चेष्टा की, त्यों ही वे सारे-के-सारे उप्र जगत् उसी तरह शून्यरूप हो गये जैसे स्वप्त, संकल्प ( मनोराज्य ) तथा कथामें वर्णित जगत शून्यरूप होते हैं। इस प्रकार वताये गये वे सभी लोक परस्पर होनेवाले प्रलयकालके दर्यको वैसे ही नहीं देखते या जान पाते हैं, जैसे एक ही घरमें सीये हुए अनेक पुरुष एक दूसरेके स्वप्तमें होनेवाले रण-कोलाहलको नहीं सनते हैं। श्रीराम ! चेतन-में ही सब कुछ है, चेतनसे ही सब कुछ है, चेतन ही सब कुछ है और चारों ओरसे चेतन-ही-चेतन है । सारी सत्ता चिन्भय तथा सद्दुप ही है । यही मैंने वहाँ पूर्णरूपसे देखा । \* यह जो दश्योंका दर्शन होता है, वह भ्रममात्र है, आकाशमें उगे हुए वृक्षकी मञ्जरी है। सब कुछ चेतनाकाशका स्वरूप ही है-इस वातका मुझे वहाँअनुभव हुआ । बुद्धि-रूप आकाशके साथ एकरूप होकर व्यापक. अनन्त एवं बोधस्वरूप हुए मैंने इसका अनुभव किया। सम्पूर्ण जगत्का यह त्रिला हुआ जाल ब्रह्माकाशरूप ही है, दसों दिशाएँ ब्रह्माकाश ही हैं तथा कला, काल, देश, द्रव्य और क्रिया आदि भी ब्रह्माकाशरूप ही हैं। जो सब प्रकारके नाम और रूपसे रहित, पापाणकी प्रतिमाके समान मौन और ज्योति-स्वरूप है, वही परब्रह्म परनात्मा यदिकचित

नाम-रूपात्मक होकर जगत् कहलाता है । वहाँ समाधि-कालमें ऐसे लाखों जगत् भी अनुभवमें आये थे, जिनमें चन्द्रमण्डल भी उप्ण थे और सूर्य भी शीतलतार्का मृर्ति जान पड़ते थे। श्रीराम ! कोई जगत् पातालमें गिर रहे थे, कितने ही आकाशमें उड़ रहे थे और बहुतेरे सम्पूर्ण दिशाओंमें आन्तिपूर्ण प्रदोंमें प्रतिष्ठित थे। इस तरह चैतन्य-समुद्रके चश्चल बुद्बुदोंके रूपमें दिखायी देनेवाले उन असंख्य लोकोंमें ऐसी कौन-सी वस्तु है, जो मैंने न देखी हो।

श्रीरामजीने पूछा—मुने ! महाकल्पके विनाशकाळमें जब समस्त भूतोंका समुदाय मूळप्रकृतिमें विळीन हो जाता है, तव पुन: किसको किस तरह सृष्टिका ज्ञान होता है ?

श्रीयसिग्डजीने कहा —श्रीरामभद्र ! महाप्रलय-कालमें पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि और आकाश— इन सम्पूर्ण विदेश पदार्थोंका विनाश हो जानेपर ब्रह्मासे लेकर स्थावर-तकके सभी जीव-जगत् जन मुख्यकृतिमें विलीन हो जाते हैं, तब पुन: जिस प्रकार इस जगत्का अनुभव होता है, वह बताता हूँ, सुनो । महाप्रलयके पश्चात् जो ब्रह्म शेष रहता है, वह शब्दादि व्यवहारसे वर्णन करने योग्य नहीं होता । उसे मुनिजन परमार्थ-चैतन्यघन कहते हैं । यह जगत् उससे मिन्न नहीं है ।

वहीं प्रसात्मदेव विनोदपूर्वक यह अनुभव करता है कि जगत मेरा अपना स्वभाव और हृदय है। वास्तविक रूपसे वह जगतकी सत्ता नहीं मानता है । इस प्रकार जब हम विचार करते हैं। तब जगत नामकी कोई वस्त नहीं पाते हैं। फिर क्या नए होता है और क्या उलन । जैसे परम कारण परमात्मा अविनाशी है, वैसे ही उसका हृदय भी । महाकल्प आदि भी उसके अवयव ही हैं । अतः वे भी परमात्मासे भिन्न नहीं है । केवल अज्ञान ही यहाँ जगत् और परमात्मामें मेदकी प्रतीति कराता है; परंत विचारप्रवेक देखा जाय तो उस अज्ञानका भी कहीं पता नहीं लगता है । अतः एकमात्र सन्दिदानन्दघन प्रमात्मा ही सदा और सर्वत्र विराजमान है । जगत्, उसकी उत्पत्ति तथा विनाश सर्वया मिथ्या कल्पना हैं । इसलिये कभी कहीं किसीका कुछ भी न तो नष्ट होता है और न उत्पन्न ही होता है। यह जो दश्य जगत् है, वह सब शान्त, अजन्मा, ब्रह्मरूपसे ही स्थित है। यह अनादि जगजाल कभी उत्पन्न नहीं हुआ है । यहाँ इसके रूपमें केवल ज्ञानखरूप परव्रद्ध परमात्मा ही है । इस प्रकार विचारदृष्टिसे देखनेपर अष्ट सिद्धियोंसे युक्त ऐश्वर्य भी तृणके समान निस्तार ही सिद्ध होता है। ऐसा जानने-वाळा अधिकारी परुप अपनेमें ब्रह्मभावका निश्चय करके अपने आत्मामें ही पूर्ण संतुष्ट रहता है। (सर्ग ६०-६१)

वसिष्टजीके द्वारा चिदाकाशरूपसे देखे गये जगतोंकी अपनेसे अभिकताका कथन, आर्यापाठ करने-वाली स्त्रीके कार्य तथा सम्भापण आदिके विषयमें श्रीरामके प्रक्त और वसिष्टजीके उत्तरका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्ठा—भगवन् ! उस समय आपने पिक्षयोंकी भाँति आकाशमें उड़ते हुए जो जगत्-समूहका अवलोकन किया था, वह एक देशमें स्थित होकर किया था या सम्पूर्ण चिदाकाशमय शरीरसे !

श्रीवसिष्ठजी बोले-स्घुनन्दन ! उस समय तो मैं सर्व-व्यापी, अनन्तात्मा चेतनाकाशरूप हो गया था, उस

अन्नस्थामें मेरा कहीं आना-जाना कैसे सम्भन हो सकता था ? न तो एक स्थानपर खड़े हुए पुरुषकी भाँति ही स्थित था और न गतिशील ही था, इस प्रकार आत्म-खरूप चिदाकाशमें ही रहकर मैंने अपने इस अपरिच्लिन शरीरके द्वारा यह सारा जगतमह देखा था । जैसे शरीरा-मिमानीके रूपमें स्थित होनेपर मैं परसे लेकर मस्तकतक- के अपने सभी अङ्गेंको देखता हूँ, उसी प्रकार मेंने इन चर्मचक्षुओंके विना में चिन्मय नेत्रसे हारे जगसमुद्राय-का अवजेकन किया था। इस विषयमें तुम्हारे लिये प्रमाण है, सपनेमें देखा हुआ संसार-विश्रम; क्योंकि स्वप्नमें जो दश्य अनुभूत होता है, वह चेतनाकाशरूप ही है, उसके सिवा दूसरा कुळ नहीं है। जैसे दृष्ट अपने पत्र, पुष्प और फळ आदिको देखता है, वेसे ही मैंने भी अपने ज्ञानरूपी नेत्रसे सारे जगत्को देखा था। जैसे अवयवी अपने अवयवोंको अपनेमें ही अभिन्नरूपसे देखता है, उसी प्रकार मैंने इन समस्त सर्गाको अपनेसे अभिन्न ही देखा और समझा था। श्रीराम! बोधस्वरूप आस्माके साथ एकताको प्राप्त हुआ में आज इस समय भी उन विविध सर्गोंको उसी तरह शरीर, आकाश, पर्वत, जळ और स्थळमें भी देख रहा हूँ।

श्रीरामजीनं पूछा—ब्रह्मन् ! कमलनयन ! आप जब इस प्रकार अनुभव कर रहे थे, तब आर्याछन्दका पाठ करने-बाळी उस कान्तिमती नारीने क्या किया ?

श्रीविसप्टजीने कहा—श्रीराम! वह भी चिदाकादारूपसे ही आकाशमें मेरे समीप विनयपूर्वक खड़ी थी और उसी आर्याछन्द्रका पाठ कर रही थी। उस समय वह देवाकुगा-सी जान पड़ती भी। जैसे मेरा शरीर चिदाकाशमय था, उसी प्रकार उसका भी था। मैंने उस पूर्वश्रितसे वैशी छळना कभी नहीं देखी थी। मेरा शरीर चेतन-आकाशमा था, वह भी चेतनाकाशमय रूप धारण किये हुए थी और सारा जगज्जाळ भी उस समय वहाँ चिदाकाशरूपसे ही स्थित था।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! शरीरमें स्थित जीम, तालु, समझो ।

अंठ तथा प्राणींके प्रयत्नींसे उत्यन्त हुए वर्णीद्वारा जो वाक्य सम्बन्ध होता है, वह आक्ताश-शरिरधारिणी उस खींके सुखरे कैसे प्रकट हुआ ? विशुद्ध चेतनाकाशरूप आत्माओंको रूपका दर्शन और आम्यन्तर मनका अनुभव होना कैसे सम्भव है ? उस समय आपने जो जगत्के दर्शन और सम्बाषण आदि व्यवहार किये थे, उनकी सङ्गति कैसे व्याती है ? आप इस विषयमें अपना यथार्थ निश्चय वताइये 1

श्रीविष्ठजीने कहा —श्रीराम ! जैसे स्वप्नमें चिदाकाश ही बाह्य तथा आभ्यन्तर पदार्थींके रूपसे उदित होता है वेसे ही मेरे उस समाधिकालमें भी यह सारा दृश्य प्रपञ्च चिदाकाराव्ह्रपसे ही स्थित था । केवल वही दृश्य चिदाकाशक्य रहा हो, ऐसी वात नहीं है, किंत ये जितने पदार्थ हमलोगोंकी बुद्धिके विषय हैं, ये सब-के-सब तथा यह भारा संसार भी स्वच्छ चिदाकाशरूप ही हैं । हमारे लिये जैसा वह था, वैसा ही सारा जगत, है । जैसे स्वप्तमें पृथ्वीपर खेती आदिके रास्तोंपर आने-जाने-के तथा पर्वत-प्रासाद आदिके जपर शयन आदिके जो व्यवहार होते हैं, वे सब चिदाकाशरूप ही हैं, उसी तरह उस समय 'मैं', 'तुम', 'वह स्त्री' तथा 'वह' और 'यह' सब कुछ चिदाकाशरूप ही था। खुनन्दन! तदनन्तर जैसे खप्तमें स्वप्नगत मनुष्योंके साथ व्यवहार-कार्य चळता है, उन समय उस खीके साथ मेरा वार्ताळाप-व्यवहार भी उसी तरह आरम्भ हुआ । जैसे वह स्वपन-सदश व्यवहार चिदाकाशरूप ही था, उसी प्रकार तुम मझको, इस अत्माको तथा जगतको भी चिदाकाशरूप (सर्ग ६२)

# ख्यजगत्की भी ब्रह्मरूपता एवं सत्यताका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—सुने ! सुख, जीम आदि अवयवींसे रहित एकमात्र संकल्परूप देहसे आपका उस स्त्रीके साथ सम्मापण आदि व्यवहार कंसे हुआ ? उस दशामें आपने क च ट त प आदि वर्णांका कैसे उच्चारण किया ?

श्रीविसष्टजीनं कहा — श्रीराम ! चिदाकाशाखरूप तत्त्वज्ञानियोंके संकल्पभ्य देहवाले मुखसे, क च ट त प आदि वर्णोंका किसी कालमें भी बैसे ही उच्चारण नहीं होता, जैसे मृतकोंके मुखसे कोई अक्षर नहीं निकलता है। (स्वप्तकी भाँति ही वहाँ भी हुआ।)

श्रीरामचन्द्रजीने पृद्धा-भगवन् ! जब यह जगत् स्त्रपन्हप ही है, तव जाप्रत्-रूपसे कंसे स्थित है ? तथा असत्य होकर ही यह सत्य-सा कैसे हो गया ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम! यह सब जगत् कैसे स्वप्नमय ही है, यह सुनो-स्वप्नके समान ही ये जगत् न तो आत्मासे भिन्नरूप हैं, न आत्माके समान सत्यरूप हैं और न स्थिर ही हैं । ये सब-के-सब एकमात्र अनिर्वचनीय आत्मसत्तासे स्थित हैं। वे सब जगत् एक-दूसरेको किंचिन्मात्र भी नहीं देख पाते तथा कोठीके भीतर रखे गये जड वीजोंकी एक राशिकी तरह भीतर-ही-भीतर सड़-गलकर नष्ट भी हो जाते हैं । नष्ट होकर भी वे चेतन-रूप ही रहते हैं, सर्वथा शून्य नहीं हो जाते। वे आपसमें एक-दूसरेको नहीं जानते । अज्ञानसे उनका चेतनारूप ढक जानेके कारण निरन्तर सोये द्वएके सदश स्वमका-अनुभव करते हैं । सीये हुए स्वप्तरूप जगजालकी व्यवस्थाके अनुसार व्यवहार करनेवाले जो राक्षस स्वप्तमें स्वप्नगत देवताओंद्वारा मारे गये, वे अब भी उसी स्वप्नमें स्थित हैं। श्रीराम! बताओं तो सही, इस तरह जो स्वप्तमें मारे गये, वे क्या करते हैं ? अज्ञानके कारण मक्त नहीं हुए तथा चेतन होनेके कारण पत्थरके सदश भी स्थित न रहे । वे लोग पर्वत, सागर, पृथ्वी तथा अनेक

जीव-जन्तुओंसे भरे इस सम्पूर्ण दृश्य-प्रपञ्चको चिरकाल-तक उसी तरह अनुभव करते हैं, जैसे हमलोग । ( इसीलिये उनका अपना-अपना स्त्रप्न चिरकालकी अनुवृत्तिसे हमटोगोंके अनुभवकी तरह जाग्रदवस्थारूप ही हो जाता है।) उनके कल्प और जगत्की स्थिति भी वैसी ही है, जैसी हमलोगोंकी है और हमलोगोंके जगतकी स्थिति भी वैसी ही है जैसी उन लोगोंकी है। उनके स्वप्तके वे पुरुष अपने तथा अन्य पुरुषके भी अनुभवसे सत्य ही हैं; क्योंकि अपनी तथा दूसरेकी सत्ता-का निमित्तभूत जो अधिष्ठानस्यरूप चेतन है, वह सर्व-व्यापी होनेके कारण सत्य एवं सम है । जैसे आत्मामें वे स्वप्नके पुरुष सत्य हैं, वेसे ही दूसरे पुरुष भी। जिनका प्रत्येक स्वप्नमं मुझे अनुभव होता है, वे सत्य ही हैं। तुमने अपने स्त्रप्तमें जो अनेक नगर तथा नागरिक देखे थे, वे सन वैसे ही अब भी स्थित हैं; क्योंकि सर्वव्यापी नहा सर्वस्वरूप है। भीतमें, आकाशमें, पाषाणमें, जलमें और स्थलमें सर्वत्र भिन्न-भिन्न पदार्थींके अंदर चिन्मात्र परमात्मा ही विराजमान है; वही सम्पूर्ण विश्वरूपसे स्थित है; अतः चिन्मात्र प्रमात्माके सर्वव्यापी होनेसे जहाँ-तहाँ सर्वत्र ही जगत् हैं। इनकी संख्या यहाँ कैसे वतलायी जा सकती है ? तत्त्वज्ञानियोंकी दृष्टिमें वह सारा जगत् परब्रह्म ही है; परंतु अज्ञानियोंके मनमें दश्य-प्रपञ्चरूपसे स्थित है। (सर्ग ६३)

# श्रीविसष्टजीके पूछनेपर विद्याधरीके द्वारा अपने जीवन-वृत्तान्तका वर्णन, अपनी युवावस्थाके व्यर्थ बीतनेका उल्लेख

ओर देखकर कौतुकपूर्वक पूछ--- 'कमलपुष्पके भीतरी और कहाँकी रहनेवाली हो ?'

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम! तदनन्तर मैंने उस भाग--केसरकी-सी सुनहरी कान्तिवाली सुन्दरी! तुम सुन्दरी लळनासे, जिसके नेत्र नील कमल-से त्रिलसित, कौन हो ? मेरे पास किसलिये आयी हो ? किसकी खिले हुए मालती-पुष्पकें समान शोभा पाते थे, उसकी पुत्री या पत्नी हो ? क्या चाहती हो ? कहाँ गयी थी ?



विद्याधरीने कहा-मुने ! मैं अपना वृत्तान्त ठीक-ठीक बतला रही हूँ, सुनिये । यद्यपि परायी स्त्रीके साथ एकान्तमें वार्तालाप करना उचित नहीं है तथापि में बड़े कष्टमें हूँ और संकटसे छुटकारा पानेके हेतु प्रार्थना करनेके लिये आयी हूँ; अत: आप करूणावश मुझसे विना किसी हिचकके मेरा समाचार पूछ सकते हैं। महर्षे ! परमोत्कृष्ट चिन्मय आकाशके किसी छोटेसे कोनेमें आपका यह आश्रमरूपी विलक्षण संसार वसा हुआ है । इसमें पाताल, भूतल और खर्ग-ये तीन प्रकोष्ठ (बड़े-बड़े ऑगन ) हैं । वहाँ हिरण्यगर्भ ब्रह्माके आकारमें स्थित हुई मायाने कल्पना नामक एक कमारी-( गृह-स्त्रामिनी ) का निर्माण किया है । इन तीनोंमें जो भूतल है, वह कंगनकी-सी आकृतिवाले द्वीपों और समुद्रोंसे घिरा हुआ है; अत: उनके रंगोंसे अनुरक्षित हो ताम्रवर्णका दिखायी देता है; साथ ही कुछ ऊँचा भी है । इस प्रकार यह भूतल उपर्युक्त कंगनसे विभूषित जगल्लक्मीकी कलाईके समान जान पड़ता है। द्वीपों

और समुद्रोंके अन्तमें चारों ओरसे दस हजार योजनोंतक सुवर्णमयी भूमि स्थित है । उसके अन्तिम छोरपर लोकालोक नामसे विख्यात पर्वत है, जो जगल्लक्ष्मीकी ऊँची कलाईके समान शोभा पानेवाले इस भूपीठको कंगनके समान चारों ओरसे घेरे हुए है। उस लोकालोक-पर्वतके शिखरोंपर रत्नमयी बड़ी-बड़ी शिलाएँ हैं, जो आकाशके समान निर्मल हैं। उन शिलाओंके बीचमें लोकालोक पर्वतके उत्तर भागमें उसके पूर्ववर्ती शिखरकी जो एक शिला है, उसके भीतर मैं निवास करती हूँ। उस शिलाका लचा-भाग कभी क्षीण न होनेवाले वज्रसार मणिके समान कठोर है । विधाताने मुझे वहाँ बाँध रखा है और इस प्रकार विवश होकर मैं उस प्रस्तर-यन्त्रमें वास कर रही हूँ । मुने ! में समझती हूँ कि उस शिलामें रहते हुए मेरे असंख्य युग बीत गये । केवल मैं ही नहीं बँधी हूँ, मेरे पतिदेव भी उसके भीतर वैसे ही बँघे हैं, जैसे सायंकालिक कमलकोशमें भ्रमर बँध जाता है। उस शिलाके कोटरमें, उसके संकीर्ण स्थानमें पतिके साथ रहकर मैंने दीर्घकालतक स्रख-द:खका अनुभव किया है और इस अनुभवमें मेरे असंख्य वर्ष-समूह बीत गये हैं; किंतु अभीतक हम दोनों अपने एकमात्र दोष ( कामना ) के कारण मोक्ष नहीं पा रहे हैं । उसी तरह परस्पर ममता बाँघे हम दीर्घकालसे वहीं रहते हैं ।

मुनीक्षर ! उस पाषाणके संकटमें केन्नल हमीं दोनों नहीं बँचे हैं, हमारा सारा परिवार भी वहीं बँचा पड़ा है । उसमें बँचे हुए मेरे पित ब्राह्मणकुलमें उत्पन्न हुए हैं और प्राचीन कालके वृद्ध पुरुष हैं । यबिप वे सैकड़ों वर्षोंसे जी रहे हैं तथापि एक स्थानसे दूसरे स्थानतक चल नहीं सकते । वे बचपनसे ही ब्रह्मचारी हैं । वेदाध्ययनमें तत्पर रहते और छात्रोंको पढ़ाते हैं, किंतु आलसी हैं । एकान्त स्थानमें अकेले ही बैठे रहते हैं । उनके बर्तावर्म कुटिलता नहीं है । वे चपलतासे कोसों दूर रहते हैं ।

वेदनेताओं में श्रेष्ठ महर्षे ! में उन्होंकी भार्या हूँ; किंतु मुझमें एक व्यसन है । में उन पतिदेवके विना प्रव्यस्म मी देह धारण करनेमें समर्थ नहीं हूँ । ब्रह्मन् ! मेरे पतिने मुझे पत्नीस्ट्रपमें किस प्रकार प्राप्त किया और हम दोनोंका यह खाभाविक स्नेद्द परस्पर किस प्रकार बढ़ा, यह बताती हूँ, सुनिये ।

पहलेकी बात है, मेरे पतिने जन्मके पश्चात् बाल्यावस्थामें ही किंचित् झान प्राप्त कर दिया और एक सत्पुरुवकी भाँति अपने निर्माट गृहमें वे रहने लगे। उन दिनों उन्होंने विचार किया कि में वेदोंके खाच्यायमें संलग्न रहनेवाल ब्राह्मण हूँ। मुझे अपने ही अनुरूप ऐसी भार्या कहाँसे प्राप्त हो सकती है, जो उत्तम जन्मके कारण शोभा पा रही हो ? इन प्रकार चिस्कालतक चिन्तन करके उन्होंने अपने कर्तव्यका निश्चय किया और खयं ही मेरे नाथने अनित्य सौन्दर्यसे युक्त अङ्गाली मुझ नारीको मानसिक संकल्परे प्रकट किया। मानो चन्द्रदेशने निर्मल चाँदनी प्रकट की हो। मनसे उत्पन्न होनेके कारण में उनकी प्रकार प्रंथ मनसे उत्पन्न होनेके कारण में उनकी प्रकार प्रंथ सुन्दरी महरी बदती है, उसी प्रकार में भी वड़ने लगी।

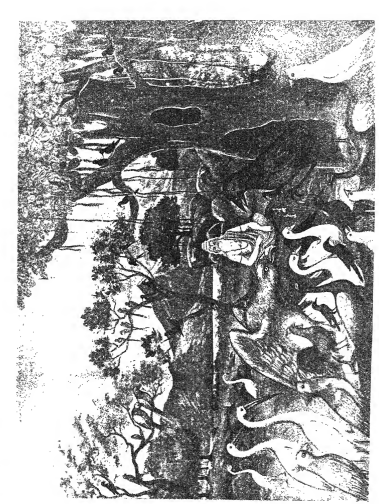
में निरन्तर छीळा-विळासमें ही निरत रहने लगी। मेरे नेत्र लीला-पूर्ण तिरही चितवनसे देखने लगे। मझे सदा गाना-बजाना ही प्रिय लगने लगा । मोगोंसे कभी मुझे तृति नहीं होती थी। मेरा दिनोंदिन भोगोंमें अनुराग वदता गया। आइरणीय महर्षे! मेरे पतिदेव दीर्घसूत्री और खाध्यायशील होनेके कारण तपस्यामें ही लगे रहे । उन्होंने किसी तरहकी भी अपेक्षा मनमें लेकर मेरे साथ अवतक विवाह नहीं किया। इसिक्टिये यौवनसम्पन्न तरुणी खी मैं उन्हें प्राप्त न कर सकनेके कारण व्ययनकी आगसे उसी प्रकार जलने लगी, जैसे कोई कमलिनी आगसे अल्य रही हो । फुलोंकी वर्णासे हरी-भरी सारी उचान-भूनियाँ मेरे लिये तनी हुई बालुकाराशिसे आच्छादित सूनी मरुभूषियोंकी भौति दाहक प्रतीत होने लगीं। जो पदार्थ सुन्दर, उचित, खादु और मनोहर हैं, उन्हें देखकर मेरी ये आँखें आसुओंसे भर आतीं । मैं रमणीय स्थानमें रोती । जो स्थान न रम्य है न अरम्य---मध्यन कोटिका है, वहाँ में सौम्य हो जाती और जो असुन्दर स्थान है वहाँ में प्रसन्न रहती। न जाने मुहा दीना नारीकी ऐसी अवस्था कैसे हो गयी ? भगवन् ! इस प्रकार गेरे नवीन यौवनके बहुत-से दिन व्यर्थ बीत गरे। (सर्ग६४)

# विद्याधरीका वैराग्य और अपने तथा पतिके लिये तत्वज्ञानका उपदेश देनेके हेतु उसकी वरिष्ठ ग्रुविसे अर्थना

विद्यापरी बोली—मुने ! तदनन्तर जैसे शरकाल बीतनेपर रसहीन हुए पछुर्गेकी लाली मिट जाती है, उसी प्रकार दीर्घकालके पश्चात् मेरा वह अनुराग विरागके रूपमें परिणत हो गया । मैं सोचने लगी—मेरा खामी बूढ़ा होनेके कारण एकान्तवासका रसिक, नीरस और स्नेहज़ून्य हो गया । यद्यपि उसकी दुद्धिमें कुटिलता नहीं है, तो भी वह मेरी ओरसे सदा मौन ही रहता है; अत: मैं समझती हूँ कि मेरे जीवनका कोई फल नहीं

है, इसिल्ये अब इसे रखनेसे क्या लाग । वयनसे ही वियम हो जाना अच्छा है, गर जाना भी अच्छा है अथवा रोगोंका आक्रमण तथा दूसरी-दूसरी विपत्तियोंका ट्रट पड़ना भी अच्छा है; परंतु जिसका सभाव मनके अनुकूल न हो, ऐसे पतिका भिल्ना अच्छा नहीं । उसी खीका जोवन सफल है, जिसका पति सदा उसके अनुकूल चलता हो; वही धन-सम्पत्ति सार्थक है, जिसका साधु-पुरुष उपयोग करते हैं तथा वही बुद्धि, वही साधुता





और बही समदर्शिता उत्तम है, जो मधुर एवं उदार है। यदि पति और पत्नी एक-दूसरेके प्रति पूर्ग अनुराग रखते हों तो उनके मनको आधि-व्याधियाँ, विपत्ति-समृह तया दुर्मिश्न लानेवाले उपद्रव मी कष्ट नहीं पहुँचा सकते। जिन क्षियोंके पति प्रतिकृल खभाववाले हों अथवा जो क्षियों विववा हो गयी हों, उनके लिये फूलोंसे भरी हुई पुष्पविद्यार तथा नन्दनवनकी भूमियाँ मी मरुभूमिके समान दु:खद हो जाती हैं। संसारके सारे पदार्थ क्षियोंद्वारा स्वेच्छानुसार स्थाग रिये जाते हैं, परंतु वे किसी भी दशों पतिको नहीं तथाग सकतीं।

मनीश्वर ! अब मेरा वह पतिविपयक अनुराग वैसे ही विरागरूपमें परिणत हो गया है, जैसे पालेकी मारी या जलायी कमिलनीका राग क्रमशः नीरस हो जाता है। मुने ! अब मुझे समस्त पदार्थींके प्रति वैराग्य हो गया है, इसलिये में इस समय आपके उपदेशसे अपनी मुक्ति चाहती हूँ । जिन्हें मनोबाञ्छित वस्तुओंकी प्राप्ति नहीं हुई, जिनकी बुद्धि परमात्त्रपद्में विश्राम न पा सकी तथा जो मरणतुल्य दु:खोंके प्रवाहमें बहे जा रहे हैं, ऐसे लोगोंके लिये जीनेकी अपेक्षा मर जाना अच्छा है। मेरे पतिदेव भी अब मोक्ष पानेके छिपे ही दिन-रात चेष्टा करते रहते हैं। जैसे राजा किसी राजाकी सहायतासे दूसरे राजापर विजय पानेके लिये सचेष्ट होता है, इसी प्रकार मेरे पति भी मनके द्वारा ही मनको जीतनेके प्रयक्षमें सावधानीके साथ लगे हुए हैं । ब्रह्मन् ! आप मेरे उन पतिका और मेरा भी अज्ञान दूर करनेके लिये न्याययक्त वाणीद्वारा उपदेश देकर आत्मतत्त्वका ज्ञान कराइये। जब मेरे पति मेरी उपेश्वा करके ही परमात्म-तत्त्वके चिन्तनमें लग गये, तब वैराग्यने मेरे लिये संसारकी स्थितिमें नीरसता पैदा कर दी।

मैं संसारकी शसनाके आवेशसे शून्य हूँ, इसिलये आकाशमें विचरनेकी शक्तिरूप सिद्धि प्रदान करनेवाळी

'खेचरी मुद्रा' नामक तीव्र एवं अभीष्ट धारणाको बाँधकर सुस्थिरचित्त हो गयी हूँ । उक्त धारणा के द्वारा आकाशमें विचरनेकी शक्ति पाकर मेंने पुन: दूसरी धारणाका अम्यास किया, जो सिद्ध पुरुपोंका सङ्ग एवं उनके साथ सम्भाषणरूप फल देनेवाली है। ( इसीलिये आज यहाँ आकर आपके साथ वार्ताळाप करनेका सौभाग्य प्राप्त कर सकी । ) तत्पश्चात् में अपने निवासभूत ब्रह्माण्डके पूर्वापर भागघटित ( नीचे-ऊपरके सम्पूर्ण ) आकारको मळीभाँति देखनेकी इच्छासे तदाकार भावनामयी घारणा बाँधकर स्थित हुई । वह धारणा भी मेरे लिये सिद्ध हो गयी। फिर मैं अपने उस ब्रह्माण्डके अंदरकी सभी वस्तुओंको देखकर जब बाहर निकली, तब वह लोकालोक पर्वतकी स्थूलशिला मुझे दिखायी दी । मेरे पतिदेव केवल शुद्ध वेदार्थके एकान्तचिन्तनमें ही लगे रहते हैं। उनकी सारी एषणाएँ दूर हो चुकी हैं । वे न तो किसीका आना जानते हैं न जाना---उन्हें न तो भूतकालका पता रहता है, न वर्तमान और भविष्यका ही। अहो ! उनकी कैसी अद्भुत स्थिति है ! परंतु वे मेरे पति विद्वान् होते हुए भी अवतक परमपदको प्राप्त न कर सके । अब वे और मैं दोनों ही परमपदको पानेकी इच्छा रखते हैं । ब्रह्मन् ! आपको हमारी यह प्रार्थना सफल करनी चाहिये; क्योंकि महापुरुवोंके पास आये हुए कोई भी याचक कभी विफल्मनोरथ नहीं होते । दूसरोंको मान देनेवाले महर्षे ! मैं आकाशमण्डलमें सिद्ध-समृहोंके बीच सदा घुमती रहती हूँ; परंतु यहाँ आपके सिवा दूसरे किसी ऐसे महात्माको नहीं देखती, जो अज्ञानके गहन वनको दग्ध करनेके लिये दावानलके तुल्य हो । ब्रह्मन ! करुणासागर ! संत-महात्मा अकारण ही प्रार्थी-जनोंकी मनोवाञ्छा पूर्ण किया करते हैं, इसलिये आपकी शरणमें आयी हुई मुझ अबलाका आप तिरस्कार न करें। तत्त्वज्ञानका उपदेश देकर मुझे और मेरे पतिको कृतार्थ करें। (सर्ग६५)

श्रीवसिष्ठजीका विद्याधरीके साथ लोकालोकपर्वतपर पापाणशिलाके पास पहुँचना, उस शिलामें उन्हें विद्याधरीकी वतायी हुई सृष्टिका दर्शन न होना, विद्याधरीका इसमें उनके अभ्यासाभावको कारण वताकर अभ्यासकी महिमाका वर्णन करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! ब्रह्माण्डके पूर्ववर्णित ऊर्ध्व आकाशमें संकलपदारा कल्पित आसनपर बैठे हुए मैंने, उसी आकारामें कल्पित आसनपर स्थित हुई वह नारी जब मेरे पूछनेपर उपर्युक्त बातें कह चुकी, तब पुनः उससे प्रश्न किया—'बाले ! शिलाके पेटमें तुम-जैसे देहधारियोंकी स्थिति कैसे हो सकती है ! उसमें हिलना-डुलना कैसे होता होगा ? तथा तुमने वहाँ किस लिये घर बनाया ११

विद्याधरी बोली-मुने ! जैसे आपलोगोंका यह संसार बहुत ही विस्तृतरूपसे प्रकाशित हो रहा है, उसी प्रकार उस शिलाके उदरमें सृष्टि और संसारसे युक्त हम-लोगोंका जगत भी स्थित है। वहाँ भी यहाँकी भाँति ही देवता, असुर, गन्धर्व, पृथ्वी, पर्वत, पाताल, समुद्र, वायु, अग्नि, आकाश, सर्व और चन्द्रमा आदि सब वस्तुएँ हैं।

मुने ! यदि आप मेरी बातको असम्भव समझते हों तो आइये, उस सृष्टिको अच्छी तरह देख लीजिये, मेरे साथ चलनेके लिये क्रपा कीजिये; क्योंकि बड़े लोगोंको आश्चर्यसक्त वस्तुएँ देखनेके लिये बड़ा कौत्रहल होता है।

रघनन्दन ! तब मैंने 'बहुत अच्छा' कहकर उसकी बात मान ली और शून्य ( आकाश )-रूप हो शून्यरूपधारिणी उस नारीके साथ शून्य आकाशमें उसी तरह उड़ना आरम्भ किया, जैसे आँघी या ववंडरके साथ फुलोंकी सुगन्ध उड़ती है । तदनन्तर दूरतकका रास्ता तै करनेके बाद आकाशकी शून्यताको लाँघकर मैं उस नारीके साथ आकाशवर्ती भूतसमुदायके पास जा पहुँचा । चिरकालके बाद आकाशमें प्राणियोंके संचारमार्गको पारकर मैं लोका-लोक पर्वतके शिखरके ऊपर आकाशभागमें पहुँच गया. उस शिखरके पूर्वीत्तर भागमें स्थित चन्द्रतुल्य उज्ज्वल बादलके

पीठमागसे नीचे उतरकर वह नारी मुझे उस ऊँची शिलाके पास लेगयी, जो तपाये हुए सुवर्णकी बनी जान पड़ती थी। मैंने उस ग्रुप्र शिलाको जब अच्छी तरह देखना आरम्भ किया, तब उसमें वह जगत् मुझे नहीं दिखायी दिया। केवल वह सुवर्गमयी शिला ही अग्निलोक ( सुमेर ) के उच्चतम तटकी भाँति दृष्टिगोचर हुई। तव मैंने उस कान्तिमती नारीसे पूछा--- 'तुम्हारी वह सृष्टिभूमि कहाँ है ? उस लोकके रुद्र, सूर्य, अग्नि और तारे आदि कहाँ हैं तथा भूर्मवः आदि सातों मिन्न-मिन्न लोक कहाँ हैं ? समुद्र, आकाश और दिशाएँ कहाँ हैं ? प्राणियोंके जन्म और नाश कहाँ हो रहे हैं ? बड़े-बड़े मेघोंकी घटाएँ कहाँ विरी हुई हैं ? ताराओंकी तड़क-भड़कसे युक्त आकाश यहाँ कहाँ दिखायी देता है ? कहाँ हैं शैलशिखरोंकी वे श्रेणियाँ ? कहाँ हैं महासागरोंकी पङ्कियाँ ? कहाँ हैं मण्डलाकार सातों द्वीप और कहाँ हैं तपाये हुए सुवर्णके सदृश वह भूमि ! कार्य और कारणकी कल्पनाएँ कहाँ हैं ? भूतों और उनके भवनोंका भ्रम कहाँ हो रहा है ? कहाँ हैं विद्याधर और गन्धर्व ? कहाँ हैं मनुष्य, देवता और दानव तथा कहाँ हैं ऋषि, राजा और मुनि ? नीति-अनीतिकी रीतियाँ कहाँ चलती हैं ? हेमन्त ऋतकी पाँच पहरवाली रातें यहाँ कहाँ हो रही हैं ? खर्ग और नरकके भ्रम कहाँ हैं 2 पुण्य और पापकी गणना कहाँ हो रही है 💈 कला और कालकी क्रीडाएँ कहाँ होती हैं ? देवताओं और असुरोंमें कहाँ वैर देखे जाते हैं तथा द्वेष और स्नेहकी रीतियाँ कहाँ उपलब्ध होती हैं ?' मेरे इस प्रकार छनेपर शिलाके समान निर्मल नेत्रवाली उस सुन्दरीने आस्चर्यचिकत दृष्टिसे मेरी ओर देखकर प्रकार कहा )

विद्याधरी बोली-सर्वस्वस्त्रप ब्रह्मर्थे ! मैं भी अब पहलेकी भाँति अपने उस सम्पूर्ण जगतुको तो इस शिलाके भीतर नहीं देख रही हूँ, परंतु मैंने जिन मनुष्य, गन्धर्व आदिका पहले वर्णन किया है, उन सबको दर्पणमें इस शिलामें प्रतिविम्बित स्थित प्रतिविम्बकी भाँति देखती हूँ । इस समय जो कुछ दीखता है, वह पहले देखे गये नगरसे भिन्न-सा है । मुने ! मुझे जो उस जगत्का कुछ-कुछ दर्शन हो रहा है, उसमें नित्यका मेरा अनुभव ही कारण है । आपको यह अनुभव नहीं है, इसीलिये आपको उसका दर्शन नहीं हो रहा है। इसके सिवा चिरकाळतक हमळोगोंमें जो यह एक अद्दैतकी चर्चा चलती रही है, उससे विद्युद्ध आतिवाहिक ( सक्ष्म मनोमय ) देहका विस्मरण हो गया है । इसके कारण भी आपको वह जगत नहीं दीखता और मझको स्कटरूपसे उसका दर्शन होता है । मैंने चिरकालसे जिसका अत्यन्त अभ्यास किया था, मेरा वह जगत भी आकाश-लताके समान अदृश्य हो गया है: क्योंकि मैं स्पष्टरूपसे उसे नहीं देख पा रही हूँ। जो संसार पहले मेरे लिये अत्यन्त प्रकट था, उसीको इस समय मैं दर्पणमें प्रतिबिम्बितकी भाँति अस्पष्टरूपसे देख रही हूँ। नाथ! हम दोनोंमें परस्पर दीर्घकालतक जो सम्भावण हुआ, उससे अपने अत्यन्त विशुद्ध एवं व्यापक स्वास्थ्य ( धारणाभ्यास जनित मनोमयदेहरूपता ) का विस्मरण हो गया । प्रभो ! जो अभ्यासजनित संस्कार शुद्ध चेतन आकाशके रससे उद्बुद्ध होकर प्रकाशित होता है, उसीके आकारका आन्तरिक चित्त भी हो जाता है। बाल्यावस्थासे लेकर अवतक वही वस्तुस्थिति देखी जाती है। भगवन् ! यह जो आपके साथ संवाद हुआ है, इसने अपने जगत्के निरन्तर अभ्यासके कारण वीजगतके भ्रमसे यक्त हुई मझको निश्चय ही वशमें कर लिया। इसीलिये वह संस्कार छप्त-सा हो गया। भूत और

वर्तमानकालके दो अमोर्गेसे वर्तमानकालका अम ही वरुवान् होनेके कारण विजयी हुआ ।

मैं एक पाषाण-शिलामें निवास करनेवाली अबला हैं, बाला एवं आपकी शिष्या हूँ; किर भी मैं तो इस शिलाके भीतर स्थित हुई सृष्टिको देखती हूँ और आप सर्वज्ञ होकर भी नहीं देखते । देखिये, यह अभ्यासका विस्तार केंसा आश्चर्यजनक है। अम्याससे अज्ञानी भी धीरे-धीरे ज्ञानी हो जाता है, पर्वत भी चूर्ण हो जाता है और बाण अपने महान् लक्ष्यको भी बेश वालता है। देखिये, यह अभ्यासकी प्रबळता कैसी है। मुने! अभ्याससे कट पदार्थ भी मनको प्रिय लगने लगता है-अभीष्ट वस्त बन जाता है। अभ्याससे ही किसीको नीम अच्छा लगता है और किसीको मध्र । निकट रहनेका अभ्यास होनेपर जो माई-बन्ध नहीं है, वह भी माई-बन्ध (आत्भीय) बन जाता है और दूर रहनेके कारण बारंबार मिळनेका अभ्यास न होनेसे माई-वन्धुओंका स्नेह भी घट जाता है। भावनाके अभ्याससे ही यह आतिवाहिक शरीर भी, जो केवल विश्व चेतनाकाशरूप है, आधिभौतिक बन जाता है। यह आधिभौतिक शरीर भी धारणाके अभ्यासकी भावनासे पश्चियोंके समान आजारामें उड़नेकी सिद्धि प्राप्त कर लेता है। देखिये, अभ्यासकी कैसी महिमा है! निरन्तर अभ्यास करनेसे दुस्साध्य पदार्थ भी सिद्ध ( सुळभ ) हो जाते हैं, शत्रु भी मित्र बन जाते हैं और विष भी अमृत हो जाते हैं। जिसने इष्ट वस्तुके लिये अभ्यास छोड़ दिया है, वह मनुष्योंमें अधम है । वह कभी उस वस्तको नहीं पाता-ठीक उसी तरह, जैसे वन्थ्या स्त्री अपने गर्भसे पुत्र नहीं पाती । जो नराधम अपनी अभीष्ट वस्तके लिये अभ्यास ( बारंबार प्रयह ) नहीं करता, वह अनिष्ट वस्तुमें ही रत रहता है; इसलिये वह अनिष्टको ही प्राप्त होता है और एक नरकसे दसरे नरकमें गिरता रहता है । जिससे संसार असार वन जाता

हैं। पर विवेकका सेवन करनेवाले जो श्रेष्ठ पुरुष आत्म-विचार नामक अभ्यासको नहीं छोड़ते, वे निश्चय ही इस बढ़ी-चढ़ी विस्तृत माया-गदीको पर कर जाते हैं। इध बस्तुके लिये किया गया विरकालिक अभ्यासस्प्री स्प्री प्रजाजनोंके समक्ष ऐसा प्रकाश फैलाता है, जिससे वे देहरूपी भूतलपर रहकर जन्म-मरण आदि सहसों अनयोंको पैदा करनेवाली इन्द्रियरूपिणी रात्रिको नहीं देखते । बारंबार किये जानेवाले प्रयत्नको अभ्यास कहते हैं, उसीका नाम प्रश्वार्थ है । उसके विना यहाँ कोई गित नहीं हैं । अपने विवेकसे उत्पन्न हुए दह
अभ्यास नामक अपने कर्मको यह कहते हैं । उसीसे यहाँ
सिद्धि प्राप्त होती हैं, और किसी उपायसे नहीं ।
इन्द्रियोंपर विजय पानेमें समर्थ बीरपुरुपके लिये अभ्यासरूपी सूर्यके तपते रहनेपर भूमिमें, जलमें और आकाशमें
भी ऐसी कोई अभिल्वित वस्तु नहीं है, जो सिद्ध नहीं
हों सकती । भूमण्डलमें तथा पर्वतकी समस्त निर्जन गुमाओंमें
जितने भयके कारण हैं, वे सब अभ्यासशाली पुरुपके लिये
अभयदायक बन जाते हैं । (सर्ग ६६, ६७)

### श्रीवसिष्टजीके द्वारा आविवाहिक शरीरमें आधिभौतिकताके श्रमका निराकरण

विद्यापरीने कहा—अत: मुने ! अव हम दोनों निर्मेल परमात्मामें सर्वत्रोधानुकूल समाधिकए धारणा-द्वारा अपने प्राचीन शातियाहिक मानका पुनः अभ्यास करें। ऐसा करनेसे ही इस शिलाके भीतरका जगत् प्रकट होगा।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---श्रीराम! उस पर्वतपर विद्याधरीने जब यह युक्ति-युक्त वात कही, तय में पद्मासन लगाकर बैठ गया और सभाधिमें स्थित हो गया । उस समय सम्पूर्ण बाह्य पटार्थोंकी भावनाका त्याग हो जानेपर चिन्मात्रखरूप होकर मैंने उस पूर्व-के अर्थकी---आधिभौतिक देहादिकी भावना एवं उसके संस्कार-मलका भी सर्वथा त्याग कर दिया। तत्पश्चात चेतनाकाराख्यताको प्राप्त हो मैंने उसी तरह उत्तम दृष्टि प्राप्त कर ली, जैसे शरकाल आनेपर आकाश निर्मलताको धारण कर लेता है । तदनन्तर सत्यखरूप परमात्माके सुदृढ़ च्यानाभ्याससे मेरी देहमें आधिमौतिकताकी भ्रान्ति निश्चय ही दूर हो गयी तथा तत्काल ही उदय एवं अस्तसे रहित होने पर भी नित्य उदित रहनेवाळी और अत्यन्त निर्मल महाचेतनाकाशरूपता प्रकट-सी हो गयी । इसके बाद जब मैं साक्षीरूप अपने ही निर्मल तेजसे देखने लगा, तब वास्तवमें मुझे न तो वह आकाश दीख पड़ा

और न वह पापाणशिला ही कहीं दिखायी दी । सब कुछ केवल परमतत्त्वमय ही दृष्टिगोचर हुआ । मैंने खरूपबोधके पहरें कभी जिसकी आकृति शिलामयी देखी थी, वोधके पश्चात् उसे खच्छ चिद्धन ब्रह्माकाशरूप ही देखा, पृथ्धा आदि विकाशेंके ऋपमें उस सद-वस्तुको कहीं नहीं देखा । प्रिय श्रीराम ! यह जो वर्तमान-कारका दृश्य-प्रपान गनको प्रत्यक्ष दिखायी दे रहा है, यह आविभौतिक देह आदिकी कल्पनाद्वारा अत्यन्त असद्रपसे ही प्रकट हुआ है। अत: इसे तुम प्रत्यक्ष ही असत् सम्बा और उस योगिप्रत्यक्षको ही मुख्य प्रत्यक्ष जानो; न्योंकि उसमं सद्रप परमात्माके यथार्थ खरूपका साक्षात्कार होता है। अहां ! परमेश्वरकी माया कैंसी विचित्र है, जिससे प्राक्-प्रत्यक्षमें ( अर्थात् पहलेसे ही जो प्रत्यक्ष है, उस साक्षी चेतनमें ) तो परोक्षताका निश्चय हो रहा है और इस परोक्ष मनमें प्रत्यक्षमावकी कल्पना आ गयी है । यद्यपि सुवर्णसे कड़ा बनता है-इसका समीको अनुभव है, तथापि यह निश्चय है कि सुवर्ण कड़ा नहीं है। उसी प्रकार सक्षमशरीरमें आधिभौतिकता नहीं है। यह जीव विचार न करनेके कारण भ्रमको यथार्थ और यथार्थको भ्रम समज्ञ रहा है। अहो ! यह कैसी मृदता है। जैसे

सीपीमें चाँदी, मृगनृष्णामें जल और एक चन्द्रमामें दो चन्द्रमाकी बुद्धि मिथ्या ही है, उसी प्रकार आतिवाहिक (सूक्ष्म) शरीरमें आधिमौतिकता (स्थूल्रुष्ट्रपता) की बुद्धि भी मायासे ही हो रही है, वह वास्तविक नहीं है। जो असत् है, उसे सत्य मान लिया गया है और जो सत्य है, उसे असत् समझ लिया गया है। अहो ! जीवके अविचारसे उत्पन्न हुए इस मोहकी कैसी महिमा है। जो आदि-प्रत्यक्ष (स्कूल्श्रारिर) को छोड्कर इस वर्तमान प्रयक्ष (स्थूल्श्रारिर) में ही सत्यबुद्धि करके क्षित है, वह मानो मृगतृष्णाका जल पीकर नृतिका अनुभव वरता हुआ सुख्रुर्वक कैटा है।

विषयोंका जो सुख है, वह श्रुणसङ्क्षर है-इसका सबको वारंबार अनुभव होता है। इसटिवं उप सुख- को दु:खरूप ही कहा गया है तथा जो नित्य, अनादि और अनन्त आत्मसुख है, उसीको यास्तिकक सुख वताया गया है। अज्ञानीकी दृष्टिमें यह जगहूप आन्त ही सत्यरूपताको प्राप्त हो गर्या है। मिदरा पिकर मतवाठे हुए पुरुषको ये सुस्थिर वृक्ष और पर्वत ही नाचते-से प्रतीत होते हैं। जो योगियोंके प्रत्यक्ष अनुभवमें आये हुए, सर्वत्र अप्रतिहृत, अहुत बोभरूप, पूर्णावन्दैकरस चिरखरूप ब्रह्मती सत्ता प्रत्यक्ष होनेपर भी दृसरे तुच्छ प्रत्यक्ष (नेत्र आदि इन्द्रियोंसे दीखने-बाळे रूप आदि ) विषयको सत्य मानकर उसका आश्रय लेते हैं, वे महान् मूर्ख हैं। अपने आपको ही धोखा देनेवाळे उस नृगतुल्य अथम पुरुषोंसे हमास कोई प्रयोजन नहीं है। (सर्ग ६८)

विद्याधरीका पापाण-जगत्के ब्रह्माजीको ही अपना पति वताना और उन्हें समाधिसे जगाना, उनके और देवतादिके द्वारा वितष्टजीका स्वागत-सत्कार, विसष्टजीके पूछनेपर ब्रह्माजीका उन्हें अपने यथार्थ स्वरूपका परिचय देना और उस कुमारी नारीको वासनाकी देवी वताना श्रीविसिस्टजी कहते हैं—श्रीराम ! तदनन्तर अवाध परमास्मके प्रयो लगा दीजिये, जो वैज्ञानिक प्रकय-

श्रीवासिख्ड कहते हैं — श्रीराम ! तदनत्तर अवाध चेष्टावाली वह विद्याधरी उस शिलाके भीतर स्थित हुई सृष्टिमें प्रविष्ट हुई । फिर में भी उसके साथ संकल्प्रस्प होकर वहाँ जा पहुँचा । वह उद्यक्ष्यील तथा उत्हाट शोभासे युक्त नारी उस जगत्के ब्रह्मलोकमें पहुँचकर ब्रह्माजीके सामने वैठ गयी और बोळी— 'मुनिश्रेष्ट ! ये ही मेरे पति हैं, जो मेरा पालन करते हैं । इन्होंने पूर्वकालमें मेरे साथ विवाह करनेके लिये अपने मनके द्वारा पुसे उसका किया था । ये पुरातन पुरुष हैं और में भी अन जरावस्थाको आ पहुँची हूँ । इन्होंने आजतक मेरे साथ विवाह नहीं किया, इसलिये में विरक्त हो गयी हूँ । इनको भी वराम्य हो गया है । ये उस परम पदको प्राप्त करान चाहते हैं, जहाँ न कोई दृष्टा है, न दृश्य है और न शून्य ही है । इसलिये सुनीश्चर ! आप सुझको और इनको भी तच्छानका उपदेश देकर उस परम्रझ

मुतसे ऐसा कहकर वह उन ब्रह्माजीको जगानेके लिये इत प्रकार बोली—'नाथ! ये मुनिनाय विष्ठिजी आज इस घरमें प्यारे हैं। ये मुनि दूसरे ब्रह्माण्ड-रूपी घरमें रहनेबाले ब्रह्माजीके पुत्र हैं। प्रभो! गृहस्थके घरपर आये हुए अतियिके योग्य पूजाहारा आप इन गृहागत महर्गिका पूजन कीजिये। सनाधिसे उठिये और अर्थ, पाद्य देकर इन मुनीश्वरकी पूजा कीजिये; क्योंकि

तक रहनेवाळी सारी सृष्टियोंके मूळ कारण हैं।'

श्रीराम ! उस विश्वाघरीके ऐसा कहनेपर वे प्रस् बुद्धिमान् ब्रह्माजी समाधिसे जाग उठे । वीतिके ज्ञाता उन विद्वान् ब्रह्माने धीरेसे अपनी आँवें खोळां, मानो शिशिर ऋतुकी समाप्ति होनेपर वसन्त ऋतुने पृथ्वीपर

आप-जैसे महात्माओंको महापुरुषोंकी पूजासे प्राप्त होनेवाला

महान् फल ही रुचता है।'

उसम्ब हुए दो फूर्लोंको विकसित कर दिया हो । उनके वे विभिन्न अड़ धीरे-धीरे अपनी-अपनी सजगता ( ज्ञानयुक्त चेष्टा ) प्रकट करने छगे, मानो वमनत ऋतुके नृतन पछ्छ नृतन रसकी अभिव्यक्ति कर रहे हों । तदनन्तर देवताओं, सिद्धों और अपस्राओंके समुदाय चारों ओरसे वहाँ उसी तरह आ पहुँचे, जैसे प्रात:काछ विकसित कमछोंसे मुशोभित सरोवरमें झुंड-के-झुंड हंस आ गये हों । अह्याजीने सामने छड़े हुए मुझको और उस विलास-धार्लिनी विधाधीको देखा । देखकर वे प्रणवपूर्वक खरसहित उच्चारित होनेवाळी सुन्दर वेदवाणीके समान ममुर वचन बोले।

उस दूसरे संसारके बह्याजीने कहा — भुने ! आपने ह्यथपर रखे हुए जाँनलेको समान इस असार संसारके सार तत्त्वको देख और जान ख्यि है। आप ज्ञानकपी अमृतकी वर्षा करनेवाले महामेव हैं। आपका खागत है। महर्षे ! इस समय आप इस अत्यन्त दूरवर्ती मार्गपर आ पहुँचे हैं। बहुत दूरका रास्ता तै करनेके कारण आप बहुत यक गये होंगे। यह आसन है, इसपर विटिये।

उनके ऐसा कहनेपर मैं बोला—'भगवन् ! मैं आपको प्रणाम करता हूँ ।' ऐसा कहता हुआ में उनकी दृष्टिके संकेतसे दिखाये गये एक मणिमय पीलपर बैठ गया । फिर तो देवता, ऋषि, गन्धर्व, मुनि और विषाधरोद्धारा मेरी स्तुति की जाने लगी । इसके बाद कृजा, नमस्कार तथा अन्य समुचित नीतियुक्त व्यवहार सम्पादित हुए । दो घड़ीमें जब सम्पूर्ण भृतगणोद्धारा किया गया प्रणाम-समारोह शान्त हुआ, तब उन महाजीसे मैंने कहा—''भूत, वर्तमान और भिष्यके खामी ब्रह्मदेव ! यह क्या बात है कि यह नारी मेरे पास गयी और कहने लगी कि 'शांच अपने धानोपदेशसे प्रयक्तपूर्वक हमें बोधकी प्राप्ति कराइये ?' देव ! आप तो सम्पूर्ण भूतोंके खामी तथा समस्त झानोंमें पारंगत हैं ।

जगत्यते ! बताइये, यह काममृहा श्री आपके विषयमें क्या कहती है । देव ! जब आपने इसे अपनी पत्नी बनानेक लिये ही उत्पन्न किया था, तब फिर इसे उस पदपर क्यों नहीं प्रतिष्ठित किया, इसको वैराग्यकी और आप क्यों ले गये 2"

दसरे जगतके बहाजी बोले—मने ! सनिये, जैसी वात है, उसे आपके सामने ठीक-ठीक बता रहा हैं: क्योंकि सत्पुरुषोंके सामने सब वातें यथार्थ और पूर्णरूपसे कहनी चाहिये । मुने ! वह जो शान्त, अजन्मा, अजर एवं अनिर्वचनीय परमार्थ सदस्त ग्रह्म है, उसीको चेतन अथवा चित्तस्य कहते हैं । चंतन्य ही उसका एकमात्र खरूप है। उसी परमात्माने अपने खरूपभूत चैतन्यसे मुझे प्रकट किया है । मै चिदाकाशरूप ही हूँ और सदा अपने खरूपमें ही स्थित रहता हूँ । जब सृष्टि उत्पन्न होकर यथावत रूपसे स्थित हो जाती है, तब मेरा व्यावहारिक नाम खयम्भू होता है। वास्तवमें न तो में उत्पन्न होता हूँ और न कुछ देखता ही हूँ । मैं समस्त आवरणोंसे मुक्त रहकर चेतनाकाशरूप हो चेतनाकाशमें ही स्थित हूँ। यह जो आप मेरे सामने हैं और मैं आपके सामने हूँ तथा हमलोगोंमें जो यह परस्वर सम्भाषण हो रहा है: यह वैसा ही है, जैसे समदमें एक तरक्षके आगे दूसरी तरक हो और खर्य समुद्र ही उन तरक्रोंके घात-प्रतिघातके रूपमें राब्द कर रहा हो । इस विषयमें मेरी ऐसी ही मान्यता है। इस प्रकार समुद्रसे तरङ्गोंकी कल्पनाके समान जिसने अपनी और दूसरेकी दृष्टिसे देखे जानेवाले भेदकी किंचित कल्पना कर ली है तथा कालवशात् अपने खरूपको भी किंचित् मुला देनेके कारण जिसकी आकृति कुछ मलिन-सी हो गयी है, वह में चिदाभासमात्र ही हूँ । ऐसे रूपवाले मुझ ब्रह्माके अन्त:करणमें जो ममता और अहंताकी वासना

उदित हुई है, वह उस कुनारी खीसे भिन्न जो आप हैं. आफ्नो अन्य-सी प्रतीत होती है और मुझे अनन्य-सी जान पड़ती है । वह वासना हम दोनोंकी दृष्टिसे उदित ( प्रकट ) भी है और अनुदित (अप्रकट ) भी । बस्तुत: मैं अविनाशिनी सत्तावाळा हूँ; क्योंकि कभी मेरी उत्पत्ति नहीं हुई है। मैं आत्नकृपसे अपने आपमें ही स्थित हैं। ह्मभावसे ही में अच्यत. अवने आतामें रमण करनेवाला तथा खयं ही सब कहा करनेमें समर्थ हैं । यह कुमारी क्षीके रूपमें जो सामने खड़ी है, वासनाकी अविष्ठात्री देवी ही है। यह न तो मेरी गृहिणी है और न गृहिणी वनानेके निमित्त मैंने इसका सत्कार ही किया है। अपनी वासनाके आवेशवश इसके मनमें यह भाव उत्पन्न हो गया कि भी ब्रह्माजीकी पत्नी हैं। इस भावनाको लेकार यह स्तयं ही अत्यन्त द्र:ह उठा रही है और वह भी व्यर्थ । यही सारे जगतके भीतर वासना बनकर बैठी हुई है। (समें ६०)

# पापाण-जगत्के ब्रह्माद्वारा वासनाकी क्षयोन्युखता एवं आत्मदर्शनकी इच्छा बताकर शिलाकी चिति-रूपता तथा जगतकी परमात्मसत्तासे अभिनताका अतिपादन करके वसिष्टजीको अपने जगतमें जानेके छिये प्रेरित करना

अन्य जगतुके बह्याजी कहते हैं--- मुनिश्रेष्ट ! (भैंने अपने संकल्पसे कल्पित हो परार्थ वर्षोंकी आस बिता दी ) अब चिदाकाशरूप में निरतिशयानन्दस्त्ररूप, **ब्रह्माकाशमयी परम के**शल्यरूपा स्थितिको प्राप्त करना चाहता हैं, इसीसे यहाँ मेरी वासनाद्वारा रचे गये इस संसारमें नित्य, नैभित्तिक, दैनन्दिन और आव्यन्तिक—ये चारों प्रकारके प्रलय उपस्थित हो गये हैं। मुनीश्वर ! इस महाप्रलयकालमें अब मेंने इसे त्याग देने---इस वासनाका मूलोन्छेद करके इसे अपनी सत्तासे गिरा देनेके उद्योग-का निश्चित रूपसे आरम्भ कर दिया है, इसीसे यह विरसताको प्राप्त अर्थात् विनाशोन्सुख हो गयी है। जब मैं चित्ताकाश्रूपताको त्यागकर आदि-चेतन।काशरूप महाकाश होने जा रहा हूँ, तब यहाँ महाप्रलयका आना और वासनाका विनाश होना अवस्यम्भावी है । यही कारण है कि यह विरस होकर मेरे मार्गकी ओर दोड़ रही है। मला ऐसा कौन उदारबुद्धि प्राणी है, जो अपने जन्मदाताका अनुसरण न करता हो ? आज यहाँ चारों युगोंका विनाश उपस्थित है । अन्तिम कल्प, अन्तिम मन्बन्तर तथा\_अन्तिम कलियुगकी समाप्तिका समय आ गया है, इसलिये आज ही प्रजा, मनु, इन्द्र तथा देवताओंका यह

अन्तकाल आ पहुँचा है । आज ही यह कलाका अन्त, पहाकल्पका अन्त, मेरी यासनाका अन्त और मेरे देवाकास-का भी अन्त होनेत्राला है। ब्रह्मन ! इसीलिये यह वासना अव धीण होनेको उचत है। जब करावेंसे भरा हुआ सरोवर ही सूख रहा हो, तब गन्धलेखा कहाँ टहर सकती है ? केवल अभिमान ही जिसका शरीर है, ऐसी इस वासनाको स्वभावत: खयं ही आत्मदर्शनकी इच्छा होती हैं । आत्मसाञ्चात्कारके लिये किये गये धारणाभ्यास-रूप योगसे उसने अन्य ब्रह्माण्डमें जाकर वहाँ आपके जगतका दर्शन किया, जहाँ धर्म आदि चारों वर्गोंके अनुषानमें लगी हुई स्वतन्त्र प्रजा निशस करती है। आफारामें विचरती हुई इस विद्यापरीने उसी सिद्धिकी सामर्थ्यसे लोकालोक-पर्वतके शिखरकी शिला देखी, जो इसके अपने जगत्की आधारभूत है तथा ह्नारी दृष्टिमें केवछ आकाशरूप ही है । जिस जगत्रूपी पर्वतपर यह जगत् है और जिसमें उसकी शिळाकराता है, वहाँ तथा हमारे जगत्-रूप पदार्थीमें ऐसे-ऐसे अनेक दूसरे जगत भी हैं। यह जगत्रूपी भ्रान्ति जिनकी समझमें आ गयी अर्थात जिनकी दृष्टिमें यह चेतनाकाराके साथ एकरूपताको प्राप्त हो गयी, वे कभी मोहमें नहीं पड़ते हैं और शेप जितने लोग हैं, वे भ्रमके ही मागी होते हैं।

मुने ! इस विवाधरीको वैराग्यके कारण उत्पन्न अपने मनोरथको सिद्ध करनेकी इच्छा हुई । इसीळिये इसने अन्य बहुत-सी धारणाओंका अभ्यास करके उनके प्रभानसे आपका एशेन प्राप्त करको जाने प्रभानसे आपका एशेन प्राप्त करको चित्तमयो नायाशकि सव और व्याप्त है । इस जगत्में कोई भी कार्य न तो कभी जसम होते हैं और न नष्ट ही होते हैं । केनल चिति ही इच्य, काल और क्रियाके रूपमें प्रकाशित हो तप रही है । ये जो देश, काल, क्रिया, इस्य, पन और हुद्धि आदि हैं, सब-के-सब चितिरूपी शिल्यके पुनले हैं । इनका न कभी उदय होता है और न अस्त ही । इस बातको आप अच्छी तरह सक्क लें । यह चिच्छिकि ही शिल्यका आकार धारण करके स्थित है । जेसे स्पन्दन वायुका सक्स है, उसी प्रकार सारा जगत्-समुराप इस चिच्छिकका अभिन्न अङ्ग ही है । यह जो चितिरूपा

शिला है, आदि-अन्तसे रहित है; किंत भ्रमसे सादि और सान्त बन जाती है । निराकार होती हुई भी साकार हो जगत्रू अङ्गोंसे युक्त वनकर स्थित हो जाती है । जैसे महाकाशके भीतर दूसरे-दूसरे आकाश ( घटाकाश, गठाकाश आदि ) महाकाशकी सत्तासे ही विद्यमान हैं, अपना पृथक् अस्तित्व नहीं रखते हैं, उसी प्रकार सम्पूर्ग जगत् शून्यरूप होते हुए भी शान्तस्त्ररूप सर्वव्यापी चेतनाकाश परमात्मामें उसीकी सत्तासे सर्वत्र विद्यमान है । परंतु वे अपनी पृथक् सत्ता नहीं रखते हैं, इस दृष्टिसे उनके विषयमें 'हैं' और 'नहीं हैं'—ये दोनीं वातें कही जा सकती हैं । मुनिवर वित्रष्ट ! अब आप यहाँसे अपने जगतुको जाइये और इस समय अपने पूर्व-कलियत एकान्तवर्ती आसनपर समाधि लगाकर परम शान्तिका अनुमन कीजिये । मेरे जो कल्पित बुद्धि आदि जागतिक पदार्थ हैं, वे प्रलयको प्राप्त हो परम अन्यक्त तत्त्वमें भिल जायाँ; क्योंकि इस समय हम परब्रह्म परमात्मपदको प्राप्त हो रहे हैं। (सर्ग ७०)

# पापाण-शिलाके भीतर वसे हुए ब्रह्माण्डके सहाप्रलयका वर्णन तथा ब्रह्माके संकल्पके उपसंहार-से सम्पूर्ण जगतका संहार क्यों होता है, इसका विवेचन

श्रीयसिष्टची कहते हैं— स्वुनन्दन ! ऐसा कहकर वे भगवान् ब्रह्मा सम्पूर्ण ब्रह्माओकतासियोंके साथ पद्मासन लगाकर बैठ गये और फिर कभी न ट्रटनेवाली समाधिमें स्थित हो गये । उन्होंका अनुसरण करती हुई वह वासनाकी अधिग्रात्री देवी सती-साध्वी कुमारी विद्याधरी भी उन्होंकों भौंति ध्यानमग्न हो शान्त हो गयी । उसका कोई भी अंश (स्वृति-वीजभेद ) शेप नहीं रह गया । वह आकाशरूपिणी ( शूर्यस्वभावा ) हो गयी । ब्रह्मा-वीका संकल्प धीरे-धीरे विरस होने लगा । जिस समय उनके संकल्पमें विरसता आयी, उसी ध्वणसे तुरंत ही पर्वत, द्वीप और समुद्रोसिहित पृथ्वीकी तृण, गुल्म, लता और धान आदिको उत्पन्न करनेकी सारी शक्ति धीरे-धीरे

नष्ट होने लगी । जैसे हमलोगों अङ्ग संवेदनशक्तिके श्वीण होनेपर नीरस हो जाते हैं, उसी प्रकार ब्रह्माजीकी अङ्गभूता पृथ्वीकी संवेदनशक्तिका उपसंहार होनेसे वह नीरसताको प्राप्त हो गयी । ब्रह्माजीके हारा उपेक्षित होनेपर पृथ्वी आदि तथा असुर आदि — ये दो तरहके महाभूत सब ओरसे क्षुत्र्य हो उठे । चन्द्रमा, सूर्य, वायु, इन्द्र, अग्नि और यम— ये सब-के-सब महाप्रलयके कोलाहल्ले व्याकुल हो गये । उनका अधिकार एवं प्रभाव ब्रह्मजोकमें मिल गया । वे अपने स्थानसे नीचे गिरने लगे । भूकम्पोंके कारण बड़े-बड़े पर्वत जोर-जोरसे झूमने और शोंके खाने लगे, मानो वे झूला झूलनेके सुखका अनुभव कर रहे हों। उनके ऊपरकी वृक्षश्रेणियाँ

कटकट शब्द के साथ ट्रट-ट्रक्तर गिरने ट्याँ। भूकरपके कारण कैंट्यास, मेरु और मन्दराचळकी कन्दराउँ हिल्ने ट्याँ और कल्पबुर्खोंसे ट्रक्तर ट्याट रंगके पुष्प-पुष्टोंकी वर्षा होने ट्याँ। खुनन्दन! ट्योकान्तर पर्वत, नगर, समुद्र और वनपर्यन्त सारा जगद् कल्पान्तकाळकी उत्पात-वायुके झोंकेसे परस्पर टकराकर हताहत होते हुए प्राणियोंके कोलाहज्से व्यात एवं जीर्ण-दीर्ण हो गया, मानो रुद्देवके वाणोंसे दग्य हुआ त्रिप्रसगर भरे हुए समुद्रमें गिर रहा हो।

रघुनन्दन ! जब विराटखरूप खयम्भू ब्रह्माने अपने प्राणोंका आकर्षण एवं निरोध किया, तब वातस्कन्व नामसे स्थित आकाशजनमा वायुने अपनी आदिको धारण करनेकी मर्यादा ( म्रह, नक्षत्र जिम्पेदारी ) छोड़ दी । ब्रह्माजीने जब प्राणवायुख्य वातस्कन्धका अपने भीतर उपसंहार करना आरम्म किया, तब पूर्वोक्त मर्यादाको त्यागकर साम्यावस्थाको पहुँचनेके लिये वायुमें क्षोम उत्पन्न हुआ और उस क्षोम-के कारण निराधार होकर आकाशमण्डलसे तारे ट्रट-टूटकर वैसे ही भूमिपर गिरने लगे, जैसे कहीं आग लगनेपर यदि जोरसे हवा चलती हो तो बड़े-बंडे लुआठे उड़ने और गिरने लगते हैं । उस समय आकाशसे भूतळपर गिरते हुए तारे बृश्नसे झड़ते हुए फलोंके समान जान पड़ते थे । ब्रह्माजीका संकलक्ड्रप ईंधन जब प्रलयोन्मुख हो गया, तव जैसे जछती हुई लपटें ब्रुझ जाती हैं, वैसे ही सिद्धोंकी गतियाँ भी शान्त हो गयीं । अपनी शक्तिका नाश हो जानेपर प्रलय-वायुके वेगसे पतली रूईके समान आकारामें उड़ते और भटकते हुए सिद्धसमुदाय मूक होकर नीचे गिरनं छगे। भूकम्पसे चञ्चल हुए देवगिरि सुमेरुके शिखर इन्द्रादि देवताओंके नगरों तथा कल्पवृक्षोंके समृहोंसहित धड़ाधड़ धराशायी होने लगे।

रघुनन्दन ! पहले न तो कोई असत् वस्तु थी और

न सत् ही; किंतु सभी विकारोंसे रहित एकमात्र चिन्तय परमाकाश ही था; जो अकेला ही सम्पूर्ण दिशाओंमें व्यात था । उसी परमाकाशने अपने खखपका परित्याग न करके निर्विकार रहते हुए ही अपनी आकाशताकी अपनेसे भिन्न वस्तुके रूपमें कल्पना की। उसे अपनेसे पृथक चेत्यके रूपमें जाना । चित्र होनेसे वह चेतन कहा गया है। जैसे छोग संकल्पनगरको शून्य-रूप होते हुए भी साकार देखते हैं, वैसे ही अजन्मा प्रमात्ना शून्यरूप आकाशको ही देहरूप देखने लगा । आकाशमें आकाशको ही अपना शरीर मानने लगा 1 श्रीराम! इस प्रकार विचार करनेसे सिद्ध होता है कि ये जो ब्रह्मा हैं, वे ही यह वर्तमान जगत् वनकर स्थित हैं । विराट ब्रह्माका जो देह है, वही यह जगत है । संकल्पाकाशक्रप ब्रह्माजीको जो भ्रम हुआ है, वही इस जगत्के रूपमें भासित हो रहा है और उसीको ब्रह्माण्ड कहा गया है। संकल्पसे ही जिसकी कल्पना हुई है, वह यह सारा जगत आकाशरूप ही है। वास्तवमें न तो जगत है और न कहीं त्वत्ता-मत्ता ( 'तुम' और 'मैं' के भाव ) ही हैं । चिन्मात्र परम्रह्म परमात्ना स्वयं ही अहैत आत्माकाशमं जगत आदिरूप प्रकाशसे प्रकाशित हो आखाद या अनुभवका विषय हो रहा है, जैसे वायु अपनी गतिशीलताके कारण अनुभवमें आती रहती है। यह जगत अद्वैतको छोड़ देनेपर कुछ है, ऐसा जान पड़ता है और द्वेतको त्याग देनेपर कुछ भी नहीं है, ऐसा प्रतीत होता है । वास्तवमें जगतको द्वेत और अर्देत दोनोंसे रहित, शून्य, निर्मल और निरामय चेतनाकाश रूप ही समझो। राधवेन्द्र ! अनाहि, नित्यानभवरूप जो एकमात्र साक्षी चेतन है, वहीं दश्य वनकर स्थित है। उससे भिन दूसरी कोई दस्य नामक वस्तु नहीं है । सत्यानुभवन्त्रप प्रतात्ममें जो अनेक प्रकारके अज्ञान प्रतीत होते हैं, वे ही विचित्र अम पैदा करके सुविस्तृत दृश्य जगतका महान् दश्य उपस्थित करते हैं। ( सर्ग ७१-७२ )

ब्रह्मा और जगतकी एकताका स्वापन तथा द्वाट्या दर्शोंके उदयसे जगतके प्रलचका रोमाञ्चकारी वर्णन

श्रीवनिष्ठजी कहते हैं---राववेन्द्र ! ये विराटरूपचारी विवाता सगष्टि मनरूप होनेके कारण स्थयं ही मन हैं, अत: इनके छिने दसरे मनकी आवश्यकता नहीं है । यही नहीं, ये विराट पुरुष रुपयं ही इन्द्रियाँ हैं। अत: इन्हें दूसरी इन्द्रियोंके डरकोगकी आदरयकता नहीं होती। इन्होंने हीतो अन्य सब शरीरोंमें हन्दियोंकी सृष्टि की है । इन्द्रियसमुदाय इनकी कल्पनागांत्र ही है। इन्द्रिय और चित्तमें अवयवावयदी-भाव सम्बन्ध है । इन्द्रियाँ अत्रयन हैं और चित्त अनयनी—— इन दोनोंका शरीर एक है, अत: इनमें थोड़ा-सा भी मेद नहीं है । पूर्णत: एकता है । संसारके जो कोई भी कार्य हैं, वे सब-के-सब उस बिराइ प्रस्थके ही हैं; क्योंकि ब्रह्माके संकल्प ही विभिन्न व्यष्टि-वृत्तिसे अपनेमें मेदका आरोप करके जगद-व्यवहारके रूपमें चठ रहे हैं । उसीकी सत्तासे अनन्ताकार जगत्की सत्ता है। और उसके संकटको उपलंहारसे ही जगतका संहार है। बाय और उसकी चेशमें वैसी एकता है, बैसी ही एकता या एक-नता ब्रह्म और जगत्की भी है । जगत, ब्रह्म और बिराट-ये तीनों पर्यापनाची राष्ट्र हैं। जगत और बहा ग्रह चेतनाकाशस्य परमात्मके संकल्पमात्र ही हैं।

रहुनलन ! मेरे सामने ब्रह्मलोका था । ब्रह्माजी च्यानमध्य हो गए थे । मेने धीरे-धीरे सम्पूर्ण दिश्मजीमें दिष्ट डाली । उस समय अपने रम्मुख देखा, जन्याद-कालमें तपते हुए सूर्यक अतिरिक्त पश्चिम दिशामें भी एक दूसरा सूर्य प्रकट हुआ, जो स्पष्ट दिखावी देता था । बह पश्चिम दिशाके मध्यमागमें दाह-सा उत्पन्त कर रहा जा, मानो किसी पर्वतके उत्पर रहाँकी वनस्थलीमें दावानल गाव्यित हो उठा हो, आकाशमें अग्निलोक प्रकट हो गया हो अथवा महासागरमें वडवानि वद्यात हो उठा हो। फिर तो कमशः नेव्हिस्कोण, दिशाण दिशा, अग्निकोण, पूर्वदिशा, ईशानकोण, उत्तर दिशा,

वायव्य कोण तथा पश्चिम दिशामें भी एक-एक सूर्य प्रकाशित हो उठा । उन सवको देखकर मुझे वड़ा आश्वर्य हुआ । मैं त्रिधाताकी प्रतिकृत्वतापर विचार करने लगा । इतनेमें ही मृतलसे भी शीव ही एक सूर्य प्रकट हुआ, मानो समुद्रसे बडवानल ऊपरको उठ गया हो । फिर दिशाओंके मध्यवर्ती आकाशमें ग्यारहवों सूर्य उदित हुआ। दिशाओंके मध्यवर्ती सूर्यको ग्यारहवाँ कहा गया है. इससे सिद्ध होता है कि उसके ऊपर भी वारहवाँ सूर्य प्रकट हो चुका था । इस प्रकार एक भूतलगर, एक मध्य आकाशमें और एक उससे भी ऊपर--तीन सूर्य एकके ऊपर एकके ऋगसे दिखायी देते थे। इस तरह कुल भिलाकर बारह सर्व प्रकट हुए थे। इनमें ग्यारहवाँ सूर्य भगवान् रुद्धका ही शरीर था और उसके भीतर तीन सूर्योंके रूपमें मानी तीन नेत्र प्रकट हो गये थे। वह अकेटा ही वारह सूयेंकि दरावर देशियमान था । वह वारह सूर्योंका ससदाय-सा जान पहता था, जो सम्पूर्ण दिशाओंमें प्रचण्ड दाह उलाब कर रहा था। जैसे दावानल सूखे वनको जला देता है, वैसे ही वह समस्त जगत्को दग्य करने लगा । इन सूर्येकि उदय होनेसे समस्त प्रक्षाण्डभण्डलको सुखा देनेवाळा ग्रीव्य ऋत्वा भीषण दिन प्रकट हो गया था । कहीं भी उल्मकों ( छुआठों ) के समूह नहीं दिखायी देते थे। विना अभिने ही अभिदाह हो रहा था ( अर्थात् सूर्यकी प्रचण्ड किरणोंसे ही सब कुछ स्वाहा हो रहा था. लैकिक अग्नि नहीं दिखायी देती थी ) । कमलनयन श्रीराम ! िना अग्निके ही होनेवाले उस अग्निदाहसे मेरे सारे अङ्ग दावानलसे झुलसे हुएकी भाँति व्यथित हो उठे। तब मैं उस प्रदेशको छोड़कर बहुत दूर चला आया ।

१. पश्चिम दिशामें सूर्यके प्रकट होनेका जो पहले वर्णन आ गया है, उसका यहाँ अनुवादमात्र है। तात्पर्य यह कि अवतक आठों दिशाओं तथा मध्याह्नकालिक सूर्यको लेकर नी सूर्य विसष्टजीके दृष्टिपथमें आ गये थे।

राघवेन्द्र ! वहाँसे मेंने दसों दिशाओंमें उदित हो तपते हुए बारह सूर्योंके समुदायको देखा, जिसंके प्रचण्ड नेजसे सातों विशाल महासागर काढेकी साँति खौल रहे थे और उनसे महानू छल-खल शब्द प्रकट हो रहा था। समस्त लोकों और नगरोंके भीतरी भाग प्रचण्ड ज्वालाओं तथा अंगारोंसे भर गर्ने थे। आगकी लपटें लाल रंगके गाढ़े कपड़ोंके समूहकी भाँति दिखायी देती थीं, जिन्होंने सारे पर्वतोंको सिन्दरी रंगका तना दिया था । लोकपालों-के जलते हुए वहे-बहे घरोंमें ज्वालान्यात दिशारूपी वस्न छिन्यर बिद्युत्की भाँति दीतियान् दिखायी देते थे। नगरोंके समूह कटकट और चटचट शब्दक कोलाइल्क्से ारिपूर्ण हो रहे थे। भूतलसे शिलाके समान भनीभूत इंडाकार धूम प्रकट करके वे वारह सूर्य समस्त मुननोंके नियास-मण्डपको मानो सहस्रों फाँचके ग्रन्भोंसे सुरो।भित कर रहे थे । प्राणियोंके निवासमृत नगरोंके घराशायी होने और फटनेशे भयानक चटचट शब्द हो रहे थे । तारे टूट-इटकर गिर रहे थे । सभी स्थानोंमें अपने-अपने घरोंके भीतर तापसे जलते हुए जन-समुदाय इधर-उधर भाग रहे थे। चीखने-चिछानेके साथ मरे-५चे प्राणियोंके दग्ध शरीरोंसे सम्पूर्ण दिशाओंमें दुर्गन्ध फेळ रही थी । समुद्र-की तपी हुई जलराशिमें राँधे जाते हुए जलचरेंके समुदाय छटपटा रहे थे। सम्पूर्ण दिशाओंमें फौरी हुई आगसे गाँनों और नगरोंका सब कुछ स्वाहा हो गया था । वहाँ कोई रोनेवाळा भी नहीं रह गया था । दिग्गजोंके शरीर दग्ध होकर फट गये थे । वे अपने दाँतोंसे दिगन्त पर्वतीं-को उठाये हुए ही जल गये थे। पूर्वतींकी गुकाओंमें भरे हुए भूममंग्डल उन सूर्योंके कुण्डलरो जान पड़ते थे। घराशायी होते हुए पर्वतींसे पिसकर कितने ही नगरींके समुदाय नूर-चूर हो गये थे । गिरिराजींवर निवास करने-बाले गजराजोंको वे सूर्यभण्डल पच-पचकी आवाजके साथ पन्ना रहे थे। संतापसे तत होकर उछळते हुए प्राणियोंको देखकर ऐसा जान पड़ता था. मानो उनके

निवासभूत समुद्रों और पर्वतोंको भीषण ज्वर आ गया हो । उन सूर्योंके तापसे हृदय फट जानेके कारण निस्सार हुए विद्याधर और उनकी अङ्गनाएँ नीचे गिर रही थीं । कुछ होग जोर-जोरसे रोने-चिछानेके कारण थक गयेथे और कुछ योगीलोग ब्रह्मरन्ध्रको फोड़कर ऊर्ध्वगतिको प्राप्त हो असर पद ( मोक्ष )मं प्रतिष्ठित हो चुके थे । स्थालोकमें जलती हुई ज्वाळाओंद्वारा भूतळसे लेकर पाताळतकका भाग खुब तप रहा था । सुखते हुए समुद्रमें निरन्तर पकते हुए भयंकर जलचर उळ्ळते और छटपटाते दिखायी देते थे। जलक्रपी इन्धन न भिल्नेरी भानो वडवानल उद्घलकर आकाशमें चळा गया था और वहाँ सहस्रों रूप धारण करके मानो गगनाङ्गनाओंको पकाइकर कृत्य कर रहा था। महाप्रकय-कालका प्रचण्ड शनल ज्वालाख्पी प्रलाश-पुष्प-के सवान ठाळ रंगवाले बन्नसे सुशोभित हो नटराजकी माँति ताण्डव नृत्य-मा करनेके छिये उद्यत हुआ था। उल्सक ही मानो उसके लिये पुष्पद्वार थे । वेगसे फटते हुए बाँच जादिके फट-फट शब्द मानो उसके पैरोंकी धमक थे । वह उद्धट भटकी भौति वीरोचित शब्द करता हुआ काळक्षी मुजाओंको छपर उठाचे, धमरूपी केश छिटकाथे, जगत्रक्की जीर्णकटीमें नृत्य कर रहा था। उस समय वनोंक समूह, ग्राम, नगर, मण्डल, द्वीप, दर्ग, जंगल, स्थल, प्रश्नीके सनस्त छिद्र, उसके उत्परका महान आकाश, दसों दिशाएँ, बुलोक तथा उसके ऊपरका भाग-ये सब-के-सब जल रहे थे। गड्ढे, रहट, बाजार, हाट, अहारिका और नगरसप्रहसे सुशोभित दिशाओंके तटक्रान्त-पर्वतोंके शिखर, सिद्धोंके समूह, पर्वत, सागर, सरोवर. ताळात्र, तळेया, नदी, देनता, असुर, भनुष्य, सर्प. तथा पुरुप-समूह रुद्रदेवके नेत्रोंकी सनसनार्त। 🗯 ञ्चालाओंसे दग्ध हो रहे थे।

अनेक सूर्येकि उदय और अस्त आदिसे विज्याचळ भी व्यथित हो उठा था । आकाश ज्याळास्ती कमळोसे सुरोभित सरीवरके अनान दिखायी देता था।

भ्रमरावलियोंका भ्रम उत्पन्न करती थीं। उस महाप्रलयकालमें छाती पीट-पीटकर रोती हुई जगल्ळक्मीके हृदयस्थलपर रखे हुए हाथकी कलाईमें यह दग्ध हुई पृथ्वी सोनेके कंगन-सी जान पड़ती थी । समुद्र काथके समान दिखायी देते थे, फेन-राशिके विकाससे पुष्ट हो रहे थे तथा सूर्यके प्रतिविम्बरूपी तिलकसे अलंकृत अपने मुखपर तरक्करूपी हाथोंसे आघात करते हुए मानो ( सिर पीट-पीटकर ) रो रहे थे। सुवर्ण-द्रव, निकटवर्ती पर्वत, इन्द्र, कल्पवृक्ष, देवागार तथा गृहा-गृहोंसे युक्त सुन्दर आकारवाळा सुमेरु पर्वत उस समय उसी तरह पिघल गया, जैसे कड़ी धूप होनेपर वर्फ गल जाता है । बाहर-भीतरसे शीतल एवं शुद्ध हिमवान् पर्वत

उस प्रचण्ड प्रलयाग्निसे लाखके समान क्षणभरमें पिघल गया 🛊 श्रीराम ! उस अवस्थामें भी मलयपर्वत अपने निर्मल सौरमको नहीं छोड़ सका था; क्योंकि उदारचेता महापुरुष विनाशके समय भी अपने उत्तमगुणका परित्याम नहीं करते हैं । महान् पुरुष स्वयं नष्ट होता हुआ भी दूसरोंको आह्राद ही प्रदान करता है। किसीको भी दुःख नहीं देता है। ठीक वैसे ही, जैसे चन्दन दग्ध होनेपर भी जीवधारियोंको आनन्द ही देता है। \* उत्तम वस्तु कभी अवस्तुता ( असत्ता या निकृष्ट अवस्था ) को नहीं प्राप्त होती, जैसे सोना प्रलयाग्निसे दग्ध हो जाने-पर भी सर्वथा नष्ट नहीं होता है । ( सर्ग ७३-७५ )

# प्रलयकालके मेथोंद्वारा भयानक दृष्टि होनेसे एकार्णवकी दृद्धि तथा प्रलयाधिका बुझ जाना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—स्घुनन्दन ! जब भूमण्डल और पर्वत-समूहका विस्तार अङ्गार-राशिसे भर गया. सर्वत्र ज्वालामालाओंका समृह छा गया और द्वादश सूर्यों-का तेज सुस्पष्टरूपसे प्रकाशित होने लगा; जब बहारूपी प्रस्तररहित सरोवरमें ज्वालारूपी दलोंसे सुशोभित एवं चिनगारीरूप केसरों एवं उल्मुकोंसे युक्त प्रलयाग्निरूपी कमलिनीके वायुप्रधान सर्प एवं पर्वतरूप मूल पातालतक महान् अङ्गाररूपी कीचड़में मग्न हो गये, तब आकाशको संचरणके योग्य देख मशकमें पानी ढोनेवाले ऊँटोंकी सेनाके समान कल्पान्तकालिक संवर्तक नामवाले मेघोंके समूह जो काजलकी भाँति काले थे, गर्जन-तर्जन करते हुए निकट आ गये। फिर तो वहाँ प्रवल प्रचण्डधार बृष्टि होने लगी । आकाशमें वज़की कठोर गडगडाहट धुनायी देने लगी, मानो सारा ब्रह्माण्ड फूटा और फटा जा रहा हो । जैसे दावानलके प्रज्वलित होनेपर सारे वनमें भीषण लपतें छा जाती हैं, उसी प्रकार

आकाशरूपी वनमें विद्युत्का प्रकाश छा जानेके कारण वह वर्षा वड़ी भयावनी जान पड़ती थी । पृथ्वी चटचट शब्दके साथ टूटने लगी, उसकी अङ्गारराशियाँ फ्रट-फ्रटकर बुझने लगीं । मेघोंकी गर्जनाओंके साथ ही बढ़ती हुई घोर वृष्टिसे लोक-लोकान्तर धराशायी होने लगे । अङ्गरयुक्त जगत्ररूपी गेहमें विलास करनेवाली वह वृष्टि धरतीकी ञ्चालारहित वाष्प-शोभासे सत्कृत हुई । उस शोभाने प्रकट होकर मानो सखीकी भाँति उसकी अगवानी की ।

तदनन्तर जब पृथ्वी, जल, तेज और वायु-इन चारों महाभूतोंमें परम विश्लोभ उत्पन्न हो गया, तब उस महाप्रलयकी बेलामें तीनों लोक ऐसे जान पड़ते थे, मानो तमालके वन उड़ रहे हों। सारी त्रिलोकी भस्म-मेघ, धूम-मेघ, महाकल्पान्तकारी-मेघ, वाष्यरूपी-मेघ तथा ऊपर छाये हुए जलकणरूपी मेघ-इन पाँच प्रकारके मेघोंसे आच्छादित हो रही थी । आकाशमें लगातार खम्भोंके समान मोटी मूसलधार वृष्टि हो रही थी, कल्पान्तकालकी

दशायां तु मलयोऽमलसौरमः । आसीत्यज्ञत्युदारातमा न नारोऽप्युत्तमं गुणम् ॥ नश्यन्नपि महान् ह्वादं न खेदं सम्प्रयच्छति । चन्दनं दग्धमप्यासीदानन्दायैव जीवतःम् ॥ ( निर्वाण प्रकरण उ० ७५ । ५१-५२ )

आगको बुझा देनेवाली उस अन्धाधन्ध वर्षासे ढम-ढमकी घनी घोर आवाज हो रही थी । उस समय सारे समुद्र नदियोंके समूहोंद्वारा, जिनमें गङ्गा एक छोटी तरङ्ग-सी जान पड़ती थी, भरे जा रहे थे । आकाशाउर्ती भयानक मेघोंकी ही माँति वे सरिताएँ भी अपनी जलराशिसे समुद्रोंको परिपूर्ण कर रही थीं । पर्वतोंका आधारपीठ भूतल जीर्ण-शीर्ण होकर खण्ड-खण्ड हो चुका था, इसलिये उन पर्वतोंके तटप्रान्त गळ गये थे। इचर उन्हें प्रलय-कालकी वास उड़ा रही थी।इस अवस्थामें उन छड़कते हुए पर्वतींके गिरनेसे संसारके सारे समद उनके द्वारा सर्कार्ण-से हो रहे थे। समुद्रकी तरङ्गोंद्वारा ऊपर फेंके गये प्रस्तरखण्डोंसे बादलोंको छिन-भिन्न कर देनेवाली प्रलयत्राय समुद्रकी गर्जनाके समान भीषण एवं गम्भीर घोष करती हुई त्रिलोकीकी सारी दिशाओंके तस्प्रान्तको नप्ट-श्रप्ट देती थी। प्रचण्ड वायुके टकरानेसे पर्वत-समृहोंकी गुफाओंमं जो भाँय-भाँयकी आवाज उठ रही थी, उससे सारा संसार व्यात हो गया था। लोकपालोंके नगर झोंके खा-खाकर चक्कर काटते हुए

सन और गिर रहे थे। वड़े-बड़े पर्वतोंके विस्तृत भाग नष्ट हो गये थे।

उस समय धूम और भस्मके बादल प्रकट होने ल्मो, पानीकी बाढ़से जनपद और नगरोंके समृह धराशार्य! होने लगे । ऊँची-ऊँची तरङ्गें उठने लगीं और भूतार तथा पर्वत डूबने लगे। भँगरोंमें पड़कर धर्धर-ध्वति करने-वाले और आपसमें टकराकर एक दूसरेको विदीर्ण कर देनेके लिये उचन ऊँचे-ऊँचे पर्वत समृद्रमें बिखरे पत्तोंके समान चकर काउ रहे थे। यूमते हुए सैकड़ों धूमकेतुओंके उत्पात उठ रहे थे। इससे इस जगत्की ओर देखना अत्यन्त कठिन हो गया सातवें पाताळतकका सारा संसार अपने स्थानसे न्युत हुए द्वीपों और सागरोंसहित भूमण्डलके वड़े-बड़े खण्डों और छड़कते हुए अन्य पाताल-भण्डलोंसे पूर्ण-सा जान पड़ता था । नीचे सातवें पातालतक, मध्यमें भूमण्डल एवं पर्वतोंतक और ऊपर आकाश-मण्डलतक एकार्णव बना हुआ सारा जगत् प्रलय-त्रायुसे परिपूर्ग हो रहा था। ( सर्ग ७६-७७ )

#### 

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—खुनन्दन! जब बायु, वर्षा, हिम और दूसरे-दूसरे उत्पातों के आगणनसे भूनण्डल नष्ट-श्रष्ट हो गया, तब संसुद्र के जल्का बेग इस तरह बढ़ने लगा जैसे कल्लियुगमें राजाका बेग । वह एकार्णव आकाश-गङ्गा-के प्रवाहमें पड़ी हुई मेघधाराओं के गिरनेसे बेगपूर्वक बढ़ने लगा । तत्काल प्रकट हो मेर और मन्दराचलके समान प्रकाशित होनेबाली सहन्नों सरिताओं ने भी उसे बढ़ाने योग दिया । इस प्रकार जलसे अरे होनेके कारण वह एकार्णव उच्चताके अमिमानसे गुक्त हो गया । उसने बढ़-वें पर्वतों के सुक्त के समान प्रकड़कर अपनी विस्तृत में वरों में डाल दिया । वे बहीं चक्कर कारने लगे । उस एकार्णव ने ऊँची उटती हुई उत्ताल तरङ्गों के अप्रमागसे

स्प्रीमण्डलको भी निगल लिया । प्रचण्ड वायुक्ते द्वारा उत्पन्न किये गये अपूर्व जल-प्रवाहरूपी कुल-पर्वतींसे युक्त हुआ वह महार्णव महान् वुर्चुर और भयानक वर्षर ष्विनिक्ते साथ अपने विशाल वेगको बढ़ाता जा रहा था । ब्रह्माण्ड-खण्डों-के बारंबार एक-दूसरेसे टकरानेके कारण उसकी उद्धता बढ़ती जा रही थी और वह उत्पर-नीचे लाखों योजनेंतिक कैले हुए उच्चतम पदार्थोंको भी आत्मसान् करता जा रहा था । पंख्युक्त पर्वतोंके समाग उठी हुई असंस्य तरङ्ग-समृह्कूपी मुजाओंद्वारा वह महासागर पुष्कर और आवर्तक नावक कल्पान्तका नेवोंका प्राचा आलिङ्गन कर रहा था । जिलेकीको अपना ग्रास बनाकर पूर्णतः तृत हो वर्षर स्वरों गीत-सा गा रहा था और उपपर्वतक्ती कल्लाोंसे अरुंकृत अपनी तरङ्गमयी मुजाओंको उठाकर चृत्य-सा करता जान पड़ता था। रखुनन्दन ! उस समय न तो आकाश था, न दिगन्त था, न नीचेका लोक था, न उपर-या लोक था, न कोई भूतर्या था और न कहीं सृष्टि ही थी। सर्वत्र केवल जल-ही-जल दक्षिगोचर होता था।

रघुनन्दन ! जब तपोलोकपर्यन्त सारा जगत् प्रलय-कालके एकार्णवर्मे निमान हो गया, तब सत्यलेकके निकट आकारामें स्थित होकर मैंने महान प्रकाशसे युक्त ब्रह्मछोक-पर उसी प्रकार दृष्टि डाठी, जैसे सूर्य प्रात:काल संसार-पर अपनी प्रभा विखेरते हैं । दृष्टि डाउते ही समिधिमें अविचलमावसे स्थित हुए परमेष्ट्री ब्रह्मा अपने मस्य-मस्य परिवारके साथ दिखायी दिये, वे ऐसे जान पड़ते थे मानो पत्यरकी बनी हुई प्रतिना हों । वहाँ देवनाओं तथा शुद्ध अन्त:करणत्राले सुनियोंका ससुदाय भी बैठा था । शक्त बृहरपति, इन्द्र, कुबेर, यम, सोम, वरुण, अग्नि तथा अन्य देवर्षि भी वहाँ देखनेमें आये । देव, गुन्धर्व, शिद्ध और साध्योंके नायक भी वहाँ उपस्थित थे । वे स्व-के-सब पद्मासन लगाये इस तरह च्यानमन होकर बैठे थे. मानो चित्रमें अद्वित किये गये हों । वे निष्प्राणके समान दहाँ चेष्टाशून्य होकर बैठे थे । तदनन्तर फ्र्बीक बारह सूर्य भी उसी स्थानपर आये और उन्हीं लोगोंकी माँति पद्मासन लगाकर ध्यानमें मन हो गये । इसके बाद दो ही घड़ीमें मैंने अपने सामने बैठे हुए ब्रह्माजीको इस अवस्थामें देखा । वे ब्रह्मका चरम साक्षात्कार प्राप्त करके अविद्याकल्पित सारे प्रपञ्चका बाध हो जानेसे निद्रारहित ( प्रबोधको प्राप्त ) हो गये थे । जैसे जगा हुआ पुरुष स्वप्तमें देखे गये पदार्थसमूहको बाबित और केवल अपनेको ही अवशिष्ट देखता है, वैसे ही वे आत्मावशिष्ट दिखायी दिये । फिर, ब्रह्मलोकमें ब्रह्मार्जाके परिवारके जितने लोग थे. उन सबको मैंने वहाँ वेसे ही तिरोहित पाया, जैसे तत्वज्ञानी महापुरुषोंकी वासना तत्त्वज्ञानसे बावित होकर

अदृश्य हो जाती है । जैसे खप्तसे जगा हुआ पुरुष अपने सामनेके स्वप्नगत नगरको नहीं देखता है, वैसे ही मैंने दहाँ किसीको भी नहीं देखा । उस समय वह बहालोक तथा उनका ब्रह्मण्ड, जो ब्रह्माजीके संकल्पसे ही बना था, निर्जन वन-सा सना हो गया । जैसे भूतलपर अकस्मात् कोई मणंकर दुर्घटना होनेसे कोई नगर सर्वथा नष्ट हो गया हो, वही दशा उस ब्रह्माण्डकी हुई थी । तदनन्तर आकारामें स्थित हुए मैंने ध्यान लगाकर यह जाना कि सभी लोग ब्रह्माजीके समान ही नाम-रूपका परित्याग करके निर्वाण-पदको प्राप्त हो गये हैं । वासनाका लय हो जाने-पर वे सब-के-सब अपने विश्व ब्रह्मरूपमें स्थित हो जाने-के कारण अदृश्य हो गये थे । जैसे जगे हुए पुरुषोंके स्त्रप्रजेक उनके स्त्रप्ररूपमें ही लीन हो जानेसे दृष्टिगोचर नहीं होते हैं । जैसे स्वप्नमें अपना शरीर आकाशमें उड़ता दिखायी देता है, फित जागनेपर वह वासना शान्त हो जानेके कारण कळ भी नहीं दीखता है, इसी प्रकार जामत-कालमें भी वासना रहनेपर ही शरीर दिखायी देता है। तत्त्वज्ञानके द्वारा वासनाका सर्वया धाय हो जानेपर कछ भी नहीं दिखायी देता । वासनाका क्षय होनेसे ब्रष्टा. दृश्य और दर्शनरूपी रोग शान्त हो जाता है, वासनाकी सता रहनेपर ही यह सृष्टिनामक पिशाची प्रकट होती है ।

खुनन्दन ! सृष्टिके प्रारम्भयं ब्रह्माको सृष्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न होती है । तदनन्तर पूर्वकाळ्यी जगत्-वासनाओं-का जगदूर्ये उद्भय होता है । इसिंछिये वासनाकी शान्ति-को निर्वाण समझना चाहिये और वासनाकी सत्ताको ही संसारस्प्री अन जानना चाहिये । चितकी वृत्तिको जगा-कर बहिर्मुख कर देनेसे बन्धन होता है और उसे प्रस्कामार्मे छीन कर देनेपर निर्वाण प्राप्त होता है । खित्तवृत्तिका जागरण ही संसारस्प्री शिशुको प्रकट करनेवाच्य गर्भाश्चय है । उससे उत्पन्न हुआ यह जगत् असत् होकर भा सत्त्वे समान भासित होता है । चित्तके संकल्पका जाभन्न होना ही बन्धन बताया गया है और उसे सुळाकर—आत्मामें ळीन करके अपने चैतन्य-स्वरूपका अनुमव करना ही मोक्ष कहा गया है। रधुनन्दन!बन्ध, मोक्षआदिकी सारी शङ्काएँ ओड़कर निर्योगरूप, बासनाज्ञन्य, अनन्त, अनादि,

विद्युद्ध, केवल बोधस्वरूप, हैताहैतसे रहित, परि-पूर्ण ब्रह्मस्वरूप हुए आकाशके समान विशद अन्तः-करणसे युक्त, बन्धनमुक्त तथा शान्तभावसे स्थित रहना चाहिये। (सर्ग ७८-७९)

# त्रक्षलोकवासियों तथा द्वादश स्वयंका निर्वाण, अर्दकाराभिमानी रुद्रदेवका आविर्धाव, उनके अवयवों तथा आयुधका विवेचन, उनके द्वारा एकार्णवके जलका पान तथा शून्य ब्रह्माण्डकी चेतनाकाशरूपताका प्रतिपादन

जोनिस छनी कहते हैं — स्कृतन्दन ! इस तरह ब्रक्षजोनिन वे सभी निवासी, जैसे वसी जल जानेसे दीपक
बुन्न जाते हैं, वैसे ही वासताना नाश होनेसे अहश्य
हो गये । ब्रह्माजीने ब्रह्माळीन हो जानेपर पूर्वेक्त बारह
सूर्य अपनी प्रभासे प्रकाशित हो पृथ्वी आहि जगाएकी
माँति उस ब्रह्मलोकनो भी जलाने लगे । ब्रह्माजीके
नगरको दम्य करके उन्हींकी माँति व्यानगरायण हो
ने भी तेल्लाहित दीपककी माँति शानत हो गये—
निर्वाण-गदको प्राप्त हो गये । तदनन्तर जैसे रातमें
अञ्चलान सूमण्डलको ब्यात कर लेता है, वेसे ही उत्ताल
गरकोंसे युक्त उस एकार्णविशे बाहने विधाताके उस
लेकाओं भी जलसे आच्लावित कर दिया । इस प्रकार जब
ब्रह्मलेकमप्यन्त वह सारा ब्रह्माण्ड एकार्णविने जलसे परिपूर्ण
हो गया, तव ने कल्यान्तकारी नेव लिन-भिन्न हो उस
सक्याशिमें ही निलीन हो गये ।

इसी वीचमें मैंने वहाँ एक गयंकर रूप देखा, जो आकाशके मध्यमागसे प्रकट हुआ था ! उसे देखकर ई कुछ डर गया । उसकी आकृति कल्पान्तकाळिक जगत्के समान काळी थी । उसने सारे आकाशको ध्याम कर रखा था और देखनेमें ऐसा जान पड़ता था, भानो कल्पान्यको सारी रातोंका एकत्र संचित हुआ अन्यकार ही देह धारण करके खड़ा हो गया हो । वह न्यात:काळके एक ळाख स्मेंका प्रकाशमान तेज अकेळा

ही धारण करता था। उसके तीन नेत्र थे, जो तीन सर्वोंके समान दिखायी देते थे और सुस्थिर विद्युत्-समहके सुभाग भगंतर जान पड़ते थे । उन नेत्रींकी प्रभासे उन्हा मुहामण्डल अत्यन्त देदीप्यमान दिखायी देता था ! वट पुरुष अपने अङ्गोंसे ज्यालपुद्ध विखेर रहा था । उसके पाँच सप्त, दस भजाएँ और प्रत्येक सखमें तीद-तीन नेत थे । उहने अपने हाथमें एक त्रिशूल ले एहा था। उस अनन्त आकाशने उसका वह त्रिशाल शरीर व्याप्त हो रहा था । वह पुरुष आगेफी ओर बढा आ रहा था । आकाशको समान विशाल और वेचके समान स्थार सरीरको धारण करके वह खड़ा था। एकार्णवमें हुवे हुए ब्रह्माण्डसे वाहर आकाशमें उसकी स्थिति थी । वह ऐसा प्रतीत होता था मानो आकाश हाथ-पेर आदि शरीरको धारण करके दृष्टिपथमें आ रहा हो । अपनी नासिकासे निकली हुई सोंसके आने-जानेसे वह उस एकार्णक्को कस्पित किये दे रहा था। वह अपने बाहुदण्डसे क्षीरमागरको विक्षुच्य कर देनेवाले भगवान् त्रिष्युके समान जान पहता था । ऐसा त्याता था मानो उस कल्यान्तकाळीन महासागरकी जळराशि ही पुरुपव्हप धारण करके खड़ी हो गयी हो । अथवा जिसका कोई कारण नहीं, वह सबका भारणभूत अहंकार ही मूर्तिभान् होकर आ गया हो या शुळपर्वतींका समूह ही अपने पंखसमृहोंद्वारा उड़नेकी लील करता हुना एमस्त

आकाशको परिपूर्ण करके ऊपरको उठ गया हो । उसके हाथमें त्रिश्न्य था और उतके तीन नेत्र थे। इन लक्षणोंसे मैंने पहचान लिया कि ये भगवान् रह हैं। तब मैंने दूरसे ही उन परमेश्वरको नमस्कार किया।

श्रीरामजीने पृछा—मुने ! स्ट्रदेवने बैसा भयंकर रूप क्यों धारण किया था ! वे काले और विशालकाय क्यों हुए थे ! उनके पाँच मुख कौन-कौन और कैसे हैं ! वे कैसे ओर कौन-सी दस मुजाएँ धारण करके वहाँ उपस्थित हुए ! उनके तीन नेत्र कौन-कौन-से थे ! उनका शरीर ऐसा भयंकर क्यों था ! वे अकेले क्यों थे ! उनका शरीर ऐसा भयंकर क्यों था ! वे अकेले क्यों थे ! वहाँ प्रकट होनेमें उनका प्रयोजन क्या था ! वे किससे प्रेरित होकर आये थे ! उन्होंने वहाँ क्या किया था ! और उनकी छाया कीन थी ! ये सब वातें मुझे बताइये !

श्रीवसिष्टजीने कहा-शीराम ! वे परमेश्वर वहाँ अहंकारके अभिमानीरूपसे रुद्रनामधारी होकर प्रकट हुए थे। उस समय उनकी जो मूर्ति दिखायी दी थी, वह निर्मल आकाशरूपी ही थी । वे महातेजस्वी मगवान् रुद्र आकाश-रूपधारी होनेके कारण आकाराके समान ही स्थामवर्णसे यक्त दिखायी देते थे । चेतनाकारामात्र ही उनका सारभून खरूप है, इसलिये वे आकाशात्मा कहे गये हैं । सम्पूर्ण भूतोंके आत्मा और सर्वव्यापी होनेके कारण ही वे विशालकाय बताये गये हैं । उन अहंकाररूपी रुद्रकी प्रत्येक शरीरसे सम्बन्ध रखनेवाळी जो पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ हैं, उन्हींको ज्ञानी पुरुष उन रुद्रदेवके पाँच मुख बताते हैं । इसीळिये ज्ञानेन्द्रियाँ सब ओरसे प्रकाशखमाव कही गयी हैं । पाँच कर्मेन्द्रियाँ ( वाक, पाणि, पाद, पायु, उपस्थ ) तथा उनके पाँच विषये ( बोलना, प्रहण करना, विचरना, मलत्याग करना और विषयसुखकी उपलब्धि कराना )---ये दस ब्रामशः उनकी दाहिनी-वायीं भजाएँ हैं । उस प्रलयकालमें सम्पूर्ण भूतोंसे परित्य ह

होकर आकाशमात्र रूपधारी वे रुद्धदेव एक क्षणतक वहाँ सकतो विश्व करते हुण्-से स्थित रहते हैं । फिर कारणभूत अहंकार-शरीरसे रहित हो परम शान्त हो जाते हैं। सन्त, रज और तम—ये तीन गुण; भून, भविष्य और वर्तमात—ये तीन काळ; चित्त, अहंकार और बुद्धि—ये त्रिविध अन्तःकरण; अ, उ और म्—ये प्रणवके तीन अक्षर तथा ब्रह्म, साम और यजुन्—ये तीन वेद ही उन मगवान् रुद्धदेवके नेत्ररूपसे स्थित हैं। उ होंन अपनी मुट्टीमें त्रिळोकीरूप त्रिश्हरूको धारण कर रख है। उस समय समस्त भूनगणीमें भी उनके सिवा सूसरा कोई स्थित नहीं या। इसल्ये वे वहाँ अहंकारसक रुद्धके स्थाप के सिवा दूसरा कोई स्थित नहीं या। इसल्ये वे वहाँ अहंकारसक रुद्धके स्थाप देहाभानी—से हाकर खड़े थे।

श्रीराम ! तर्नन्तर मेंने देखा, वे परमेधर वहाँ उद्य-पूर्वक स्वास-वायुके वेगसे उस महासागरको पी जानेके कार्यमें प्रवृत्त हुए । उनके फैले हुए मुखका भीतरी भाग ज्वालामाळाओंसे व्याप्त दिखायी देता धा ब उनकी श्वासनायुसे आकृष्ट हुआ महासागर उनके भीतर उसी तरह समा गया, मानो वह वडवानलमें विलीन हो गया हो । अहंकारखरूप भगवान् रुद्र ही कल्पर्यन्त बडवानल होकर समुद्रमें निवास करते हैं और उसका जल पीते रहते हैं । किंतु प्रलयकालमें वे सारे समुद्रकी ही पी जाते हैं । जैसे जल पातालमं, साँप विलमें और पाँचों प्राणवायु प्राणियोंके मुखाकारामें प्रविष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार वह सारा समुद्र वेगपूर्वक रुद्रदेवके मुखके भीतर एक ही क्षणमें समा गया । उन स्थालकाशारी रुद्रने थोड़ी ही देरमें उस जलको इस तरह पी लिपा, जैसे सूर्यदेव अन्धकारको और सत्प्रज्ञोंका सङ्घ दोष-समृहुको पी जाता--नष्ट कर देता है । तल्पश्चात् व्रहा-ळोकसे ळेकर पाताळतक सारा स्थान धूळि, धून, अथु, समुद्र तथा भूतगणोंसे रहित होकर शून्य, सप ५वं शान्त आकाशमात्र रह गया । रघुनन्दन ! उस समय वहाँ आकाशके समान निर्मल तथा चेटारहित वेतल ये

चार पदार्थ ही दिखायी देते थे-एक तो वे नील गगनकी-ती आकृतिवाले भगवान रुद्ध ही दिखायी देते थे, जो आजारके मध्यनागमें बिना किमी आधारके स्थित थे । दूःरा ब्रह्माण्ड-सदनका निचला भाग था, जो सातों पातालींसे भी नीचे बहुत दूर दृष्टिगोचर होता था। वह प्रथ्वी और आकाराके तल-भाग-सा जान पड़ता था। तीसरा पदार्थ था, ब्रह्माण्डसण्डलके ऊपरका भाग, जहाँ अत्यन्त दर होनेके कारण दृष्टि नहीं पहेँचती थी; अतएव वह दर्देश आकाशके समान नीटा जान पड़ता था। ब्रह्मण्डले वे ऊर्घ्व और अधोमाग अत्यन्त दूर होनेके कारण एक दूसरेसे बिलग थे । उन दोनोंके बीचमें जो अनादि, अनन्त और विस्तृत ब्रह्मके समान निर्मेळ आकारा था, उसीको उस समय मैंने चौथे पदार्थके रूपमें देखा था। इन चारोंके सिवा दूसरी कोई वस्त वहाँ मेरे देखनेमें नहीं आयी।

पार्थित पदार्थीका वह भाग, जो ब्रह्माण्ड-कपाल बहलाता है, कमलदलके समान स्थित है। जल आदि वस्तएँ आधाररूपसे आश्रय लेनेके लिये उसीकी ओर

दौड़ती हैं, जैसे बच्चे अपनी माँकी ओर दौड़ जाते हैं। जैसे प्याससे प्राणी जलकी और भागे जाते हैं, उसी प्रकार वे जळिदि पदार्थ ब्रह्माण्ड नामक महाशारिको निकटतम भागकी और दौड़ते हैं । जैसे शरीरसे जुड़े हुए हाथ-पैर आदि अवयव अपनी अत्यन्त रह संयोगकी स्थितिको नहीं छोड़ते हैं, वैसे ही तैजस आदि पदार्थ भीतरसे ब्रह्माण्ड-रागैरका ही आश्रय छे अपनी स्थिति-को नहीं छोड़ते हैं।

इस ब्रह्माण्डाखण्डको यद्यपि किसीने धारण नहीं किया है तथापि वह परमात्माकी अचिन्त्य धारणात्मिका राक्तिसे अच्छी तरह धारित ही है । उसीके कारण यह पतनो-न्मख होनेपर भी गिरता नहीं है । यह शारा जगत आकाररहित होनेपर भी खप्ननगरके समान साकार दिखायी देता है। जैसे चैतन्य शक्तिका प्रकाश होता है, वैसा ही यह जगत् भी स्थित है । जैसे आकाशमें इयामता और शून्यता है, जैसे वायुमें गृतिशीलता है, उसी तरह चेतनाकाश परमात्मामें यह जगत स्थित है। (सर्ग ८०)

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रवृतन्दन! तदनन्तर उस समय उस महाकाशमें मैंने देखा, भगवान् रुद्ध मत्त-से होकर अकाण्ड ताण्डवमें प्रवत्त हो रहे हैं । उनकी आकृति बहुत दूरतक फैली हुई थी। उनका शरीर आकाशके समान ही व्यापक दिखायी देता था । उनका आकार वहत वड़ा था। उन्हें देखकर ऐसा लगता था, मानो एकार्णवना जल ही तत्काल देह धारण करके ख़ु हो गया हो । इसके बाद मझे दिखायी दिया कि उनके शरीरसे छाया-सी निकल रही है, जो ताण्डव-नृत्यमें उनका अनुकरण एवं अनुसरण करनेवाळी है। उस समय बेरे मनमें यह प्रश्न उठा कि द्वादश सूर्यकि विद्यमान न रहनेपर जब आकाशमें महान अन्धकार छा

# रुद्रकी छायारूपिणी कालरात्रिके स्वरूप तथा ताण्डव-चृत्यका वर्णन

रहा है, तन यह छाया कैसे स्थित हुई है ? में इस प्रकार विचार कर ही रहा था कि वह तत्काल चत्य करती हुई शीव्रतापूर्वक उनके आगे जाकर खड़ा हो गयी। उसका शरीर भी बहुत विस्तृत था तथा वह भी अपने तीन नेत्रोंसे सुशोभित हो रही थी । उसका रंग धोर काळा था । वह बहुत ही दुर्बल थी । उसके अओंमें नस-नाड़ियोंके जाल सुस्पष्ट दिखाया देते थे । वह जरासे जर्जर हो रही थी । आकृति विशाल थी, सम्पर आगकी ज्यालाएँ व्याप्त थीं । वनके चञ्चल पत्र-पुष्प आदि मुक्ट बनकर उसके मस्तककी शोभा वहाते थे । वह कायछेके समान कार्ला थी मानो कार्ला रात्रि ही उसका रूप धारण करके आ गयी हो, अन्धकारळक्मी ही मार्तिमती

हो गयी हो । वह बहुत छंबी थी । उसका मुँह विकराल दिखायी देता था । वह इस तरह खड़ी थी मानो आकाराको नापनेके लिये उद्यत हो । अपने बडे-बडे घुटनों और भुजाओंके भ्रमणसे वह समस्त दिशाओंको मानो नाप लेना चाहती थी । वह ऐसी दुर्बल थी मानो बहुत कालतक उसे उपवास करना पड़ा हो। उसके विशाल शरीरमें सर्वत्र गड्ढे-ही-गड्ढे दीख रहे थे। वह काजलकी-सी काली और मेघपालाकी माँति वायुके बेगसे चञ्चल जान पड़ती थी । जब वह बहुत बड़ी और दुर्बल होनेके कारण खड़ी होनेमें भी असमर्थ हो गयी, तत्र विधाताने मानो उसे नस-नाड़ियोंकी छंत्री रस्सियोंसे बाँघ दिया ( जिससे वह अच्छी तरह खड़ी रह सके )। नस-नाड़ियों और ॲंतड़ियोंकी रस्सियोंद्वारा उसके सिर और हाथ-पैर आदि सभी अङ्ग इस तरह बँचे हुए दिखायी देते थे, मानो मूलसे लेकर शाखाओंके अप्रभागतक सूतोंसे बँधी हुई कॉटेरार वृक्षकी झाड़ी हो। अनेक वर्णींके सूर्यादि देवताओं तथा दानवोंके मस्तकरूपी कमलोंके समूहोंकी माला उसके कण्ठमें शोभा दे रही थी। हवासे प्रज्वित तया निर्मल प्रभासे पूर्ण अग्निकी ज्वाला ही उसके लिये आँचल थी। उसके लंबे-लंबे कार्नोमें नाग झूल रहे थे । उसने दो मनुष्योंकी लाशोंकी कुण्डलके रूपमें धारण कर रखा था । जैसे सुखी हौंकीकी लतामें दो बड़े-बंड फल लटक रहे हों, उसी प्रकार उसकी छातीमें कुछ-कुछ हिलते हुए काले रंगके दो स्तन दिखायी देते थे, जो बहुत बड़े होनेके कारण जाँध-तक लटक रहे थे। उसके शरीरको देखकर मैंने यह अनुमान कर लिया कि यह वहीं कालसत्रि है, जिसके विषयमें साधापरुषोंने यह निर्णय किया है कि भ्ये भगवती काली हैं। ' उसके तीन नेत्र आगकी ज्वालासे परिपूर्ण थें । ललाटप्रान्त इन्द्रनील-मणिके समान चमक रहा था। उसकी दोनों ठोढ़ियाँ गहरी होनेके कारण भयंकर जान पड़ती थीं । वात-स्कन्ध ( प्रवह आदि

बायु ) रूपी तागोंमें पिरोयी हुई ताराविल्यों उसके कण्डदेशमें मुक्ताहारका काम दे रही थीं । वह वर्षा करनेवाले कल्पान्तकालके मेश्रोंकी माँति शोमा पानेवाली अमणशील मुजाशोंद्वारा सम्पूर्ण दिख्न्पण्डलको ल्याह करके खड़ी थीं । वे मुजाएँ अपने गखोंकी कान्ति विखेर रही थीं । हिमालय और मुमेह पर्वत उसके दोनों कानोंमें चाँदी और सोनेकी बालियों वनकर शोमा बढ़ा रहे थे । ब्रह्माण्डलभी धुँचुरुओंसे बनी हुई विशाल माल्य उसके किटमागमें करभनीका काम दे रही थीं । हिमालय और मामरूपी पुण्युन्छोंसे युक्त तथा पुराने नगर, वन, द्वीप और प्रामरूपी कोमल पछ्डोंसे अलंकत सातों कुळपर्वत उस मगवती कालीके गलेकर पुण्यमालाएँ वने हुए थे ।

श्रीराम ! उस देवीके अङ्गोंमें मैंने पुर, नगर, ऋतु, तीनों छोक, मास तथा दिन-रातरूपी फूलोंकी मालाएँ देखी थीं । उसके शरीरमें व्यक्त रूपसे स्थित नगर, ग्राम और पर्वत आदि मानी पुनर्जन्म पानेके आनन्दसे उल्लिसित हो उसके साथ-साथ नाच रहे थे। कभी-कभी वह नहीं नाचती थी तो भी पर्वत, वन और काननोंसहित नाना आकारवाळा सारा जगत जो भरवत फिर छौटा था, नाचता ही रहता था। वह कालकात्र जब चतुराईके साथ मृत्य करने लगती थी, तब चन्द्रमा, सर्य, दिन और रात उसके नखाम-भागकी रेखाओंके भीतर त्रिद्यमान प्रभामें निल्कर चूनते हुए सुवर्ण-सूत्रके समान दीर्घाकार प्रतीत होते थे । जब भगवती कालरात्रिका ताण्डव-गृत्य होने लगता था, तब इन्द्र आदि देवता और असुर अपनी-अपनी अधिकार-प्रवृत्तिसे और-ही-और वनकर वायुसे उड़ाये गये मच्छरोंके समान अथवा अस्थिर विद्युत्त्वे समान आरो-जाते दिखायी देते थे। भगवतीके शरीरमें जो सर्ग दिखायी देता था, उसमें सृष्टि-प्रलय, सुख-दु:ख, भव-अभव, इच्छा-अनिच्छा, विधि-निषेध, जन्म-मरण एवं भ्रम आदि विभिन्न प्रकारके भाव कभी सदा एक साथ और कभी पृथक-नृत्यक् रूपसे हुशोभित होते थे । सम्पूर्ण कलाओसे युक्त देवी काल्यांत्र चैतन्य-शक्तिरूपा जगन्मयी, अनन्त एवं विशाल आकाशकोशके सहश

विद्युद्ध शरीरवाळी है । वह देवी सूप, कुदाल, ओखली, चटाई, फाल, घट, पिटारी, मूसल, डोल या बाल्टी, वटलोई और ६ स्मे—इत्यादि वस्तुओंको भी फूलके समान मानकर उनकी माला धारण करके कृत्य करती थी। (सर्ग ८१)

# रुद्र और काठी आदिके रूपमें चिन्मय परमारमसत्ताकी ही रफ़र्तिका प्रतिपादन तथा सचिदानन्द्रचनका विठास ही रुद्रदेवका नृत्य है-इसका कथन

श्रीरामचन्द्रजीने पृद्धा—सगवन् ! जब प्रलय-कालमें सब कुछ नष्ट हो गया, तब वह देवी कालगित्र अपने किस शरीरसे नाच रही थी ! स्प्, फाल और घट आदिसे (जो उस समय नष्ट हो चुके थे) उसका माला धारण करना क्या है ! यदि ये सब वस्तुएँ थीं हो तो किर बिलोकीका नाश क्या हुआ ! और यदि बिलोकी नप्ट हो गयी थी तो कालिके शरीरमें इन सब वस्तुओं-की स्थिति क्यों और कैसे सम्मब हुई ! निर्वाणको प्राप्त हुआ जगत् किर आकर नाचने कैसे लगा !

श्रीयसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! वास्तवमें न वह पुरुष था, न वह खी थी, न वह चृत्य हुआ, न वे दोनों रुद्र और काली वेसे विशेषणोंसे गुक्त ही थे । उनके आचार-व्यवहार भी वैसे वहीं थे और उनकी वे आकृतियाँ भी नहीं थी । जो कारणोंका भी परम कारण है—वह अनारि, चिन्मय आकाराखरूप, अनन्त, शान्त, प्रकाशरूप, अविनाशी, सर्वव्यापी, सिबदानन्द्रवन, शिवखरूप साधात् बहा ही भैरव (रुद्र) के आकारमें दिखायी देता था । जगत्का नाश हो जानेपर उस रुद्रदेवके रूपमें स्थित हुआ वह चेतनाकाराखरूप परमात्मा ही था । चेतन होनेके कारण वह परमात्मा अपने चेतन्यकामण वैभवको छोड़कर नहीं रह सकता । जैसे सुवर्ण वटक-कुण्डल आरिके रूपमें अवस्थित होता ही है, वह उन आकृतियोंका सर्वथा

त्याग करके नहीं रहता, उसी प्रकार परमाला भी लीलाके लिंगे उना, महेरवर आदि समुण रूप धारण करता ही है। वह अपने लीला-खभावको सर्वथा छोड़ नहीं सकता । खुद्धिमान् रधुनन्दन ! तुम्हीं बताओ, सुवर्ण कटक-कुण्डल आदि आकृतियोंको क्यों नहीं धारण करेगा ? क्योंकि वह उसका खभाग है। इसी प्रकार ब्रह्म भी संकल्पद्वारा एकसे अनेक रूपमें प्रकट होता है, यह उसका श्वुतिप्रसिद्ध खमाव है। कोई भी पदार्थ अपने खभावके विना कैसे रह सकता है!

रघुनन्द्रन ! जन्म, मरण, माया, मोह, मन्द्रता, अवस्तुता, वस्तुता, विवेक, यन्य, मोख, द्युम, अञ्चम, विषा, अविषा, निराकारता, साकारता, क्षणकाळ, दीर्धकाळ, सत्, असत्, सदसद्भाव, धूर्धता, पाण्डित्य, देश, काळ, क्रिया, द्रव्य, कळना, केळि, कल्यना, रूप आदि विवयोंका बाह्य इन्द्रियोंद्वारा प्रहण, उन्हीं विवयोंका मनके द्वारा चिन्तन, झानेन्द्रिय, कमेन्द्रिय, तेज, जल्य बायु, आकाश तथा पृथ्वी आदिके रूपमें जो यह दृश्य-प्रपन्न फैला हुआ है, यह सब धुप्प निरामय चेतनाकाशरूप परमात्मा ही है । यह अपनी जुज़ चिदाकाशरूपताका परित्याग न करता हुआ ही एर्य- स्कल्प होकर खित है। मैंने जिस चिनाय परमात्माका वर्णन किया है, वह परमात्मा ही यहाँ शिव कहा गया है। यह सनातन पुरुष है। यही विष्णुरूपसे स्थित होता है

और यही पितामह ब्रह्मा है । यही चन्द्रमा, सूर्य, इन्द्र, बरुण, यम, कुबेर, अग्नि, बायु, मेघ और महासागर है । यही भूत, भविष्य और वर्तमान काल है । जो वस्तु है और जो नहां है, वह सब परशकाशरूप परमारमा ही है ।

श्रीराम! मैंने जिस चिन्मय परमाकाशखरूप परमातमाका वर्णन किया है, वही श्रुतियोंमें शिव कहा गया है और वही प्रलयकालमें इद होकर नृत्य करता है। विद्वानों और पुण्यात्माओंमें श्रेष्ठ खुनन्दन! उस इद्देवकी जो आकृति बतायी गयी है, वह वास्तवमें उसकी आकृति नहीं है। उस समय सिंद्रानन्द्धनरूप आकाश ही उस आकारमें स्कृतित होता है। तत्त्वदिष्टिसे मैंने वह आकृति उस समय शान्त चेतनाकाशस्त्र ही देखी। मैंने ही उसे यथावत्र्यसे जाना । दूसरा कोई पुरुष जो तत्त्वरृष्टिसे रहित है, उसे उस रूपमें नहीं देखता है । जैसे युवर्ण ही विभिन्न आङ्कतियोंसे सुरोभित होनेवाले कटक-कुण्डल आदि अलङ्कारोंके रूपमें स्थित होता है, वैसे ही सत्स्वरूप चेतन ब्रह्म ही अपने खभावसे स्ट्ररूप धारण करके विराजमान होता है । जो चित्र्वन परमात्माका स्पन्द है, वहीं मगवान् शिवका स्पन्द (स्परण) है । वहीं हम लोगोंके सामने वासनावश गृत्यरूपक रूपमें प्रकाशित होता है । अतः प्रलयकालमें वे भगवान् शिव मयंकर आङ्कतिवाले स्ट्र होकर जो वेगपूर्वक नृत्य करते हैं, उसे सिबदानन्द्यन परमात्माका अपना सहज जिलास ही समझना चाहिये।

# शिव और शक्तिके यथार्थ स्वरूपका विवेचन

श्रीरामजीने पृद्धा—मुने ! अत्र यह बताइये कि जो काली नृत्य करती है, उसका क्या खरूप है ? तया वह जिन सूप, फाल, कुदाल और मूसल आदि वस्तुओंकी माला धारण करती है, उनका खरूप क्या है ?

श्रीयसिष्ठजीन कहा—श्रीराम ! वे जो मैरव या स्त्र बताये गये हैं, उन्होंको चेतनाकारा-खरूप शिव कहते हैं । उनकी जो मनोमयी स्पन्दशक्ति है, उसे काळी समझो । वह शिवसे भिन्न नहीं हैं । जैसे वायु और उसकी गति-शक्ति एक हैं, जैसे अपि और उसकी उष्णता या दाहक-शक्ति एक ही हैं, वैसे ही सिचरानन्दचन शिव और उनकी स्नन्दशक्ति (क्रियाशक्ति) रूपा माया दोनों सरा एक ही हैंं । जैसे गतिशक्तिसे वायु और उष्णताशक्तिसे अग्नि ही लक्षित होते हैं, उसी प्रकार अपनी स्नन्दशक्ति द्वारा निर्मल चिदानन्दचन शान्तस्वरूप शिवका ही प्रतिपादन होता है । सन्दन या मायाशक्तिक द्वारा ही शिव लक्षित होते हैं, अन्यया नहीं । शिवको ब्रह्म ही समझना चाहिये। उस शान्त-

खरूप शिवका वर्णन बड़े-बड़े वाणीविशारद विद्वान भी नहीं कर सकते । मायामयी जो स्पन्दनशक्ति है, वही ब्रह्मखरूप शिवकी इच्छा कही जाती है । वह इच्छा इस दश्याभास-रूप जगतुका उसी तरह विस्तार करती है, जैसे साकार पुरुषकी इच्छा काल्पनिक नगरका निर्माण करती है। इस प्रकार शिवकी इच्छा ही कार्य करती है । निराकार ब्रह्म-शिवकी वह मायामयी स्पन्दनशक्तिरूपा इच्छा ही इस सम्पूर्ण दश्यजगतका निर्माण किया करती है। वही अपने अन्तर्गत चिदाभासके द्वारा उद्दीत होकर जीव-चैतन्य अथवा चितिराक्ति कही गयी है। वही जीनेकी इच्छा-वाले प्राणियोंका जीवन है। वह खयं ही जगत्के रूपमें परिणत होनेके कारण समन्त्र सृष्टिकी प्रकृति ( उपादान ) है । दश्याभासोंमें अनुभूत होनेवाले उत्पादा, आप्य, संस्कार्य और विकार्यरूपी चार प्रकारके फलोंका सम्पादन करनेके कारण वहीं किया भी कहलाती है। ब्रह्माण्डरूप धारण करनेवाळी वह शक्ति या काळी प्रलयकालमें जब समुद्र आदिके जलसे भीगी होती है, तव बडवाग्निकी शिखाके समान तपनेवाले ग्रीष्मग्रस्तके

प्रचण्ड सूर्य आदिकी ज्योतियोंसे सुखायी जाती है; इसलिये उसे 'ग्रुष्ता' भी कहते हैं । दुर्शेपर खभावतः अत्यन्त क्रोध करनेके कारण वह 'चण्डिका' कही गयी है। उसकी अङ्गकान्ति उत्पठ—नील कमलके समान है; इसलिये उसका नाम 'उत्पला' भी है। एकमात्र जयमें प्रतिष्ठित होनेके कारण उसे 'जया' कहा गया है। सिद्धियोंका आश्रय होनेसे वह 'सिद्धा' कही गयी है। चूँकि जया है, इसीलिये 'जयन्ती' भी है। विजयका आधारभूत होनेसे उसे 'विजया' कहा गया है । अत्यन्त पराक्रमके कारण वह 'अपराजिता' नामसे प्रसिद्ध है । उसका निग्रह करना किसीके लिये भी दुष्कर कार्य है, अतः उसका नाम 'दुर्गा' है । ओंकारकी सारभूता शक्ति होनेसे वह 'उमा' कही गयी है । अपने मन्त्रका गान या जप करनेवालोंके लिये त्राणकारक तथा परमपरुपार्थरूप होनेके कारण उस देवीका नाम भायत्री' है। जगतके प्रसवकी भूमि होनेसे उस जगजननीका नाम 'सावित्री' है। ंस्तर्ग और अपवर्गके साधनभूत कर्म, उपासना एवं ज्ञानमयी दृष्टियोंका प्रसार करनेके कारण उस देवीको 'सरखती' कहा गया है । पार्वतीरूपमें उस देवीके अङ्ग और शरीर अत्यन्त गौर हैं, इसिलये वह 'गौरी' कहलाती है। वह महादेवजीके आधे शरीरमें संयुक्त है ( अतएव भगवान् शिवको 'अर्घनारीश्वर' कहते हैं ) । सुप्त और जाप्रत् जितने भी त्रिभुयनके प्राणी हैं, उनके हृदयमें नित्य-निरन्तर अकारादि मात्राओंसे रहित शब्दब्रह्म ( प्रणव ) के नादका उच्चारण होता रहता है । वह नाद अर्धमात्राखरूप होनेसे 'इन्द्रकला' कहलाता है। वह इन्दुकला ही 'उमा' है। शिव और शिवा (रुद्र और काली ) दोनों ही आकाशरूप हैं। अत: उनका शरीर काला दिखायी देता है (इसीलिये उन्हें काल-भैख और काली कहते हैं )।

स्पन्दन (स्फुरण) मात्र ही जिसका एक खरूप है, बहु भगवती काळी 'कियाशक्ति' है | बही 'दान दें', 'स्नान करे' और 'अिंग्नमें आहुति हे' इत्यादि विधि-वाक्योंद्वारा विहित दान, स्नान और यह आदि श्रेष्ठ शरीर धारण करती है । वास्तवमें वह अनादि, अनन्त चिति-शिक है और अपनी इच्छासे ही अपनेमें सम्पूर्ण वैदिक क्रियारूपसे प्रकाशित होती है । वह आकाश-रूपिणी है । वही स्पन्दन (स्फुरण) रूप धर्मवाळी कान्तिमती दश्यळ्स्मीके रूपमें प्रकट होती है । उस काळी देवीके जो नाना प्रकारके अभिनय और नृत्य हैं, वे ही ब्रह्माजीकी सृष्टिमें ये जन्म, जरा और मरणकी रितियाँ हैं । वह नीळ कानळिनीके समान कान्तिवाळी होनेके कारण 'काळी' कहळाती है । वही 'क्रियाशिकिं' एवं 'ब्रह्मीण्डकाळिका' कही गयी है । वह अपने ही अवयवभूत इस दश्य-ळश्मीको हृदयमें धारण करती है ।

खुनन्दन ! जैसे शून्यता आकाशका अङ्ग है, गतिशीलता वायुका अङ्ग है, चाँदनीमं खिलनेवाले कुमुद आदि पुष्प चाँदनीके अङ्ग हैं, उसी तरह क्रिया एवं दश्य-जगत् चितिशक्तिके अङ्ग हैं। वास्तवमें उसका खरूप शिव, शान्त, आयासरहित, अविनाशी एवं निर्मल समझना चाहिये । उसमें थोड़ी-सी भी निश्चलता या चेष्टाशीलता नहीं है। इसलिये चितिशक्तिके खजानेमें मौजूद सारी सृष्टिपरम्पराएँ आत्माकी सत्यताके कारण ही सत्य प्रतीत होती हैं । वह भी उसीको, जो उनकी भावना करता है। दूसरेके लिये वे सब-की-सब असत्य ही हैं। भूत. भविष्यत् और वर्तमानके जितने भी संकल्प तथा खप्नके नगरसमूह हैं, वे सब सत्य ही हैं, अन्यथा वह परब्रह्म सर्वरूप है, यह क्यन कैसे ठीक हो सकता है ? अन्य देशोंमें स्थित जो पर्वत, ग्राम आदि हैं, वे वहाँ जानेसे दूसरेको भी उपलब्ध होते हैं, उसी तरह कोई योगसिद्ध पुरुष यदि परकायप्रवेश-सिद्धिके द्वारा खप्नद्रप्टाके हृदयमें जाकर उसका मनन्द्रप होकर देखता है तो वह उसके खप्नगत पदार्थोंको उपलब्ध कर सकता है। जैसे गाढ़ निदामें

१. ब्रह्माण्ड्रस्पी वीजकोगोंका निर्माण करनेवाळी ।

सोंथे हुए पुरुषको उठाकर एक स्थानसे दूसरे स्थानपर भी उसके भीतर सोया हुआ जगत् न तो चालित रख दिया जाय तो भी उसके शरीरके छुढ़के होनेपर भी होता और न लोटता है । जैसे दर्पणमें प्रतिविम्ब उसका खानगत नगर नहीं छुढ़कता है, वैसे ही होता है, उसी तरह काळीके शरीरमें जगत्की स्थिति है। नृत्य करती हुई काल्यात्रिके शरीरके चालित होनेपर (सर्ग ८४)

### प्रकृतिरूपा कालरात्रिके परमतत्त्व शिवमें लीन होनेका वर्णन

श्रीविसष्टणी कहते हैं—खुनन्दन ! जो तत्स्व नहीं है, उसकी दृष्टिमें वह चितिशक्ति ही क्रिया-रूप है । वह अनामय (निर्विकार) है तथिए खमाबसे ही दृत्य करती है । उस क्रिया-रूप चिति-शक्ति कुट्राल और पिटारी आदि आभूपण हैं । जैसे बायुकी गित या चेष्टा बायुसे भिन्न नहीं है, वैसे ही शिवस्ररूप परमात्माकी इच्छा-स्वरूपा वह कालरात्रि उससे भिन्न नहीं है । जैसे बायुके भीतरकी चेष्टा बायुरूप ही है; अतएव उसे चेष्टा नहीं भी कह सकते हैं, वैसे ही शिवकी इच्छा शिवके खरूपसे भिन्न नहीं है, अतएव शिवक्त हच्छा शिवके खरूपसे भिन्न नहीं है, अतएव शिवक्त हच्छा शिवके खरूपसे भिन्न नहीं है । इस दृष्टिसे शिवमें इच्छाका अभाव है ।

बह काळरात्रि जब उस महाकाशमें वृत्य कर रही थी, उस समय उसने प्रेमावेशवश खयं अपने आवरणकारी अंशको हटाकर निकटवर्ती शिक्का बैसे ही स्पर्श कर ि्या, जैसे समुद्र जलकी रेखा अपने नाशके लिये ही बडवानल्का स्पर्श कर लेती है। परम कारणरूप शिक्का स्पर्श होते ही वह काल्यात्रि घीरे-धीरे क्षीण होकर अव्यक्त भावको प्राप्त होने लगी। पहले तो वह अपने विशाल आकारका परित्याग करके पर्वताकार बन गयी। फिर नगराकार होकर विचित्र कल्पना-रूप पल्लबसे छुशोमित बृक्षके समान सुन्दरी बन गयी। इसके बाद उस आकारको भी छोड़कर वह ब्योमाकार हो शिवके ही खरूपमें वैसे ही प्रविष्ट हो गयी, जैसे नदी अपने वेगको शान्त करके महासागरमें भिल जाती है। तदनन्तर शिवासे रहित हो वे शिवस्वस्त्य परमात्मा एकाकी शिवस्त्यमें ही शेष रह

गये । उस पूर्ववर्णित आकाशमें वे सर्वसंहारकारी रुद्र सारे उपद्रवोंकी शान्ति होनेपर अकेले शान्तभावसे स्थित हुए ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! शिवजीका स्पर्श प्राप्त होते ही वह परमेश्वरी शिवा क्यों शान्त हो गयी ? यह मुझे यथार्थरूपसे वताइये ।

श्रीवसिष्टजीने कहा--श्रीराम ! वह शिवा परमेश्वर शिवकी इच्छारूपा प्रकृति कही गयी है । वही जगन्मायाके नामसे विख्यात है । वह परमेश्वर शिवकी खाभाविक स्पन्द-शक्ति है । वे परमेश्वर प्रकृतिसे परे पुरुष कहे गये हैं। वायु भी उन्हींका खरूप है। वे शिवरूप-धारी शान्त परमात्मा शरकालके आकाशकी भाँति निर्मल एवं परम शान्तिमान् हैं । स्पन्दन (स्करणा या चेष्टा ) मात्र ही जिसका स्वरूप है, वह परमेश्वरकी इच्छारूपा चिति-शक्ति भ्रमरूपिणी प्रकृति है। वह तभी-तक इस संसारमें भ्रमण करती है, जबतक कि नित्य-तृप्त, निर्विकार, अजर, अनादि, अनन्त एवं अद्वैत प्रमात्मा शिवका साक्षात्कार नहीं कर लेती । यह प्रकृति एकमात्र चैतन्यवर्मिणी है । अतः उसे चिति-व्रक्ति ही समझना चाहिये । यह चिति देवी जब शिवका स्पर्श करती है. तब पूर्णतः शिवखरूप ही हो जाती है । जैसे नदी समद्रका स्पर्श करते ही अपने नाम और रूपको त्यागकर उसके भीतर समा जाती है, वैसे ही प्रकृति पुरुषका स्पर्श प्राप्त करते ही उसके भीतर एकताको प्राप्त हो अपनी प्रकृति-रूपताका परित्याग कर देती

है । उस समय प्रकृति चिति—निर्वाण-रूप परम पदको प्राप्त हो तद्दूप वन जाती है, जैसे नदी समुद्रमें मिळकर समुद्ररूप हो जाती है। खुनन्दन! वह चिति शक्ति तमीतक मोहवश इन व्याकुळ सृष्टिपरम्पराओं

और उनकी जन्म आदि दशाओंमें भ्रमण करती रहती है, जन्नतक कि परम्रह्म परमात्माका दर्शन नहीं कर लेती। उनका दर्शन कर लेनेपर वह तत्काल उन्हींमें समा जाती है। (सर्ग ८५)

### रुद्रदेवका ब्रह्माण्डखण्डको निगलकर निराकार चिदाकाशरूपसे स्थित होना तथा वसिष्ठजीका उस पाषाण-शिलाके अन्य भागमें भी नृतन जगतको देखना और पृथ्वीकी धारणाके द्वारा पार्थिव जगतका अनुभव करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---श्रीराम! जब मैं खड़ा-खड़ा वह सब देख रहा था, तब मुझे दिखायी दिया कि वे भगवान् रुद्र तथा ब्रह्माण्डके वे दोनों खण्ड या. कपाछ चित्र-लिखितके समान निश्चेष्ट हैं। तदनन्तर एक ही महर्तमें आकाशके बीच रुद्रदेवने ब्रह्माण्डके उन दोनों खण्डोंको अपनी सूर्यरूपिणी दृष्टिसे उसी तरह देखा, जैसे चुलोक और भूलोकको देख रहे हों । फिर पलक मारते-मारते उन दोनों ब्रह्माण्डखण्डोंको अपनी श्वास-वायुके द्वारा खींचकर उन्होंने पाताल-गुफाके समान मुँहमें डाल लिया । इस प्रकार ब्रह्माण्डखण्डरूपी दुग्धसार तथा मिष्ठान्तराशिको अपना ग्रास वनाकर वे भगवान् रुद्ध उस समस्त आकाशमें चिदाकाशरूप होकर अकेले ही रह गये । तदनन्तर वे एक ही मुहूर्तमें बादलके समान हल्के और छोटे हो गये । फिर छड़ीके समान और उसके बाद वित्ते भरके हो गये। तत्पश्चात जिन्हें वैसे विशाल रूपमें देखा गया था, वे रुद्ध मुझे काँचके टुकड़ेकी एक कणिकाके समान दिखायी दिये। इसके बाद मैंने आकाशसे दिव्यदृष्टिद्वारा देखा, वे परमाणुके बरावर हो गये थे । परमाणुरूप होनेके पश्चात् वे अदृश्य हो गये । इस तरह भरे-पूरे जगतसे लेकर रुद्र-शरीरतक वह सारा महान् आरम्भ मेरे देखते-देखते शरकालके मेघखण्डकी भाँति विलीन हो गया । श्रीराम ! जैसे भूखा हिरन छोटेसे पत्तेको निगळ जाता है, उसी प्रकार भगवान् रुद्रने जब इस प्रकार आवरणों-

सहित समस्त ब्रह्माण्डको उदरस्थ कर लिया, तब इश्यरूपी मलसे रहित केवल चेतनाकाश-रूप शान्त परम्रह्म परमात्मा ही शेष रह गया । उसका न कहीं आदि है, न अन्त । चिन्मय आकाशमात्र ही उसका खरूप है । खुनन्दन ! इस तरह मैंने पाषाणखण्डके कोटरमें द्र्पणमें दीखनेवाले प्रतिविम्बकी भौति उस महान् विश्वमरूप ब्रह्माण्ड एवं उसके महाप्रलयका दृश्य देखा था ।

तदनन्तर उस विद्याधरीका, उस शिलाका तथा उस संसारभ्रमका स्मरण करके मैं वैसे ही आइचर्य-चिकत हो गया, जैसे कोई गाँवका रहनेवाला गुँवार पहले-पहल राजद्वारपर पहुँचकर विस्मयसे विमुग्ध हो जाता है । इसके बाद मैंने पुन: उस सुवर्णशिलाको ध्यानसे देखना आरम्भ किया । फिर तो मुझे काळीके शरीरमें स्थित हुए संसारकी भाँति उसमें सर्वत्र नूतन सर्ग दृष्टिगोचर होने लगे । वह घनीभूत मण्डलाकार सुवर्णमयी विस्तृत पाषाणशिला एकरूपमें ही स्थित थी और संध्याकालके मेघकी भाँति परम सुन्दर दिखायी देती थी । इसके वाद मैंने आश्चर्यचिकत हो उस शिळाके दूसरे भागके विषयमें भी उसी परादृष्टिसे विचार करना आरम्भ किया । विचार करते-करते देखता हूँ तो उस शिळाका दूसरा भाग भी उसी तरह जगत्के आरम्भसे ठसाठस भरा हुआ है । वहाँ पूर्ववत् एक छिद्र (आकाश) में नाना पदार्थींसे सुन्दर संसार बसा हुआ था। उस शिलाके जिस-जिस प्रदेशको मैंने देखा,वहाँ-वहाँ दर्पणमें प्रतिविम्बकी भाँति मुझे निर्मल जगत्का दर्शन हुआ।

रघुनन्दन ! तदनन्तर चेतनाकाशखरूप निर्विकार अनन्त एवं सर्वव्यापी ब्रह्मरूपसे स्थित हुए मैंने जव समाहित-चित्त होकर देखा तो अपने शरीरके भीतर ही मुझे सृष्टिरूपी वृक्ष एक अङ्करके रूपमें स्थित दिखायी दिया । जैसे डेहरीके भीतर रखा हुआ बीज वर्षाके जलसे भीग जानेपर अङ्कारित हो जाता है, उसी प्रकार मेरे भीतर सृष्टि-बीज अङ्करित हुआ था । जैसे वीजके भीतर विद्यमान अङ्कर सींचनेसे विकसित हो ऊपरकी ओर निकल आता है, उसी प्रकार मूर्त, अमूर्त, जड और चेतन सभी वस्तुओंमें जगत् विद्यमान है। जैसे सुषुप्तावस्थासे स्वप्नावस्थाको प्राप्त हुए चिन्मात्र पुरुषकी अपनी ही चेतनासे खप्नजगत्की दृश्य-छक्ष्मीका विकास होता है अथवा जैसे खप्नावस्थाके हट जानेपर जगे द्वए पुरुषके समक्ष जाग्रत्-कालका दश्य-प्रपञ्च विकासको प्राप्त होता है, उसी तरह जिसने सृष्टिके आरम्भमें अपने खरूपका पृथक् रूपसे अनुभव किया है,

ऐसे आत्मामें इस सृष्टिका उदय होता है। हृदयाकाशमें उदित हुआ यह सर्ग चेतनाकाशसे पृथक् नहीं है।

तदनन्तर पृथ्वीकी युक्त होकर मैं धारणासे ध्यान करने लगा । प्रथ्वीकी धारणा उसके अभिमानी जीवकी खरूपता प्राप्त करके मैं द्वीप, पर्वत, तृण और वृक्षादिरूपी देहसे युक्त हो वहाँके जगत्का अनुभव करने लगा । मैं सम्पूर्ण भूमण्डल बन गया । नाना प्रकारके वन और वृक्ष मेरे शरीरके रोम हो गये । नाना प्रकारकी रत्नावित्याँ मेरे शरीरमें व्याप्त थीं और अनेकानेक नगर मेरे लिये आभूषणका काम दे रहे थे । पृथ्वीका रूप धारण करके में नदी, वन, समुद्र, दिगन्त, पर्वत तथा द्वीप नामक प्राणियोंके भोग्यस्थलों और जंगल-समृहों से व्याप्त हो गया । नाना प्रकारके पदार्थोंकी श्रेणियोंसे भरे हुए अनेकानेक मण्डल-कोश मुझमें दृष्टिगोचर होने लगे तथा मैं लता, सरोवर, सरिता और कमलसमूहोंसे सुशोभित होने लगा। ( सर्ग ८६-८७ )

# श्रीवसिष्टजीके द्वारा जल और तेजस्-तत्त्वकी धारणासे प्राप्त हुए अनुभवका उल्लेख

श्रीरामजीने पूछा—भगवन्! अव यह बताइये कि उस समय आपने विभिन्न भूभागोंके भीतर कहीं ब्रह्माण्डोंकें दर्शन किये थे या नहीं ?

श्रीविस्छानेने कहा—खुनन्दन ! पहले शिष्टामें जैसे सम्पूर्ण जगत देखा गया था, वैसे ही उस समय भूमण्डलके सभी स्थानोंमें मुझे जगत्का जाल-सा बिछा हुआ दिखायी दिया । वह सारा दृश्यमय प्रपन्न द्वैतमय होता हुआ भी वास्तवमें शान्त अद्वैत ही है । सभी स्थानोंमें जगत् है और सर्वत्र सवके आधाररूपसे ब्रह्म विराजमान है । अतः सब कुछ परम शान्त चिदाकाशास्त्रप्प ब्रह्म ही है और सभी अनेक प्रकारके आरम्भोंसे परिपूर्ण है। खुनन्दन! यद्यपि यह दृश्य 'सत्' और 'अहम्' इत्यादि रूपसे अनुभवमें आता है, तथापि उसका अस्तिल

परमार्थ-दशामें है ही नहीं और यदि है तो वह सब अजन्मा—निर्विकार ब्रह्म ही है।

मैंने धारणाद्वारा पृथ्वीका रूप धारण करके जैसे वहाँ नाना प्रकारके जगत् देखे थे, बेसे ही जळतत्त्वकी धारणासे जळरूप होकर वहाँ भी वैसे ही जगत्का दर्शन किया । जैसे काट-छाँटकर खच्छ किये गये इन्द्रनीळमणिके समान नीळ वर्णबाळे भगवान विष्णु रोषनागके अङ्गोंपर भगवती ळक्ष्मीजीके साथ विश्वाम करते हैं, उसी प्रकार स्थाम-शरीरवाळे मैंने भी बादलोंके आसर्नोंपर विद्युन्मयी बनिताके साथ विश्वाम किया । रसरूप होनेके कारण मैंने जिह्वासम्बन्धी एक-एक अणुके साथ रहकर उत्तम अनुभव प्राप्त किया, जिसे मैं अपने शरीरका नहीं, केवळ ज्ञानरूप आरमाका ही

अनुभव मानता हूँ । जलकणका रूप घारण करके हवाके स्थपर चढ़कर मैंने आकाशकी निर्मल गल्यिमें सुगन्धकी माँति विचरण किया । जलकी समता प्राप्त करा देनेवाली उस जलमयी धारणाके द्वारा अजड होकर भी जड (जल)सा बनकर तथा समस्त पदार्थोंके भीतर ज्ञातारूपसे रहता हुआ भी दूसरोंके द्वारा अज्ञात होकर रहा ।

रवनन्दन! तत्पश्चात् में तेजस्तत्त्वकी बढ़ी हुई धारणाके द्वारा चन्द्रमा, सूर्य, तारा और अग्नि आदि विचित्र अवयर्वेसे यक्त तेज बन गया। तेजके सदा सत्त्व-प्रधान होनेके कारण मैं प्रकाशरूप बनकर चमक उठा । संसारमें जितने भी रूप हैं, वे सब प्रकाशके ही अङ्ग हैं । अतः सदा प्रकाशकी गोदमें शयन करनेवाले श्रुङ, कृष्ण और अरुण आदि समस्त वर्णीका मैं स्वरूपदाता पिता हो गया । अपने तेज:खरूपसे मैं दिग्वधुओंके लिये खच्छ दर्पण बन गया । रात्रिरूपी कहरेको नष्ट करनेके लिये वाय-खरूप हो गया । चन्द्रमा, सूर्य और अग्निका तो जीवन-सर्वस्व ही था। मैं स्वर्गलोकके लिये कुंकमका आलेप बन गया। में तेज बनकर सुवर्ण आदिमें सुन्दर वर्ण (रंग)बन गया, मनुष्य आदिमं पराक्रम हो गया, रत आदिमं चकाचौंध पैदा करनेवाळी कान्ति वन गया और वर्षाऋतुमें विद्युत्का प्रकाश हो गया । तेजकी धारणासे तेजोभय होकर मैं उन वत्र आदि असुरोंके मस्तकपर वज्रका प्रहार बन गया, जो अपने थप्पड़से रात्रुओंका सिर फोड़ डाळते थे । साथ ही सिंह आदिके हृदयमें पराक्रम बनकर बैठ गया। रणाङ्गणमें निर्भय विचरण करानेवाळा जो उद्घट पराक्रम वीरपुरुषोंके भीतर प्रसिद्ध है, वह भी मैं ही बन गया। वह भी साधारण पराक्रम नहीं, अपित जो कठोर लोह-कवचोंको तोड़नेवाले खड़ोंके परस्पर आघातोंसे उत्पन्न हुई टंकारव्यनिसे अत्यन्त पट्ट तथा महान् आडम्बरसे

युक्त हो । सूर्यखरूप होकर मैंने दसों दिशाओं में फैले हुए किरणरूपी हार्थोसे जगत्ररूपी पक्षीको, जिसके बड़े-बड़े पर्वत अङ्ग थे, पकड़ लिया । उस समय मझको यह सारा भूतल एक छोटेसे गाँवके समान दिखायी दिया। चन्द्रमाके रूपमें प्रकट होनेपर मेरा आकार अमृतसे भरी हुई झीळके समान हो गया । मैं चुळोकरूपी सुन्दरीका मुख बन गया । निशारूपिणी निशाचरीके हास्य-सा लगने लगा और रात्रिमें यत्र-तत्र प्रवेश करनेवाले पुरुषोंके लिये प्रकाश-दीपका काम देने लगा । मैंने अग्नि बनकर दावानलकी ऐसी ज्वाला फैलायी, जिससे लकडियोंका तत्काल विदारण हो जाता था और मेरी दुर्निवार दीप्ति बढ़ जाती थी। बड़े-बड़े काष्ट्रोंके फटने और फटनेसे अत्यन्त कठोर शब्द उत्पन्न होते थे । यहाग्नि बनकर मैंने हविष्यादिका भी कल्याणकारी कार्य सम्पन्न किया । कहीं लोहार आदिकी प्रयोगशालाओंमें मैंने तह लोहपिण्ड आदिमें रहकर हथौड़े आदिसे ताड़ित होनेपर उन ताड्नकर्ताओंको जलनेके छिये आगकी चिनगारियाँ प्रकट की थीं।

श्रीरामजीने पूछा—मानदाता मुने ! उस अवस्थामें आपको सुखका अनुभव हुआ या दुःखका ! यह मुझे मेरी जानकारीके छिये बताइये ।

श्रीविसष्ठजीने कहा—रखुनन्दन ! जैसे सोया हुआ पुरुष चेतन होता हुआ भी जडताका अनुभव करता है, वेसे ही चेतनाकाश अपने संकल्पसे दृश्यभावको प्राप्त होकर जडताका-सा अनुभव करता है। जब ब्रह्म अपनेको पृश्वी आदिके रूपमें समझता है। तब सुप्तकी माँति जड-सा बनकर स्थित रहता है। इसका जो सिच्चरानन्दात्मक ययार्थ स्वभाव है, उसका कभी अन्यथाभाव नहीं होता।

#### धारणाद्वारा वायुरूपसे स्थित हुए वसिष्ठजीका अनुभव

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--- खुनन्दन ! तदनन्तर मैं जगत्को देखनेके कीतृहलसे धीर-चित्तवृत्तिके द्वारा वायु-मयी विस्तृत धारणा करके वायरूप हो गया और लता-वळरीरूपिणी ठळनाओंको नचाने लगा । कमल, उत्पल और कुन्द आदि पुष्पसमूहोंकी सुगन्धका संचय करके उसकी रक्षा करने लगा । नन्दनवनमें मेरा आना-जाना अत्यन्त मधर और उदार होता था; क्योंकि वहाँ बड़ी मधुर सुगन्ध सुलभ होती थी। चन्द्रमण्डलमें जो श्रेष्ठ अमृत है, उसका चिरकाल-तक उपभोग करके पूर्णरूपसे घिरे हुए मेघोंकी घटारूप शय्यापर सोकर तथा कमळवनोंको कम्पित करके मैं प्राणियों-के श्रमका निवारण किया करताथा। आकाशरूपी प्रथका मैं ही सौरम था। अतएव उसके गुणमूत सभी शब्दों-का मैं सहोदर भाई बन गया । प्राणियोंके अङ्गों और उपाङ्गोंमें प्रेरक बनकर उनकी नाड़ीरूप नालियोंमें जल-सा हो गया था । मैं सुगन्धरूपी रत्नोंका छुटेरा, विमान-रूपी नगरोंकी आधारभूमि, दाहरूपी अन्यकारका निवारण करनेके लिये चन्द्रमा तथा शीतरूपी चन्द्रमाकी उत्पत्तिके लिये भीरसागर था । एक ही भ्राणमें मैं समस्त पर्वतोंको उखाडकर फेंकनेमें समर्थ था । वायुरूप बनकर मैंने छः प्रकारकी क्रियाएँ करते-करते प्रलयपर्यन्त कभी भी विश्राम नहीं लिया । मेरे वे छः कर्म इस प्रकार थे । हिम और धी आदिको जमा देना-उसका पिण्ड बनाना, कीचड़ आदिको सुखाना, मेघ आदिको धारण करना, तृण आदिमें हलचल पैदा करना, सुगंधको इधर-उधर ले जाना तथा ताप हर लेना ।

श्रीराम ! इस प्रकार उस समय पृथ्वी आदि पाँच भूतोंका रूप धारण करके मैंने उस त्रिळोकीरूप कमळके उदरमें भळीमाँति विहार किया । पृथ्वी, जळ, वायु और तेजके समृहरूप वृक्षोंके शरीरमें निवास करते हुए मैंने मूल-जालके द्वारा पृथ्वीका रस पीया और उसके खादका अनुभव किया । अमृतसे पूर्ण घनीमृत अङ्गवाले तथा चन्दन-द्रवके समान शीतलता आदि गुणोंसे सुशोभित चन्द्रविम्बोंपर जो बर्फकी बनी हुई राय्याओंके समान थे, मैंने अच्छी तरह लोट-पोट किया है । उपभोगके बाद बचा हुआ पुष्परस भ्रमरको देते हुए मैंने सभी दिशाओं और सभी ऋतुओंमें समस्त वनसमूहोंके भीतर नाना प्रकारकी सुगन्धोंसे परिपूर्ण पुष्पराशियोंका अच्छी तरह सेवन किया है । कुमुद, कह्लार और कमळोंसे पूर्ण निजनी-यनमें मैंने मध्र बोळी बोळनेवाळी हंसियोंके साथ लीला-पूर्वक कोमल कलकल नाद किया है । रघनन्दन ! मेरी कृपासे प्रसन हुए सूर्य आदि देवताओंने शरीरसे कृष्ण, रक्त, क्वेत, अक्वेत, पीत एवं हरित वर्णोंसे हरे वृक्षोंकी भाँति मेरे शरीरमें स्थिति प्राप्त की थी। समुद्रोंसे घिरी हुई तथा सात द्वीपोंके कारण मानो सात रूप धरनेवाळी इस भूमि-को मैंने अपनी कलाईमें कंगनकी भाँति धारण कर लिया था । श्रीराम ! समस्त ब्रह्माण्डरूप होनेके कारण यद्यपि सारे पाताल मेरे चरण बन गये थे, मैं भूतलको उदरके रूपमें धारण कर रहा था और आकाश मेरा मस्तक था, तथापि मैंने अपनी परम सूक्ष्म चिन्मात्रस्वरूपताका कभी त्याग नहीं किया था । इस प्रकार चिदाकाशरूपसे स्थित हुए मैंने भूमि, जल, अग्नि और वायुका स्वरूप धारण किया। जैसे प्रसिद्ध चिति-शक्ति खयं ही स्वप्नमें नगर आदिका रूप घारण करती है, उसी प्रकार मेरेद्वारा भूमि आदिका स्वरूप-धारण माया शक्तिका विस्तार ही था। (सर्ग ९२)

### कुटीमें लौटनेपर वसिष्ठजीको अपने शरीरकी जगह एक ध्यानस्थ सिद्धका दर्शन, उनके संकल्पकी निष्टत्तिसे कुटीका उपसंहार, सिद्धका नीचे गिरना और वसिष्ठजीसे उसका अपने वेराग्यपूर्ण जीवनका बत्ताना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार धारणाके द्वारा तिद्ध हुए पृथ्वी आदिके रूपसे जगत-शरीरका अवलोकन करनेके बाद पूर्वीक्त कौतुकदर्शनके संकल्प और प्रयत्नसे निवृत्त हो में पुन: पहलेके समाध-स्थान आकाश-कटीरके प्रदेशकी ओर लौट आया। वहाँ आनेपर देखता हूँ कि मेरा अपना शरीर कहीं भी स्थित नहीं दिखायी देता है । वहाँ अपने सामने बैठे हुए किसी दसरे ही सिद्धपुरुषको मैं देख रहा हूँ, जो अकेला है। वह सिद्ध समाधिनिष्ठ होकर बैठा था और अभीष्ट परम पदको प्राप्त हो चुका था । उसने पद्मासन बाँध रखा था । वह परम शान्त था और समाधिमें चित्तके स्थिर हो जानेसे उसका शरीर हिल्ता-डुल्ता नहीं था । भस्मनिर्मित त्रिपुण्ड्की रेखाओंसे युक्त, सौम्य तथा समान विस्तारवाले कंधोंसे उसकी ग्रीवा बड़ी स्रन्दर दिखायी देती थी । उसका मन ब्रह्मतत्त्वमें विश्राम ले रहा था । इसलिये उसका शरीर स्रस्थिर और मुख अत्यन्त प्रसन्न था। उस प्रसन्न मुखसे सुशोभित उसके मस्तककी जो निश्चल अवस्था थी, उसके कारण वह सिद्ध वड़ा सुन्दर दिखायी देता था। नाभिके निकट उत्तानभावसे रखे हुए उसके दोनों हाथों-की शोभा दो प्रफुछ कमलोंकी शोभाके समान जान पड़ती थी । उन हाथोंकी शोभाके रूपमें मानो हृदय-कमलके प्रकाश ही बाहर प्रकट हो गये हों—ऐसा जान पड़ता था । उन कर-कमलोंकी प्रभासे यह सिद्धपुरुष प्रकाशित हो रहा था । उसके दोनों नेत्रोंकी पळकें बंद थीं। उसकी बाह्येन्द्रियोंके सारे व्यापार क्षीण हो गये थे । विक्षोभसे रहित तथा पूर्णरूपसे शान्त, अन्तःकरणरूपिणी गुफाको उसने अपनी धीर मनोवृत्तिके द्वारा इस तरह

धारण कर रखा था, मानो समस्त उत्पातींसे रहित शान्त आकाशको धारण किया हो । उस कुटीमें जब मैंने अपना शरीर नहीं देखा और सामने उस मुनिको ही देखा, तब मैंने अपने ग्रुद्ध चित्तके द्वारा बहाँ यों विचार किया ।

''जान पड़ता है ये कोई महान् सिद्ध महात्मा हैं, जो मेरी ही तरह सोच-विचारकर एकान्त महाकाशमें विश्राम लेनेकी इच्छासे इस दिगन्तमें आ पहुँचे हैं। 'मैं समाधिके योग्य एकान्त स्थान पा जाऊँ इस चिन्तामें ही पड़कर ये सत्यसंकलपशाळी महात्मा इधर आये हैं और इन्हें यह कुटी दिखायी दी है। उसके बाद दीर्घकालतक जब मैं नहीं लौटा हूँ, तब मेरे पुन: आगमनकी बात इनके ध्यानमें नहीं आयी है और इन्होंने शवरूपमें पड़े हुए मेरे शरीरको यहाँसे हटाकर स्वयं इस कुटियामें आसन जमा लिया है । मेरा वह शरीर तो अब नष्ट हो गया । अतः अब इस आतिवाहिक देहसे ही में अपने सप्तर्षिळोकको चलूँ"--ऐसा निश्चय कर मैं ज्यों ही वहाँसे चलनेको उद्यत हुआ, त्यों ही मेरे पूर्वसंकल्पका क्षय हो जानेसे वह कटी अदृश्य हो गयी और वहाँ केवल आकाशमण्डल रह गया । फिर तो समाधिमें स्थित हुए वे सिद्धबाबा निराधार होकर नीचेकी ओर गिरने लगे।

मैंने पहले यह संकल्प किया था कि जबतक मैं यहाँ रहूँ, तबतक यह कुटी भी रहे, परंतु अब वह संकल्प क्षीण हो जानेसे कुटिया नष्ट हो गयी और सिद्ध महात्मा क्षण-मरमें वहाँसे गिर पड़े । तब सुजनता या कौतुकवश मैं उन गिरते हुए सिद्धपुरुषके साथ उस मनोमय ( आति-वाहिक ) शरीरसे ही आकाशसे भूतळकी ओर चळा । गिरते समय उनका पैर पूर्ववत् पृथ्वीसे जा ळगा और

मस्तक ऊपरकी ओर ही उठा रहा । वे पद्मासन लगाये हुए ही वहाँ गिरे थे । उनके प्राणने अपान वासको ऊपरकी ओर खींच रखा था। इसीलिये वे पहले जिस प्रकार बैठे थे. उसी अवस्थामें आकाशसे नीचे आ गये। वे सिद्धपुरुष इतने ऊँचेसे गिरनेपर भी समाधिसे जगे नहीं; क्योंकि चित्तके परमात्मामें दृढतापूर्वक लगे रहनेके कारण वे अचेतन-से हो रहे थे । साथ ही उनका कोई अङ्ग भी भङ्ग नहीं हुआ; क्योंकि वे योगके प्रभावसे रूईके ढेरकी भाँति बहुत ही हल्के वन गये थे। तब मैंने उन्हें समाधि-से जगानेके छिथे प्रयत्न आरम्भ किया और बादलका रूप धारण करके आकाशमें गर्जन-तर्जनके साथ वर्षा आरम्भ कर दी । ओले और वज्र गिरने लगे। जैसे वादल या वर्षा मोरको जगाती है, उसी प्रकार मैंने अपने बुद्धि-कौशल्से उस दिगन्तमें उन सिद्धपुरुषको जगाया। समाधिसे जागनेके बाद उनके समस्त अङ्गोंकी शोभा प्रकाशित होने लगी और उनके नेत्र भी विकसित हो उठे। उस समय वे ऐसे लगते थे, मानो वर्षाकालमें धारावाहिक वृष्टिसे विकसित हुआ कमलोंका वन हो । समाधिसे जागनेपर मैंने उनसे शुद्ध भावसे पूछा---'मुनीश्वर ! आप कहाँ हैं और यह क्या कर रहे हैं ? आप कौन हैं ? इतनी दुरीसे आप नीचे गिरे हैं, फिर भी आप अपने चित्तमें उसका अनुभव क्यों नहीं कर रहे हैं ? मेरे इस प्रकार पूछनेपर उन्होंने मेरी ओर देखा । फिर अपनी पूर्वगतिका स्मरण करके वे मुझसे उसी तरह सन्दर वचन बोले, जैसे चातक मेघसे बोलता है।

सिखने कहा—अहान् ! जबतक मैं अपने वृत्तान्तका समरण न कर छूँ, तबतक आप मेरे उत्तरके छिये प्रतीक्षा कीजिये । मैं आपसे अपना सारा विछात्र वृत्तान्त कहूँगा ।

इतना कहकर उन्होंने अपने पूर्व हत्तान्तको शीघ्र ही स्मरण कर लिया। इसके बाद वे चन्द्रमाकी किरणोंके समान शीतल एवं मनोहर वाणीमें सुप्तसे बोले।

सिद्धने कहा-न्यहान् ! इस समय मैंने आपको पहचान लिया है । अतः प्रणाम करता हूँ । अवतक ऐसा न करनेसे मेरेद्वारा जो अपराध वन गया है, इसे आप क्षमा करें; क्योंकि क्षमा सत्परुगोंका खमाव है। मुने ! जैसे कमलोंमें भौरा भ्रमण करता है, उसी प्रकार मेंने सुदीर्घकाळतक भोगरूपी सुगन्धसे पूर्ण मोहकारक देवोद्यान-भूमियोंमें चिरकालतक भ्रमण किया है। तदनन्तर चित्तरूपी जल-तरङ्गोंके हिलोरोंसे युक्त दश्य-रूपिणी नदीमें उसके मण्डलाकार आवर्ती (भँवरीं) द्वारा निरन्तर वहाये जाते हुए मैंने दीर्घकालके वाद विवेकका आविर्माव होनेपर संसारसे उद्विप्न हो इस तरह विचार किया-'अहो ! इस संसारमें शब्द, रूप, रस, स्पर्श और गन्धमात्रको छोड़कर दूसरी कोई वस्तु नहीं है; अत: इतने ही मात्रमें-ऐसे तुच्छ विषय-भोगमें में क्यों रनण करूँ ? विषयोंमें विषोंकी विषमता भरी है, सुन्दरी श्रियाँ कामरूप मोहको ही देनेवाली हैं तथा राग सरस प्ररूपको भी विरसता प्रदान करनेवाले हैं; इनमें लोटनेवाला कौन पुरुष नष्ट नहीं हुआ ? इस शरीरमें शीव्र प्राप्त होनेवाली जीर्ण-शीर्ग वृद्धावस्था एक विशाल वगुलीके समान है। वह यही सोचती रहती है कि मैंने इस जीवनरूपी कीचड़ या सेवारमें बहुत बड़ी मछली पा ली है। इसी भावसे वह इस शरीरको तत्काल उदरस्थ कर लेना चाहती है। यह शरीर समुद्रमें दीखनेवाले बुलबुलेके समान शीघ्र ही नष्ट हो जानेवाला है। यह सामने स्फरित होता हुआ ही सहसा दीपशिखाके समान बुझकर अदृश्य हो जाता है ।

'यह जीवन एक महानदी है । इसमें नाना प्रकारके विक्षेप वड़ी-बड़ी लहरोंके समान हैं। काल-चक्र ही इसमें मँगरें वनकर उठता है। जन्म और मरण ही इसके दो ऊँचे और विशाल तट हैं तथा इसमें सुख-दु:खकी छोटी-छोटी तरहों उटती रहती हैं।

यौवनका उल्लास ही इसकी कीचड़ है। वृद्धावस्थाके सफेद केरा ही इसके धवल फेत हैं। कभी काकतालीय संयोगसे इसमें सुखके बुद्बुद भी उठ जाते हैं। व्यवहार ही इसके महाप्रवाहकी रेखा है। इसमें नाना प्रकार-के जड-स्व ( मूर्खोंके कोलहरू ) ही जल-स्व ( जलकी ध्वनि ) हैं। राग-देवरूपी बादल इसे बढ़ाते रहते हैं तथा भूतलपर इसका शरीर सदा ही चञ्चल रहता है। लोभ और मोहके महान् आवर्त इसमें उठते रहते हैं। पात और उत्पातसे इसमें निरन्तर परिवर्तन होता रहता है। इस प्रकार यह जीवन नामक नदी शब्दमात्रसे तो अत्यन्त शीतल है: परंत बास्तवमें त्रिविध तापोंसे अत्यन्त संतप्त रहा करती है। यह महान् खेदका त्रिपय है। संसाररूपी नदीके जलस्थानीय जो इष्ट, मित्र, पुत्र आदिके समागन और धन हैं, उनमें पहले-पहलेके तो चले जाते हैं और नये-नये आते रहते हैं। (इस प्रकार यहाँ कुछ भी स्थिर नहीं है।) यहाँ जो पदार्थ प्राप्त हैं, वे नष्ट हो जाते हैं । अतः उन क्षणभङ्गर पदार्थीसे कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता। जब प्राप्त हुई वस्तओंकी यह दशा है, तब जो नये पदार्थ प्राप्त होते हैं. उनपर भी यहाँ कैसे आस्था हो सकती है ? संसारमें जितनी नदियाँ हैं, उन सबका जल उद्गमस्थानसे आता और समुद्रकी ओर जाता रहता है। परंतु इस शरीररूपी नदीका जो आयुक्षपी जिल है, वह केवल जाता ही है, फिर आता नहीं । मयंकर रातृभूत विपयरूपी चतुर चोर चारों ओर विचरते रहते हैं, वे विवेकरूपी सारा धन हर छे जाते हैं। अत: मझे निरन्तर जागते रहना चाहिये। यहाँ मैं सो कैसे रहा हूँ ! आज यह हुआ, कल यह होगा, यह इसका है और यह मेरा है-इस प्रकार संकल्प-विकल्प करता हुआ मनुष्य बीती हुई आयु और आयी हुई मौतको नहीं जान पाता है। यह कैसी आश्चर्यकी बात है! खूब खा-पी लिया, अनन्त वनभूमियोंमें विचरण कर

िच्या और बहुत-से सुख-दु:ख भी देख लिये। अब यहाँ और क्या करना या पाना शेष रह गया है ! मैंने ऊँचे शिखरेंबाले मेरू पर्वतकी उद्यान-भूनियोंमें अच्छी तरह श्रमण किया। लोकपालोंके श्रेष्ठ नगरोंमें भी में वृम लिया। परंतु वहाँ भी कौन-सा खामाविक सुख प्राप्त हुआ !

'धन, नित्र, सख और भाई-बन्ध कोई भी कालप्रस्त मनुष्यकी रक्षा नहीं कर सकते । मनुष्यका जीवन धृष्टि-राशिके समान अस्पिर है, उसकी स्थिति सुदृढ़ नहीं है। जैसे पर्वतशिखरोंपर गिरा हुआ वर्षाका जल प्रतिक्षण व्यर्थ नष्ट होता है, दैसे ही भीतरसे विपयोंमें आसक्त मनुष्य क्षण-क्षणमें क्षीण हो अन्तमें पुरुपार्थशून्य रहकर ही अस्त ( मृत्युको प्राप्त ) हो जाता है । कोई भी भोग मेरे मनको नहीं छुमा रहे हैं। यहाँके वैभव भी मुझे सन्दर नहीं लगते हैं। यह जीवन भी मदमत्त स्थतीके कटाक्षपातकी भाँति चञ्चल एवं क्षणभङ्गर है। मुने ! यहाँ कहाँ, किसको, किस तरह और किस उपायसे आश्वासन प्राप्त हो । पापिनी मृत्य आज या कल मस्तकपर पैर रख ही देगी अथवा माथेपर विपत्तिका पहाड डाल ही देगी । यह शरीर एक दिन पत्तेके समान झड़ जाने-वाला है। जीवनकी स्थिति भी जीर्ग-शीर्ग ही है। बुद्धि अधीरतासे प्रस्त है और त्रिपयोंके रस नीरस हो गये हैं । नीरस विपय और उनके मनोरथ मेरी विस्तृत आयुक्तो हे बीते। इनसे मेरे लिये कोई चमत्कारजनक प्रहमार्थ नहीं सिद्ध हुआ । आज भेरा मोह मन्द पड़ गया है। इस शरीरका इस जगतमं कोई उपयोग नहीं है। विषयोंमें आर्ग या आसंकि न करना ही ऊँची स्थिति है और जीवनके प्रति आस्था रखना ही सबसे अधम अवस्था है। अहो ! यह सम्पत्ति क्या निली, विपत्ति ही सिरपर आ पड़ी है, जो भारी मोहमें डालनेवाली है। विवेकी पुरुपको सदा ऐसा ही मानना चाहिये और इस संसारमें कभी आसक्त नहीं होना चाहिये।

जैसे समुद्रपत्नी सरिताएँ भूतळपर अपने शरीरको आन्दोळित करती हुई समद्रकी ओर दौड़ रही हैं. उसी प्रकार जनता विपयोंकी ओर दौड़ी जा रही है। यहाँ आयु ही उत्पात-वायु है । मित्र ही यह भारी शत्रु हैं । कन्त्रु ही बन्धन हैं और धन ही नहीं भारी मौत है। सल ही अत्यन्त दु:ख है । सम्पत्तियां हां भारी निपत्तियाँ हीं । गोग ही नंगारके महान रोग हैं तथा रति ही मारी अनि ( द:म ) है । नारी क्यतियाँ आनियाँ हैं । गहाँका सुख बेक्ट दृ:ए देनेवे. रिधे हैं और जीवन भी मृत्युकी वरोहर है। अहो ! यह भाषाका कितार कितना दुःखर है !\* विषयसेवनकाप जो भोग हैं, उन्हें सपोंका फन ही समझन। चाहिये; क्योंकि वे थोड़ा-सा भी स्पर्श होनेपर डँस ही छेते हैं । किंत विचार-दृष्टिसे देखनेपर प्रतिक्षण विनाशशील ही हैं । जो भोगोंकी अभिव्यवासे उनके प्रति तृष्णा वाँचे बैठे हैं, उन लोगोंका उमी तरह पग-पगपर अपमान होता है, जैसे बन्धन-स्तम्भमें वॅघे हुए जंगली हाथियोंका हुआ करता है ।

'सम्पत्तियाँ और युवती कियाँ ये तरक्षेंकी गोदके सगान क्षणभक्क्षर हैं । इतना ही नहीं, ने गर्पके फलकी छाया हैं । कौन विवेकी पुरुष उनमें आसक्त होगा ! जो आरम्भमें समर्गाय प्रतीत होनेवाले किंतु अन्तमं अत्यन्त नीरस सिद्ध होनेवाले विषयभोगोंमें स्मते हैं, ने नस्कोंमें ही गिरते हैं । धन राग-हेषाटि इन्द्र दोषोंसे

\* उत्पातवासुरेवासुर्मिद्याण्येवातिद्यात्रयः । गःत्र्यं वस्वतात्र्यं धतात्र्यदादित्यम् ॥ सुखात्येवातिदुःखाति अस्पदः परमापदः । मोगा भवमहारोगा रितरेव परायोगः ॥ आपदः सम्पदः सवीः सुखं दुःखाय केवलम् । जीवितं मरणायेव वत मायाविज्ञस्मितसः ॥ ( निर्वाणमुकरण उ० ९३ । ७१ –७३ )

† आपातरमणीयेषु रमन्ते विषयेषु ये। अत्यन्तविरसान्तेषु पतन्ति निरयेषु ते॥ (नि॰ प्र॰ उ॰ ९३।८०) आफ्रान्त हैं । उनका उपार्जन करना भी अत्यन्त कठिन होता है तथा प्राप्त हो जानेपर भी वे स्थिर नहीं रहते हैं। अतः है अध्यम पुरुषोंके लिये ही सेवन करने योग्य हैं। जां आरम्भमें पत्रर स्मती है, परंत अन्तमें दु:ख ही देनेवाली है, यह लक्ष्मा ( कैंक्सिक सम्पत्ति ) जगतको बोहमें ही डालती हैं । उसका विलास क्षणभरके लिये ही होता है । कोई महान्-से-महान् पुरुप क्यों न हों, उनके जीवनमें भी एक दिन मृत्यु अवस्य उपस्थित होगी। देइधारियोंकी आसु शासाके अग्रमागमें ओसकी गूँदके सपान शीव ही नष्ट होनेवाली है । जरा अवस्थाको प्राप्त होते हुए पुरुषके केरा पक जाते हैं, दाँत भी टूट जाते हैं। उसकी और सब वस्तुएँ भी जीर्ण होकर क्षीण हो जाती हैं । परंत्र एकमात्र तृष्णा ही ऐसी है जो जीर्ण नहीं होती है, वह नित्य नयी ही वनी रहती है ।† हाथकी अञ्चलिमें रखे हुए जलकी माँति यह जीवन शीव्र ही रखिलत हो जाता है। यह नदीके प्रवाहकी भाँति चला जाता है और लौटता नहीं है। इस जगत्में जो रमणीय जान पड़ते हैं, उन वडाधींमें मैंने अरमणीयता देखी है। स्थिर वस्तओंमें भी अस्थिरताका दर्शन किया है और सत्य दीखनेवाले पदार्थीमें भी नुझे अक्त्यता दिखायी दी है । इसीलिये में यहाँसे विरक्त हो उठा हूँ । मनके सर्वणः वासनाशून्य हो जानेपर जव परमात्मांमें विश्वान्ति प्राप्त होती है, उस समय जो आनन्द मिळता है, वह पाताल, भूतल और खर्गके भी किन्हीं भोगोंमें नहीं मिल सकता ।

मुने ! इस तरह दीर्थकाल्तक विचार करनेसे भव अहंकारशून्य हो मैंने अपनी बुद्धिके द्वारा स्वर्ग और

<sup>\*</sup> आपातमात्रमञ्ज्य दुःखपर्यनसाविनी ।

मोहनायेव छोकस्य कस्मीः क्षणविकासिनी ॥

(निं० प्र० उ० ९३ । ८२ )

† जीर्यन्ते जीर्यंतः केशा यन्ता जीर्यंतः जीर्यंतः ।

जीर्यने जीर्यंते सर्वे तृष्येवैका न जीर्यंते ॥

(निं० प्र० उ० ९३ । ८६ )

अपर्थमंस भी निरक्ति प्राप्त की है। इस कारण में भी अपर्यकी ही भौति चिरकालतक एकान्तमें विश्वानके लिये आकाशके इस स्थानतक आया और यहाँ मुखे आपकी कुटी दिखायी दी। आपकी ही यह कुटी है और आप पुन: यहाँ प्यारंगे, यह बात उस समय मैंने नहीं भीजी थी। यह सब तो मुझे आज ही जात हुआ है।

उस समय तो अनुगानके मैंने यही जाना मा कि यह कोई सिन्धुरुष मा, जो यहाँ अपना शरीर त्यामकर विश्वीण पदको आपत हो भया है । समजन् ! यही नेता बुत्तान्त है और यह में आएके सामने उपस्थित हूँ । मैंने सब जातें आएको वहा सी । अब आप कैसा उचित समझें, करें ! (सर्ग ९६)

श्रीवसिष्ठजी और सिद्धका आकाशमें अभीष्ट कार्नोको जाना, यिष्ठिजीयः मनीसथ देहसे सिद्धादि लोकोनि अमण करना, श्रीवसिष्ठजीका अपनी सत्य-संकल्पवाके कारण सबके दृष्टिपथर्वे आना, व्यवहारपरायण होना तथा 'पार्थिव वसिष्ठ' आदि संद्वार्जोको प्राप्त करना, पाषाणोपाच्यानकी समाप्ति और सबकी विन्सय बह्मकपराका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन । तत्पश्चात् मैंने सिखसे इस प्रकार कहा—'महास्मन् ! मैंने भी तो आपके विषयमें कोई विचार नहीं कर दिया । उसे स्थिर कर दिया होता तो आपको स्थिर नहीं कर दिया । उसे स्थिर कर दिया होता तो आपको स्थिति भी छुस्थिर हो गयी होती । आपको इस प्रकार नीचे नहीं गिरना पहता (अतः हम दोनोंसे परस्पर अपराध हुए हैं, इसिक्ये दोनों ही दोलेंको धुमा कर हैं ) । उठिये, अब हम दोनों खिळलोडोंने चळकर पूर्ववत् निवास करें ।' तदमन्तर हम दोनों गुऊलके पैंके गये दो प्रथमकी गोळियोंके समान एक साथ ही तीव गतिसे आकाशमें उचें । उस समय हमरी स्थिति दो नारीके समान हो रही थी । जयर जाकर हम दोनोंने एक दूसरेको अणामपूर्वक विका किया । फिर वे सिख गहास्मा अपने अभीष्ठ स्थानको चळे गये दौर में अपने अभीष्ठ स्थानमें आ गया ।

श्रीरामचन्द्रजीनं पृद्धा--- समयन् ! आपका वह शरीर ां पृथ्वीपर गिरकर यूर्जिक परभणुओंमें किए मया हॉगा ! फिर आप किस शरीरसे सिद्ध टीकॉर्मे क्विरे !

र्थावसिष्टवीने महा--श्रीराम ! डाँ, मुझे बाद आ गया । उसके बादका मेंग क्रुचान्त धुनों । जगदक्यी

गृह्में, सिद्धोंके समृह्येंमें तथा कोकपालोंकी पुरियोंमें अमण करते हुए मुझ विराहकी आस्मक्या इस अकार है—एक दिन में इन्द्रपुरीमें गया, परंतु वहाँ स्थूल शरीरसे रहित हो आतिवाहिक (सृहस) देहसे गये हुए मुझको न तो किसीन देखा और न पहचाना ही । अनका मनन ही एकमान गेग स्वद्धप था। में पूज्यी आदिसे सर्वथा रहित था। संकट्य-कार्यित पुरुपकों माँति देश कोई एएय आकार महीं था। मुझसे किसीका स्पर्श व होनेके कारण में घट-पट आदि पदार्थोंका अवरोक्त नहीं था। जगत्के पदार्थ-सहित थी भुसे कहीं अने-जानेसे रोक नहीं पाते थे। में अपने अनुअकारी और ही उन्मुख था अर्थात् अपना अनुमन ही गेरा शरीर था तथा अपने सरगान स्थितिजाले मनोमय पुरुषोंके साथ ही में प्यवहार करता था।

श्रीसम्पर्कद्वजीनं पृद्धा— मगवन् ! यहि देह्रहित एवं शत्माधास्परूप क्षांगेक कारण काम विसीको दिखाया नहीं देने थे तो उस सिक्ष्मे आपको उस क्षुवर्णवर्धा मूर्मिमें हिसे देन्या था !

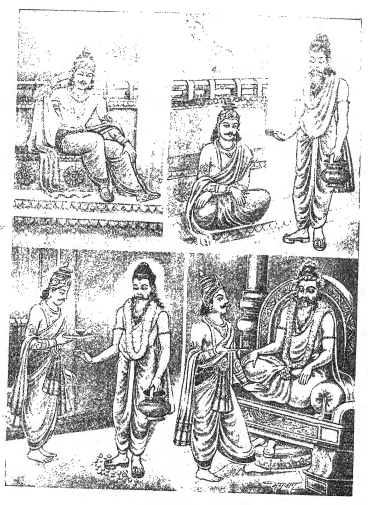
श्रीवसिष्ठजीने कहा —रघुनन्दल ! पुत्र-जेक्षा हानयोग-से सिंह हुआ पुरुष संस्कृषकचित पदार्थीका जिस तरह अक्टोकन करता है, उस तरह असंकल्पित पहार्थीकी

नहीं प्रहण करता; क्योंकि उसका शरीर सन्यसंकल्पनय होता है । निर्मल अन्त:करणवाला सन्म दारीरवारी परुप भी लीकिक व्याहारोंने मन होनेतर श्रणभरने ही अपना सदन दारीर भूल जाता है । उस समय मैंने यह संकल्प किया था कि यह सिद्धपुरुष मुझे देखे । इस्टिये उसने मझे देखा: क्योंकि वह मेरे संकल्पित अर्थका माजन था । परस्पर सिद्ध एवं विरुद्ध मनोरशवाले दो सिद्धोंमें जो अधिक शुद्ध अन्त:करणवाळा और पुरुपोचित प्रयन्तसे युक्त होता है, वही अपने अभीष्ट-साधनमें विजयी होता है। जब मैं सिद्धसमूहों तथा छोकपाछोंकी पुरियोंमें भ्रमण कर रहा था. उस सनय व्यवहार-समुद्रोंके प्राप्त होनेसे मुझे अपनी आतिबाहिकता विस्पृत हो गयी थी-मैं अपने सदम शरीरको भूल गया था । जब ऐसी स्थिति आ गयी, तब मैं उस महाकाशमें दूसरोंके साथ व्यवहार करनेमें प्रवृत्त हुआ । परंतु मेरा रूप ऐसा चञ्चल था कि वहाँ मझे कोई देख नहीं पाता था। उस समय न तो मुझे सर्य, चन्द्रमा तथा इन्द्र आदि देख पाते थे और न देवता, सिद्ध, गन्धर्व, किचर एवं अप्सराओंकी ही सुझपर दृष्टि पड़ती थी। वे लोग मेरी बाततक नहीं सुन पाते थे। यह सब सोचकर किसीके हाथ विके हुए सटारुपकी भाँति मैं मोहमें पड गया--किंकर्तत्र्यविमृह-सा हो गया। इसके बाद मैंने सोचा, भैं तो सत्यकाम हूँ । जो भी संकल्प करहँगा-सत्य होगाः, यह बात ध्यानमें आते ही मैंने संकल्प किया-'ये देवतालोग मुझे देखेंग । ऐसा मंकल्प होते ही उस देवलोकमें मेरे सामने रहनेवाले सभी देवता मुझे तत्काल देखने लगे, जैसे नगरमें आये हुए इन्द्रजालमय बृक्षको सभी दर्शक शीघ ही देखने लगते हैं । तत्पश्चात् देवताओंके वरोंमें मेरा सब व्यवहार चलने लगा । मैं अपने ययोचित आचारका पालन करता हुआ नि:संकोच वहाँ रहने लगा । जिन छोगोंको भेरे वृत्तान्तका ज्ञान नहीं था, उनमेंसे जिन्होंने सर्वप्रयम मझे अपने ऑगनमें आविर्भत हुआ देखा, उन छोगोंने

पृथांसे ही मेरी उत्पत्तिकी कल्पना करके मुझे 'पार्थिव वितष्ट' कहा—किर इसी नामसे छोकमें मेरी प्रसिद्धि हुई । जो छोग आकाशमें रहते थे, उनमेंसे जिन महानुभावोंने मुझे आकाशमें भगवान् स्प्रेदेक्की किरणोंसे प्रकट हुआ देखा, उन्होंने छोकमें 'तैजस् वितष्ट' नाम देकर मुझे प्रसिद्ध किया तथा जिन आकाशवासी सिद्धोंने वायुसे मेरा प्राकट्य देखा, उन्होंने मुझे 'खात-वित्तप्ट' की संज्ञा दी तथा जिन मुनीश्वरोंने मुझे जल्से उठते देखा, उन्होंने मुझे 'वार्यिविष्ट' नाम दिया । इस प्रकार दृष्टिमेदसे मेरी यह जन्मपरस्परा कृत्यित हुई है । तभीसे छोकमें में कहीं पार्थिव, कहीं जल्मप, कहीं तैजस् और कहींपर मास्त विसष्ट नामसे विद्यात हुआ।

इस तरह कहीं आकाश आदि पश्चभूतरूपसे स्फरित होनेपर भी मैं एकमात्र चिन्मय खभाववाळा निराकार. चेतनाकाशरूप परब्रह्म ही हूँ तथा तुमलोगोंके बीच उपदेश आदि व्यवहारकी सिद्धिके किये स्थळ आकारसे युक्त भी दिखायी देता हैं। जैसे जीवनमुक्त तत्त्वज्ञानी पुरुष सारा व्यवहार करता हुआ भी ब्रह्माकाशरूपसे ही स्थित रहता है, उसी तरइ विदेहमुक्त भी ब्रह्मरूपसे ही स्थित होता है । किंतु जिस पुरुपकी बुद्धि संसारवासनावश देह और इन्द्रियके द्वारा भोगनेयोग्य अयोग्य वस्त-विषयमोगमें आसक्त होती है तथा जिसके मनमें कभी मोक्षकी आकाला नहीं जाप्रत् होती, वह मन्दबुद्धि मान्य प्रतथ्य गर्डी, कत्ता अथवा कीडा है \* (क्योंकि वह भोगरूपी गन्दी चीजको पसंद करता है, मतुष्य तो वहीं है जो भोज़के लिये प्रयत्नशील है 🕅 🚀 – ! विचका सर्वेष शान्त एवं शांतळ होना मोक्ष है तया उसका संतर होना ही बन्धन है। ऐसे मोक्षमें भी छोगोंकी

संकारवाधनाभावरूपे सका नु यस्य धाः ।
 मन्दो मोक्षे निराकाङ्की स श्रा कीटोऽथवा बनः ॥
 (नि० प्र० उ० ९५ । २६ )



गजा बिल और गुकाचार्य ( उपशम-प्रकरण सर्ग ४५-४६ )

रुचि नहीं हो रही है । अहो ! यह संसार कितना मूड़ है ! यह मानव-समुदाय खभावसे ही त्रिपयोंके बदीभूत है । इसीलिये एक दूसरेकी खी और धनका अपहरण करनेके जिये खोलुप हो रहा है । जब वह मुमुश्च होकर शाखोंके अर्थका विचार करता है, तब यथार्थ दृष्टि (तत्त्व-साश्चात्कार ) प्राप्त करके सदाके लिये सुखी हो जाता है ।

श्रीवालगेकिबी कहते हैं — भरद्वाज ! जब विसष्ट मिन इतना उपवेश दे चुके, तब वह दिन श्रीत गया ! भगवान् सूर्य अस्ताचळको चळे गये । इत्रर उस राज-सभाके ळोग सायंकाळिक कृत्यके हेतु स्नान करनेके ळिये मुनिवर विस्ष्टिको नमस्कार करके उठ गये तथा रात बीतनेपर सूर्यदेवकी किरणोंके उदयके साथ ही फिर उस सभामें ळीट आये !

श्रीविसष्ठजी कहते हैं---वर्तव्यका ज्ञान रखनेवाले रघनन्दन ! यह मैंने तुमसे पापाणोपाख्यान कहा । इस आस्यायिकासे जो विज्ञानदृष्टि प्राप्त होती है, उससे यही समझना चाहिये कि सारी सृष्टियाँ चेतनाकाशमें ही स्थित हैं। यहाँ जो कुछ भी दीखता है, उसे चिन्मय ब्रह्म ही समझना चाहिये । जैसे खप्त-दर्शनके समय जो नगर प्रकट होता है, वह अपने चिन्मय ख्रारूपसे कदापि भिन्न नहीं है । वस्तृत: यह सिंट नहीं है, एकमात्र चैतन्य शक्ति ही विराज रही है। जैसे सोनेके आभूपणोंमें सोना ही सत्य है, अंगूठी आरिके नाम और आकार नहीं। जैसे स्वप्नमें निर्विदार चिति शक्ति ही पर्वतके रूपमें प्रकाशित होती है. उसी तरह निराकार बहा ही सृष्टिके रूपमें मासित हो रहा है। ब्रह्मके क्षिया दूसरी कोई वस्तु नहीं है। यह सारा दस्य चिन्मय आकाशरूप, अनन्त, अजन्मा और अत्रिनाशी ब्रह्म ही है। वस्तन: सहस्रों महाकल्योंमें भी न तो यह उत्पन्न होता है और न इसका नाश ही होता है। पुरुष चेतनाकाश-रूप ही है। यह जो आप परुपोत्तम बैठे हैं, चेतना-काशरूप ही हैं। मैं भी अजर-अमर चेतनाकाश ही हैं

और ये तीनों छोक चेतनाकाश ही हैं। भी अद्वितीय चिन्मात्र त्रहा ही हैं। ये शरीर आदि मेरे नहीं हैं। जब ऐसा बोध प्रात हो जाता है, तब जन्म-मरण आदि अनर्थ कहाँ रह सकते हैं ! मैं 'चिन्मात्र निर्मल ब्रह्म हूँ ।' इस आत्मानभवको जो खयं ही कतर्काद्वारा खण्डित करते हैं, वे आत्महत्यारे हैं । उन्हें विपत्तियोंके महासागरमें इवना पहता है । 'मैं आकाशसे भी खच्छ, नित्य अनन्त एवं निर्विकार चेतन हूँ, ऐसी दशामें क्या मेरा जीना, क्या गरना अथवा क्या सख-दःख भोगना है ! मैं प्रमाकाशसम्बद्ध चेतन बहा हूँ । ये शरीर आदि धेरै कौन होते हैं ?' इस तरह विद्वानींके द्वारा अन्त:करणमें किये गये अनुभवका जो कुतकोंद्वारा अपलाप या खण्डन करता है, वह परुप आत्मघाती है । उसे बारंबार चिद्धार है । भें खच्छ चेतनाकारा हूँ ।' जिस पुरुषका यह स्पष्ट अनुभव नष्ट हो गया हो, उसे विद्वान् पुरुप जीवित शव समझते हैं अर्थात वह जीता हुआ भी मुर्देके समान है। भी ज्ञानखरूप परत्रक्ष परमात्ना हूँ । देह और इन्द्रियाँ मेरी कौन होती हैं। इस प्रकार अपरोक्षज्ञानके द्वारा जिसने आत्नादों उपक्रम्य कर किया है, अग्रिया आदि मलाने रहित उस विद्युद्ध पुरुषको मृत्य आदि आपदाएँ निमोडित नहीं कर पातीं । जो शद्ध चिन्मय परनात्माका आश्रय लेकर सुस्थिर हो गया है, उस महापुरुषको मानसिक चिन्ताएँ उसी तरह मोहित नहीं कर पाती हैं, जैसे महान् पत्यरको तच्छ बाण । जिन परुपोंने अपने चिन्मय खभावको भुळाकर नग्धर शरीरवर हो आस्था बाँव रखी है, उन्होंने वास्तवमें सुवर्णको त्यागकर भस्मको ही सोना मानकर प्रहण किया है । 'मैं देहरूप ही हैं' इस भावनासे पुरुपके क्छ, बुद्धि और तेजका नारा हो जाता है तया भी चेतन आत्मा हुँग इस दृढ़ निश्चयते उसके बल, बुद्धि और तेजकी उत्तरोत्तर वृद्धि होती है । 'मैं न तो छेदा जाता हूँ और न जलाया ही जाता हूँ; क्योंकि में बज्रके समान सदद चिन्त्य परमात्मा हैं । मेरी अगन चिनाय १३.इ.पों ही नित्य स्थिति है । अं जिल्लानिमानी नहीं हूँ ।' जिस पुरुषको ऐसा निश्चय हो गया है, उसके लिये यमराज मी तृणको समान तृच्छ है। चेनलपुरुव इस जगत्में जिस-जिस करतुको जिस स्थासे डेक्शन या समझता है, उस करतुका उसी रूपसे अनुभय अनं लग जाता है । यह अनुभवसिद्ध बात हैं । इत्तरित्ये ये सब पदार्थ विधासृत (विधको अमृत-) दृष्टिसे देखे गयेके समान स्थित हैं । अतः कोई भी वस्तु चेतन आस्मासे भिन्न नहीं हैं, यह बात पूर्णतः सिद्ध हो चुकी हैं । (सर्ग ९४ — ९.६)

### परमपद्के विषयमें विभिन्न मतवादियोंके कथनकी सत्यताका प्रतिपादन

शाविष्यं कहते हैं -स्वृतन्दन ! ध्यह जगत ारनात्याका स्वास है. इसलिये चिन्नय है, बहाकाशस्त्रप है, अतः सब कुछ ब्रह्म ही है ।' इस दृष्टिसे सबको सत्य जगतका ही अनुभव होता है, असस्यका नहीं। 'पुरुष विन्मय एवं अन्नतां है । अन्यक प्रकृतिसे महत्तत्व आदि-म क्रमसे इस जगदकी उत्पत्ति होती है।' ऐसी दृष्टि एखनेवाले आचार्य महानुभावींके मतको भी सत्य ही समझना चाहिये; क्योंकि इस भावका चिन्तन करनेसे एसा ही अनुमत्र होता है। 'यह सारा दश्य ब्रह्मका विवर्त है---ब्रह्म ही इस दस्यजगत्को रूपमें भासित हो रहा है। ऐसी वार्ते कहनेवाले महापुरुषोंका मत र्भ सत्य ही है; क्योंकि इस तरह आछोचना करनेपर उसा रहपमें सगम्त पदायोंका अनुभव होता है। इसी प्रकार जो जोग सम्पूर्ण जगतको परमाणुओंका समहरूप ही मानते हैं, उनका वह मत भी सत्य ही है; क्योंकि उन्हें जिस-जिस पदार्थके विषयमें जैसा-जैसा अनुसद इ.ज., उस-उस अनुमाने अनुसार की गया उनकी कल्पना भी क्षेत्रा ही है। 'इस लोक या परलोकमें जो कुछ जैसा तेम्बा गया है, वह वैसा ही है । उसे न सत् कह सकते हैं, न असद । बास्तविक तस्त्र इन दोनोंसे विलक्षण एवं जनिवेचनीय है। 'इस तरहका जो प्रीढ़ आध्यासिक मत है. वह भी सत्य हो है; क्योंकि वे वैसा ही अनुभव करते हैं। कुछ लोगोंका कहना है कि 'बाह्य-पृथ्वी आदि चार नुर्तीका समुदाय ही जगत है । इससे भिन्न अन्तर्याधी आसाका सना नहीं है।' ऐसा कहनेवाले जो नास्तिक

हैं, परंतु वे भी अपनी दृष्टिसे ठीक ही कहते हैं; क्योंकि वे इन्द्रियातीत आस्मको अपने स्थूछ देहमें ही ढूँढ़ते हैं, परंतु उसे पाते नहीं हैं। क्षणिक विज्ञानवादी जो 'प्रत्येक पदार्षको क्षणमङ्करा बताते हैं, उनका वह मत भी युचि-संगत ही है; क्योंकि सभी पदार्थीका निरन्तर परिवर्तन एवं उल्टर-फेर देखनेमें आता है।

परमपद सम्पूर्ण शक्तियोंसे युक्त है । इसळिये उसके विषयमें जो जैसा कहता है, वहं सभी सम्भव है । 'जैसे घड़ेके मीतर बंद हुआ गौरैया घड़ेका मुँह खोल देनेपर उड़कर बाहर चला जाता है, वैसे ही देहके भीतर बंद और देहके बराबर आकारवाळा जीव कर्मक्षय हो जानेपर उड़कर परलोकमें चला जाता है। 'इस मतको गाननेवाले लोगोंकी कल्पना भी उनके मतानुसार ठीक है। इसी तरह म्लेन्डोंका यह मत है कि 'जीव देहके बराबर ही बड़ा है । उसे ईखरने उत्पन्न किया है । जहाँ शरीर गाड़ा जाता है, वह वहीं रहता है। ईखर कालान्तरमें उसके विषयमें विचार करते हैं । तब उन्हों-की इच्छासे उसकी मुक्ति होती है अथवा वह स्वर्ग या नस्कर्मे डाळा जाता है ।' आत्मसिद्धिके िवये की हुई म्लेच्छोंकी यह कल्पना उनके भावके अनुसार ठीक कही। जा सकती है और उनके देशोंमें यह दूषित नहीं भानी जाती है । जो संत महात्मा हैं, वे 'ब्राह्मण, अग्नि, विष, अपृत, मरण और जन्म आदिमें भी सममाव' रखते हैं। यह भी रीक ही है; क्योंकि विभिन्न निधारवाराके विद्यागीका जो मत है, वह सब सवांता बक्षसे भिन्न नहीं है।

इसिकिये अपने-अपने मतके अनुसार साधन करनेपर उन्हें तदनुसार निविद्ध अवस्य प्राप्त होनी है । आस्तिकोंके मतमें किये वह खोक है, वैसे परलोक भी है । अतः परलोकिक जमके किये किये यथे तीर्थ-खान ऑस अग्निहोत्र आणि निष्यल गहीं है । ऐसी जो उनकी साधित भावना है, उसे सत्य ही सुग्यला चाहिये । ध्यह अग्निविद्यनीय है जन अग्नार नासनेपाले वाहियों । ध्यह अग्निविद्यनीय है जन अग्नार नासनेपाले वाहियोंका भता भी अग्नाय नहीं है; त्योंकि सर्वशिक्षणम् प्रकार्य जो सायाशक्ति है, वह न तो शूच्यन्य है और न सत्य ही है, किंतु उसे अनिविद्यनीय सम्झन। चाहिये । इसिकिये जो अपने जिस निश्चयमें उद्गतापूर्वक स्थित है, वह यदि वालोचित चयन्यता या मृहताये, कारण उस निश्चयमें हटे पर्शी न सरम्बा पर अवस्य पाता है ।

युद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि मबसे पहले श्रेष्ट वस्तुके

विषयमें विद्वानोंके साथ विचार कर है, विचारके बाद जो निश्चित सिद्धान्त स्थापित हो, उसीको प्रहण करे । इसरे जैसे-तैसे निश्चयको नहीं ग्रहण करना नाहिये । आखीं खान्याय और सदव्यवहारकी दृष्टिसे जिस देशमें वी भी उत्तम बुद्धिसे यक्त हो, उस देशमें वही विदान वा पण्डित है। शतः सहज्ञानकी प्राप्तिक जिने अविका आश्रय रंगा चाहिये । उत्तम शासके अनुसार जानवार भारन्याळे तथा। तस्वज्ञानके छिये गरनार धार-निवास करनेवास लहारुपेंं। जो सबको आहार प्रदान करनेवाक और अनिन्दर्भाय हो, वही श्रेष्ठ है । अतः उसीका आश्रय लेना चाहिये । रघुनन्दन ! प्रस्थेक जातिमें कुछ पेसे नागी विद्वान होते हैं, जिनके सर्यतुल्य प्रकाशन दिन प्रकाशित एवं सार्थक होते हैं। जो मह हैं, ने समा सोहरूपी महासागरमें संसारचक्को आवर्तन-अप्यावर्तन से ऊपर-नीचे होते हुए तृणके समान वहते रहते हैं। (सर्ग २,७)

#### तत्त्वज्ञानी संतीके शील-स्वभावका वणन तथा सत्संगका महत्त्र

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं — श्रीराम ! जो विवेकी पुरुष मंमारसे विरक्त हो परमपट परम्रह्म परमास्मामें विश्राम कर रहे हैं, उनके लोभ, मोह शादि शतु खत: नष्ट हो जाते हैं। वे तस्वज्ञानी महारमा न कोई अनुकूल वस्तु पकर हिंवेत होते हैं, न किसीके प्रतिकृल वर्तावसे कृषित होते हैं। न आवेशमें आते हैं, न आहारका मंग्रह करते हैं। न आवेशमें आते हैं, न आहारका मंग्रह करते हैं। न लोगोंसे उद्धिम होते हैं और न खयं ही लोगोंको उद्धेगमें डालते हैं। वे किसी भी वूरी-अच्छी कामनासे हर्स्यक्त कष्टसाध्य वैदिक कमीके अनुधानमें नहीं प्रवृत्त होते हैं। उनका आचरण मनोरम और मधुर होता है। ये प्रिय और कोमल वचन बोलते हैं। चन्द्रमाकी किरणोंके समान अपने सक्से अन्तःकरणमें आहाद प्रदान करते हैं। कर्तव्योंका विवेचन करते और क्षणमरमें ही विवादका निर्णय कर

देते हैं । उनका आचरण दूसरोंको उदेगमें डाळनेवाला नहीं होता है । वे सबके प्रति कच्छुभाव रखते हैं और वृद्धिमानोंके समान रामुचित वर्ताव करते हैं । बाहरणे उनका आचरण सबके समान ही होता है, किन् भीतरणे वे सर्वया शीतळ होते हैं । तत्त्वहानी महारमा शाखोंके अर्थोमें बड़ा रस छेते हैं । जगतमें क्या उत्तय, अनम अग्रवा मळा-दुरा है, इसका उन्हें अच्छी प्ररह हाल होना है । त्याच्य और शह्यदा भी वे हाल रखते हैं तथा प्रारच्यवरा जो कुळ प्राप्त हो जाय, उसका अनुसम्भा करते हैं । जोक और शह्यको विकळ कार्योपे वे मदा विरत रहते हैं । साक्वीके वीच रहते या सम्भाग करते हैं । साक्वीके समान अपने हालका अनाध्य । वास्तव सुरांभ फेळकर तथा उत्तम आश्रव एवं प्रस्तुर भोजन

देकर आदर-मत्कार करते हैं । जनताको अपनी और खींचते हैं और लोगोंके पाप-ताप हर लेते हैं। वर्षाकालके मैबोंकी भाँति वे रिनम्ब एवं शांतल होते हैं। धीर खायाववाले ज्ञानी पुरुष राजाओंके नाशक और देशको छिन्न-भिन्न करनेवाले व्यापक जन-क्षोभको उर्सा प्रकार रोक देते हैं, जैसे पर्वत मूकस्को ।

ज्ञानी परुप चन्द्र नण्डलके समान सन्दर शहवाली गुणशालिनी पत्नीके सनान विपत्तिकालमें उत्साह एवं धैर्य प्रदान करते हैं और सम्पत्तिके समय सुख पहुँचाते हैं । साधपरप वैशाख मास या वसन्तके सवान अपने स्रयशन्त्रपी पष्त्रसे सम्प्र्ग दिशाओंको निर्मेल बनाते, उत्तम फरक्री ग्राप्तिमें कारण बनते और क्रोकिलके समान मीटी वाणी बोळते हैं । आपदाओंमें,बृद्धिनाशके अवसरोंपर, भूख-प्यास, शोक-मोह तथा जरा-मरण-इन छ: कर्मियोंके प्राप्त होनेपर, व्याकलताकी दशामें तथा घोर संकट आनेपर साधपरुप ही सत्परुपोंके आश्रयदाता होते हैं । बाल-नर्पसे भरे हर अत्यन्त भयंकर संसार-सागरको सत्संगरूपी जहाजके विना दूसरी किसी नौकासे पार नहीं किया जा सकता । उपर्यक्त उत्तम गुणोंमेंसे एक भी गुण जिसमें उपलब्ध हो, उसके उसी गुणको सामने रावकर उत्से दीखनेवाले सब दोषोंकी तपेशा करके समञा आश्रय होना चाहिये । सारे कामोंको छोड़कर सत्परमोंका सङ्घ करे: वयोकि यह सरसंगरूपी कर्म निर्वाघरूपसे इहलांक और परलोक दोनोंका साधक होता है । किसी समय कहीं भी सत्परुपसे अविक दर नहीं रहना चाहिये । विश्वयक्त वर्ताव करते हुए सदा साधप्रस्पोंका सेवन करना चाहिये; क्योंकि सत-पुरुषके सुनीप जानेवाले मनुष्यका उसके शान्ति आहि प्रसरणशील उत्तन गण अनायास ही स्वर्श करते हैं. जैसे सुगन्धित पुप्पत्राले बृक्षके निकट जानेसे उसके पप्प-पराग दिना परनके ही सरूभ हो जाते हैं।

( सर्ग ९८ )

#### सत्का विवेचन और देहात्मवादियोंके मतका निराकरण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-स्वनन्दन ! जो वस्तु शास्त्रीय विचारसे उपलब्ध होती है तथा जिसकी सत्ता हेतुओं और यक्तियोंद्वारा सिद्ध है, वही सत कही गयी है। देव सभी वस्त्रएँ प्रतीतिमात्र हैं। जो तीनों कार्लोमें कभी हुई ही नहीं, वह वस्त सत् केंसे हो सकती है ? मूर्खकी दृष्टिमें इस संसारका जैसा ख़रूप है, उसे वही जानता है। हमछोगोंको उसका अनुमन नहीं है। भग-तणाकी नदीके जलमें जो मळ्टी रहती है, वही उसकी मिथ्या चञ्चळ लहरोंके आवर्तन-प्रत्यावर्तनको जानती होगी। तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें तो केवल एकमात्र चेतनाकारा ही बाहर-भीतर, तुम-मैं इत्यादि सब कुछ वनकर प्रकाशित हो रहा है।

श्रीरामजीने पूछा--श्रह्मन् ! जिन छोर्गोका यह पक्ष ( मत ) है कि 'जवतक जीवे, तबतक सुखसे

जीने, मृत्यु अप्रत्यञ्ज नहीं है। जो शरीर जलकर भस्म होकर बुझ गया, उसका पुन: आगनन कहाँसे हो सकता है ?' उनके छिये इस संसारमें दु:ख-शान्तिका क्या उपाय है ३

श्रीवसिष्टजीने कहा--श्रीराम ! संवितका जो-जो निश्चय होता है, वह अपने भीतर अखण्डरूपसे उसीका अनुभव करती है। इस बातका सव लोगोंको प्रत्यक्ष अनुभव है । अन्तः करणमें नित्य-निरन्तर जैसी बहिका उदय होता है, मनुष्य वैसा ही हो जाता है। यदि संवित्के बोधसे पुरुष दुखी हुआ है तो जबतक यह बिरुद्ध बीध रहेगा, तबतक जीव द:खनय बना रहेगा। यह जगत सचिदानन्दरूप ब्रह्माकाशका स्करणमात्र ही है. ऐसी भावना दढ़ हो जाय तो वह दु:खका बोव कैसे हो सकेगा ? जो जगत वस्ततः कटस्य अदितीय चेतनाकाशस्त्रप है, उस जगत् ने किसको कैसे दुःखका बोध हो सकता है। जीक्की जैसी टढ़ भावना होतो है, उसीके अनुप्तार वह सुखी या दुखी होता है, ऐसा निश्चय है। जिनके मतमें चेतनसे शिरोंकी कल्पना हुई है, वेश्रेष्ठ पुरुष वन्दनीय हैं; परंतु जिनके मतमें शरीरसे चेतनकी उत्पत्ति होती है, उन नराधनोंसे वाततक नहीं करनी चाहिये। (ऐसे छोग दुःखसे कंसे छूट सकते हैं।) (सर्ग ९९-१००)

#### सवकी चिन्मात्ररूपताका निरूपण तथा ज्ञानी महात्माके छक्षणोंका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रघुनन्दन ! चिन्मात्र ही परंप है, वहीं इस प्रकार नाना रूपोंमें अवस्थित है। उस चिन्मात्र परम पुरुष प्रमात्माके सित्रा दूसरी किस वस्तुकी सत्ता यहाँ सम्भव हो सकती है ? मेरे सारे अङ्ग चूर-चूर होकर प्रमाणुके तुल्य हो जायँ अथवा बढ़कर सुमेरु पर्वतके समान विशाल हो जायँ, इससे मेरी क्या क्षति हुई अथवा क्या वृद्धि हुई ? क्योंकि मेरा वास्तविक खरूप तो सचिदानन्दस्य है। हमारे पितामह आदिके शरीर मर गये, किंतु उनका चैतन्य तो नहीं मरा है। यदि वह भी मर जाता तो मृत आत्मावाले उनका तथा हमलोगोंका फिर जन्म नहीं होता। किंतु पुरुष अविनाशी चिन्मय ही है। वह आकाशके समान नित्य है । उसका कभी नाश नहीं होता है । 'मैं नष्ट होता हूँ या मरता हूँ' इस तरहका जो शोक है, वह सर्वथा व्यर्थ है । इसलिये न तो मरण द्र:खरूप है और न जीवित रहना सुखरूप । यह सब कुछ नहीं है । केवल अनन्त चेतन परमात्मा ही इस तरह स्फ़रित हो रहा है।

श्रीरामजीने पूछा—त्रह्मन् ! आदि और अन्तसे रहित परमतस्य परमात्माका भलीमाँति ज्ञान हो जानेपर उत्तम पुरुष केसा—किन-किन लक्षणोंसे सम्पन्न हो जाता है ?

श्रीवित्तप्रजीने कहा — श्रीराम! जिसे ब्रेय वस्तु परमात्मा-का मळीमोंति ज्ञान हो गया है, ऐसा जीवन्मुक्त श्रेष्ठ पुरुष कैसा होता है तथा वह जीवनपर्यन्त कैसे खमाबसे युक्त हो किस आचारका पाळन करता रहता है, यह वताया जाता है, सुनो। ऐसा पुरुष यदि जंगळमें रहता

हो तो वहाँ पत्थर भी उसके मित्र हो जाते हैं। वनके ब्रक्ष वन्ध-बान्धव और वन्य मुगोंके वच्चे उसके खजन बन जाते हैं। यदि वह विशाल राज्यमें रहता हो तो वहाँ जनसमुदायसे भरा हुआ स्थान भी उसके लिये शून्य-सा ही हो जाता है। विपत्तियाँ वड़ी भारी सम्पत्तियाँ हो जाती हैं और नाना प्रकारके व्यसन ही उसके लिये सुन्दर उत्सव बन जाते हैं। उसके लिये असमाधि भी समाधि है । दुःख भी महान् सुख ही है । वाणीका व्यवहार भी मौन है और कर्म भी अकर्म ही है। वह जाग्रत्-अवस्थामें रहकर भी सुपुतिमें ही स्थित है ( क्योंकि निर्विकल्प आत्मामें उसकी सुदृढ़ स्थिति है )। वह जीवित रहता हुआ भी देहाभिमानसे शून्य होनेके कारण मृतके ही तुल्य है । वह समस्त आचार-व्यवहार-का पाळन करता है, तो भी कर्तृत्वके अभिमानसे रहित होनेके कारण कुछ भी नहीं करता है। वह रसिक होकर भी अत्यन्त विरक्त है । करुणारहित होकर भी सबको अपना बन्धु मानकर सबके प्रति स्नेह रखता है । निर्दय होकर भी अत्यन्त करुणासे भरा हुआ है और खयं तृष्णासे शून्य होकर भी पराये हितके लिये तृणा रखता है । उसके आचारका सभी अभिनन्दन करते हैं तथापि वह सभी आचारोंसे बहिप्कृत है। शोक, भय और आयाससे शून्य होनेपर भी वह दूसरोंका दु:ख देखकर शोकयुक्त-सा दिखायी देता है । उस पुरुषसे जगत्के प्राणियोंको कभी उद्देग नहीं प्राप्त होता तथा वह भी उनसे कभी उद्धिप्र नहीं होता । संसारमें ( ब्रह्मा- नन्दका ) रिलेक होकर भी वह संसारी मनुष्पेंसे अस्यन्त विरक्त होता है । वह प्राप्त हुई क्स्नुका न तो अभिनन्दन करता है और न अग्राप्त क्र्युकी अभिवादा ही । अनुकूळ और प्रतिकृष्ट पदार्वका अनुभव होनेपर भी वह हुई ओर निवाद में नहीं पढ़ता । वह दुखी पुरूषके पाप दुखियों की हो चर्चा करता है, सुर्खिके पास सुखकी हो बना बहुता है और स्वयं सभी अवस्थाओं में हार्दिक दु:ख-मुन्तसे पड़ित न होकर सदा एक-सा स्थित रहता है । शाकि हित हु।क्रमेसे मित्र दूसरा बोई निविद्व कमें उसे सिविच्यात । महाला पुरुषिका यह खगाव ही है कि वे शाकि विरक्ति चेशा कमी नहीं करते हैं ।

जीवनमुक्त महात्मा न तो अही आसक होता है और न किती-से अवत्सात् विरक्त ही होता है। वह धनके लिये याचक होकर नहीं घृषता है और भीतरसे वीतराग होंकर भी उपरसे रागयुक्त-सा जान पड़ता है। शास्त्रके अनुसार व्यवहार करते हुए क्रमशः जो सुख-दु:ख प्राप्त होते हैं, उनसे वस्तुतः वह अछता रउता है तो भी उनका स्पर्श-सा करता जान पड़ता है । वह उन सुख-दु:खोंसे हर्ष और विपादके वशीभूत नहीं होता। अपस्य ज्ञानी महात्मा दूसरोंके सुखसे प्रसन और दूसरोंके ही दु:खसे दुखी देखे जाते हैं, परंतु वे भीतरसे अपने समतापूर्ण खभाव-का परित्याग कभी नहीं करते; क्योंकि वे संवारक्षपी नाटयशालाके तट हैं। अ में कहे जानेवाले पुत्र आदि जितने पदार्थसमूह हैं, वे तव वल्तुतः पानीके बुजबुळोंके समान गिथ्या हैं । अतः तन्त्रदर्शी महात्माका उनके प्रति (मोहरूप) स्नेह नहीं होता है । पर वह ज्ञानी महात्मा स्नेहरहित होनेपर भी वनीभूत स्नेहसे आई हृदयवाले पुरुषकी भांति यथायोग्य बात्सल्य-वृत्तिका दर्शन कराता हुआ व्यवहार करता है । वह बाहरसे समस्त शिष्टाचारोंके पालनमें संलग्न रहकर भी भीतर सर्वया शान्त बना रहता

है । उसके अन्तः शरणमें किसी प्रकारका आवेश नहीं होता तो भी बाहरसे कभी-कभी आविष्ट-सा दिखायी देता है ।

श्रांरान वन्द्र जीने पूछा—मुनीश्तर ! अधके सदश ब्रह्मचर्यका पालन करते हुए कलुषित चित्तवाले दम्भी मनुष्य भी तो झूटमूटमें अपनी तपस्याकी दृढ़ता दिख्लानेके लिये ऐसे लक्षणोंसे युक्त हो सकते हैं। फिर, कौन सच्चे महात्मा हैं और औन दम्भी, इसे कौन जान सकता है ?

श्रीवित्रश्रवीने कहा— स्वृतन्दन ! ये लक्षण सत्य हों या अरुत्य, किंतु ऐसे लक्षणोंसे युक्त खरूपका होना हर हालतमें अच्छा ही हैं ( इन लक्षणोंसे सम्मन्न पुरुष दम्मी हो तो भी आदरणीय ही हैं )। जो नेदार्थ-तस्य— परमात्वाके ज्ञाता हैं, उनमें तो ये गुणर-मृह खामाविक अनुभवके बल्से ही प्रतिष्ठित रहते हैं । वे जीवन्मुक्त पुरुप शीतराग तथा क्रियाके फलोंमें आसक्तिसे शूत्य होते हुए ही रागयुक्त पुरुषोंके समान चेष्टा करते हैं । वे दुखियोंको देखकर सहसा करुणासे भर जाते हैं । चित्त-रूपी दर्पणमें प्रतिश्रितिब हुए सम्दत्त हस्प्रपञ्चको वे कप्रट्रभूभिके समान असत् देखते हैं । खप्नमें इस्तगत हुए सुवर्णको जैसे जाप्रत्कालमें असत् माना जाता है, वेसे ही वे इस जगत्को असत् समझते हैं ।

जिन्हें ब्रेय पदार्थ—परमात्माका मर्छामाँति ज्ञान हो चुका है और जां उन ज्ञानी महात्माओंके समान ही पिवित्र अन्त:करण-वाळे हैं, वे ही उन महात्माओंके महत्त्वको ठीक-ठीक जान पाते हैं, जैसे साँपके पदिबहोंको साँप ही समझ पाते हैं। श्रेष्ठ पुरुव तो अपने सर्वोत्तम भावको छिपाये फिरते हैं। मका, गाँव और नगरोंके धनोंसे जिसका छरीदा जाना असम्भव है, ऐसी कौन-सी चिन्तामणि वाजारमें विकलेके छिये आती है ! उन तत्त्वज्ञानी महात्वाओंका भाव अपने गुणोंको छिपाये रखनेमें ही होता है, दूसरोंके सामने प्रदर्शन करनेमें नहीं; क्योंकि वे वासनासे शून्य, हैत-

हीन एवं अभिमानसे रहित होते हैं। \* श्रीराम ! उन महात्माओंको एकान्तसेवन, असम्मान, द्युगी स्थिति तथा साधारण लोगोंद्वारा की गर्या अबहेल्या—ये सब चीनें जैसा सुख पहुँचाती हैं, वैसा सुख उन्हें बड़ी-बड़ी समृद्धियाँ भी नहीं दे सकतीं।

तत्त्वज्ञानका सारभृत जो निरतिशय आनन्द है,वह एकमात्र अपने अनुभवसे ही जाननेयोग्य है, उसे दृहरेको दिखाया नहीं जा सकता। तत्त्वज्ञ पुरुप भी उसे नहीं देखता, केवल खप्रकाशरूपसे उसका अनुमव करता है। 'लोग मेरे इस गुणको जानें और मेरी पूजा करें' ऐसी इच्छा अहंकारियोंको ही होती है। जिनका चित्त अहंकारसे मुक्त है, उनके भीतर ऐसी इच्छाका उद्य नहीं होता है। 🕇 खुनन्दन! आकाशमें गमन आदि जो क्रियाफल हैं, वे तो मन्त्र और औपधके प्रभावसे अज्ञानियोंके लिये भी सिद्ध (सुलभ ) हो जाते हैं। कोई ज्ञानी हो या अज्ञानी, जो लक्ष्यसिद्धिके लिये जैसा क्लेश सहन करनेमें समर्थ हो, वह वैसा ही फल कर्मानुसार अवस्य प्राप्त कर लेता है। चन्दनकी सुगन्धकी भाँति विहित और निषिद्ध कर्मोंका फल सभीके हृदयमें अपूर्व रूपसे विद्यान है। समय पाकर प्रकट हुए उस फलको उसका अधिकारी जीव अवस्य पाता है। 'यह आकाशगमन आदि फल कुछ भी नहीं है-अयन्त तुच्छ है अथवा मनका भ्रममात्र है, या अधिष्ठानभूत चिदाकाशमात्र है'---जिसे ऐसा ज्ञान हो गया है, वह वासनाशून्य तत्त्वज्ञ

\* भावं निगृहयन्त्येते तसुत्तममनुत्तमाः । प्राम्येर्धनेः किलानर्थः कश्चिन्तामणितापणे ॥ तस्मिन्नगृहने भावो यतस्तेषां न दशैने । निर्वाचना गतद्देता गतमानाः किलाङ्गते ॥ (नि० प्र० उ० १०२ । २७-२८ ) पुरुष कर्मकी व्यंडररूप उन मन्त्रीपित्र-लाध्य क्रियाओंका साधन कंसे करेगा ! उस महापुरुपका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न कर्मोंक न करनेसे ही । किसी भी प्राणीमें उसका किंचिन्मात्र भी खार्यका सम्बन्ध नहीं रहता । इस पृथ्वीपर, खर्गमें अथवा देवताओंके यहाँ भी कहीं कोई ऐसी वस्तु नहीं है, जो उस उदारचेता परमास्त्रज्ञानीको छुभा सके । \* जिसके छिने सारा संसार ही तिनकेके समान तुष्छ हो गया है, जिसमें रजोगुणका छेश भी नहीं है, उस झानी महास्माके छिने एकमात्र परमास्त्रासे भिन्न दूसरी कौन-सी वस्तु उपादेय हो सकती है !

लोकसंग्रहके लिये जिसने जगत्के व्यवहारोंका पूर्णक्यसे निर्वाह किया है, जिसका हृदय परिपूर्ण ( निष्काम ) है, वह मननशील जीवन्मुक्त पुरुष अपने खरूपमें ज्यों-क्ता-यों स्थिर रहकर यथाप्राप्त शिष्टाचारका अनुसरण करता है। जो भीतरसे नित्य शान्त और मौनी है तथा जिसकी मनोभूमि सच्चगुणमय हो गयी है, वह महात्मा भरे हुए महासागरके समान सब ओरसे पूर्ण होता है तथा उसका आशय गम्भीर होनेके साथ ही चुस्पष्ट होता है। तस्वज्ञानी पुरुष अमृतसे भरे हुए सरीवरके समान अपने आत्मामं खर्य ही आनन्दकी हिलोरें लेता है तथा निर्माल एवं पूर्ण चन्द्रमाके समान दूसरोंको भी आहाद प्रदान करता है।

'यह सारा विश्व श्रममात्र है, मिथ्या इन्द्रजाल है'— ऐसे दढ़ निश्चयके कारण ज्ञानी पुरुष इच्छाओंसे सर्वथा रिहत हो जाता है । ज्ञानी महास्मा अपने शरीरके सर्दी-गरमी आदि दु:खोंको भी इस तरह अवहेल्ना-पूर्वक देखता है, मानो वे दूसरेके शरीरमें हों।

<sup>ी</sup> गुणं मसेमं जानातु जनः पूजां करोतु से । इत्यहंकारिणामीहा न तु तन्मुक्तचेतसाम् ॥ (नि० प्र० ड० १०२ ।३१)

न तदस्ति पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा कचित् ।
 यदुदारमनोष्ट्रत्तेर्लोभाय विदित्तात्मनः ॥
 (ति० प्र० उ० १०२ । ३८ )

केवल परिहितके लिये फल-फूल धारण करनेवाली लताके समान धीर द्यत्तिसे तथा करुणाके कारण उदार दृत्तिसे वह महास्मा दुखी प्राणियोंका परिपालन करता है। वह संसारसे विरक्त होकर ऐसी सारभूत स्थितिको अपनाता है, जिसमें जलमात्र प्रहण करके भी संतोप माना जाता है। साधारण लोगोंके समान यथाप्राप्त व्यवहारका सम्पादन करता हुआ वह महात्मा चराचर भूतोंके जपर (परब्रह्म परमालामें) ही स्थित होता है।

कोई महाला पर्वतकी गुफाको ही वर मानकर उसमें रहता है । कोई पिनेत्र आश्रममें निवास करता है । कोई गृहस्थाश्रमी होता है और कोई प्राय: इयर-उधर चूमता रहता है । कोई मिश्राचर्यासे निर्वाह करता है, कोई एकान्तमें बैठकर तपस्या करता है, कोई मौनवत धारण किये रहता है, कोई परमालाके ध्यानमें संल्यन होता है, कोई ग्रह्यात पण्डित होता है, कोई शुतियोंका श्रोता होता है, कोई राजा, कोई ब्राह्मण और कोई मुहके समान स्थित रहता है, कोई सिद्ध गुटिका, अंजन और खड़ आदिसे सिद्ध होकर आकाशमामी बना रहता है, कोई शिस्पक्यसे जीवन-निर्वाह करता है, कोई पामरके समान रूप धारण किये रहता है। कोई सारे वैदिक आचारोंका परित्याग कर देता है तो कोई कर्मकाण्डियोंका सरदार बना रहता है, किसीका चरित्र उन्मत्तोंके समान होता है और कोई संन्यास-मार्गका आश्रय लेता है।

शरीर आदि और चित्त आदि कुछ भी पुरुपका स्वरूप नहीं है । केवल चेतन-तत्त्व ही पुरुप है । उसका कभी नाश नहीं होता है । यह आत्मा अच्छेच है—इसे कोई काट नहीं सकता । यह अदाहा है—इसे कोई काट नहीं सकता । यह अवलेच है—इसे कोई पानीसे भिगो या गळा नहीं सकता । यह अशोध्य है—इसे कोई सुखा नहीं सकता । यह आत्मा नित्य, सर्वव्यापी, अचल, स्थिर रहनेवाळा और सनातन है । तत्त्वव पुरुष पाताल्में समा जाय, आकाशको ळाँवकर उसके ऊपर चळा जाय अथवा सम्पूर्ण दिशाओंमें वेगपूर्वक अमण करे, जिससे पर्वत आदिसे टकराकर वह पिस जाय या चूर-चूरहो जाय, परंतु उसका जो चिन्मात्र खरूप है वह अजर-अमर वना रहता है, वह कभी नष्ट नहीं होता; क्योंकि वह आकाशके समान अनन्त सरा शान्त, अजन्मा और कळ्याणमय परमात्मखरूप ही है ।

#### इस ज्ञास्त्रके विचारकी आवश्यकता तथा इससे होनेवाले लाभका प्रतिपादन, वैराग्य और आत्मबोधके लिये प्रेरणा तथा विचारद्वारा वासनाको क्षीण करनेका उपदेश

श्रीविसष्टजी कहते हैं—श्रीराम! शम, दम आदि साधनसे सम्पन्न पुरुषको चाहिये कि वह उद्देग छोड़कर प्रतिदिन गुरु-गुश्रृषा आदि नियमपूर्वक करता हुआ इस महारामायण नामक शास्त्रका विचार करे। यह शास्त्र इहलोक और परलोक दोनोंके लिये हितकर तथा कल्याणकारी है। आप सब समासद भाँति-भाँतिकी असम्भावना एवं विपरीतमावना आदिको अपने हृदयमें स्थान दिये हुए हैं। इसलिये मिळ-जुलकर अभ्यास न करनेसे आप लेगोंका जाना हुआ भी यह आत्महान मूल जानेके कारण अनजाना-सा हो रहा है। जो जिस वस्तुको चाहता है,

बह् उसके िक्ये यत्न करता है। बह् यदि थक्रकर उस प्रयत्नसे निवृत्त न हो जाय तो अपनी अभीष्ट करतुको अवस्य प्राप्त कर लेता है। इस शाखके सिवा कल्याणका सर्वश्रेष्ठ साधन आजतक न तो हुआ है और न आगे होगा ही। इसलिये परम बोधकी प्राप्तिके लिये इसीका बागंबार विचार एवं मनन करना चाहिये। इस शाखका मर्लागाँति विचार करके स्थित हुए पुरुषको स्वयं ही उत्तम परमात्मतत्त्वका बोध एवं अनुभव होने लगता है। वरदान और शापकी भाँति यह विलम्बसे अपना फल नहीं प्रकट करता।

यह परमात्मवीय संसार-मार्गिके श्रमको हर छेनेवाळ है । जो न तो पिताने, न माताने और न ग्रुम कर्मोने ही अवतक सिद्ध किया है, वही आपका परम कल्याण यह महारामायण-शास्त्र तत्काळ सिद्ध कर देगा, यदि आप अभ्यातपूर्वक इसे मळीभाँति जान छें । साधुशिरोमणे ! यह संसार-वन्धनमयी विधूचिका (हैजा ) वड़ी भयंकर है और दीर्घकाळतक टिकी रहनेवाळी है । आत्मज्ञानके सिवा दूसरी किसी दवासे यह कभी शान्त नहीं होती।

मनुष्यो ! आपातमधुर, शून्य एवं निस्सार विषयोंका आस्त्रादन करते हुए तुमलोग खाली हवा चाटनेवाले सर्पोंके समान आकाशरूपी अनन्त संसारकी ओर पैर न बढ़ाओं । बड़े कष्टकी बात है कि तुम्हारे दिन केवल छौकिक व्यवहारमें ही इस तरह बीत रहे हैं कि वे कब आये और कब गये, इसका तुम्हें पता ही नहीं लगता । इन्हीं बीतते हुए दिनोंके द्वारा तुमलोग केवल अपनी मौतकी राह देख रहे हो । लोगो ! तुम मान और मोहसे रहित होकर तत्त्वज्ञानके द्वारा उत्तम मोक्ष-पदको प्राप्त करो । अधम संसार-गतिमें न पड़ो । आत्मज्ञानके द्वारा बड़ी-से-बड़ी आपत्तियोंका मूलोच्छेद कर दिया जाता है। जो आज ही मरणरूपी आपत्तिसे बचनेका उपाय नहीं करता है, वह मूढ़ रुग्णावस्थामें, जब मौत सिरपर सवार हो जायगी, तब क्या करेगा ह

आदरणीय सभासदो ! मैं न तो मनुष्य हूँ, न

गन्धर्न हूँ, न देवता हूँ, न राक्षस ही हूँ, अपितु आप लोगोंका सुक्ष्म संविद्धप विद्याद आत्ना हूँ और इस प्रकार उपदेश देनेके लिये यहाँ बैठा हूँ । आपलोग भी शुद्ध चैतन्यमात्र ही हैं। अत्यन्त निर्मल चिन्मात्रखरूप मैं आपळोगोंके पुण्यसे ही यहाँ उपस्थित हूँ । आपकी आत्मासे भिन्न नहीं हूँ । जवतक मौतके काले दिन नहीं आ रहे हैं, तभीतक सब वस्तुओंमें वैराग्यरूपी पहला सार पदार्थ समेटकर रख लो । जो इस शरीरमें रहते हुए ही नरकरूपी रोगकी चिकित्सा नहीं कर लेता, वह औपधरान्य प्रदेश ( परलोक ) में पहुँचकर उस रोगसे पीड़ित होनेपर क्या करेगा ! जबतक समस्त पदार्थोंकी ओरसे वैराग्य नहीं प्राप्त होता, तवतक उन पदार्थोंकी वासना श्लीण नहीं होती है । महामते ! आत्माका पूर्णरूपसे उद्धार करनेके लिये वासनाको क्षीण करनेके सित्रा दूसरा कोई उपाय कभी सफल नहीं होता। पदार्थोंकी सत्ता होती है, तभी उनमें अनुकूलता बुद्धि होनेसे वासना होती है। किंत ये पदार्थ तो खरगोशके सींग आदिकी भाँति हैं ही नहीं । (फिर उनमें वासना बनी रहनेका क्या कारण है ? ) जगत्के सभी पदार्थ तभीतक मनोहर प्रतीत होते हैं, जबतक कि उनके खरूपपर सम्यक् विचार नहीं किया जाता । विचार करनेपर उनकी सत्ता ही सिद्ध नहीं होती । अतः वे जीर्ण-शीर्ण होकर न जाने कहाँ विछीन हो जाते हैं। (सर्ग १०३)

#### मोक्षके स्वरूप तथा जाग्रत और स्वप्नकी समताका निरूपण

श्रीविसष्टजी कहते हैं —िनर्भल आत्मखरूपका ज्ञान प्राप्त हो जानेपर जो लोकिक दुःख और झुखसे रहितः अक्षय परमानन्दरूपता प्राप्त होती है, वही मोक्ष है । वह शरीरके रहने या न रहनेपर भी समानरूपसे ही उपलब्ध होता है । उसी मोक्ष-सुखमें सबका पूर्ण विश्राम हो ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—स्वप्न और जाप्रत्—दोनों एक समान कैसे हो सकते हैं !

श्रीविसष्टजीने कहा—रघुनन्दन ! खप्न देखनेवाला पुरुष खप्तके संसारमें खप्नगत बन्धुजनोंके साथ विहार करनेके पश्चात् वहाँ मृत्युको प्राप्त होता है । खप्न-शरीरकी निवृत्ति ही खप्नद्रधाकी मृत्यु है । खप्न-संसारमें

मरकर जीव जब खप्नगत प्राणियोंसे त्रियकत होता है. तब इस जाप्रत-संसारमें जागता है और निदासे सकत कहळाता है। जो खप्नका द्रष्टा है, वह खप्न-संसारमं अनेकानेक सुख-दु:ख-दुशाओंका, मोहका तथा रात और दिनके उलट-फेरका अनुभव करके वहाँ मरता---खप्न-शरीरका त्याग करता है । फिर निदा ट्रट जानेके कारण निदाके अन्तमं वह यहाँ शयनस्थानमं मानो नया जन्म लेता है और जाम्रत-शरीरसे सम्बद्ध होता है । तदनन्तर 'ये खप्तमें देखे गये बन्ध-बान्धव सत्य नहीं थे' इस विश्वाससे युक्त होता है । जैसे खप्प देखनेवाल पुरुप खप्नके संसारमें मृत्युको प्राप्त होकर अर्थात् खप्न-रशिएका त्याग करके दूसरे जाग्रन्मय खप्नको देखनेके लिये पुनः जन्म लेता या जाप्रत्-शरीरसे सम्बद्ध होता है, उसी तरह जाप्रन्मय खप्न देखनेत्राला पुरुष जावत्-संसारमें मृत्युको प्राप्त होकर दूसरे जाप्रन्तय खप्तको देखनेके लिये पुनर्जन्म प्रहण करता है। जैसे एक जाप्रत्में मरकर दूसरे जाप्रत्में उत्पन्न हुआ पुरुष पूर्व जाग्रत् प्रपञ्चके विषयमें 'वह खप्न एवं असत् था' ऐसी प्रतीतिको नहीं प्राप्त होता, उसी तरह एक खप्नसे दूसरे खप्तको प्राप्त हुआ पुरुष बादवाले खप्तमें खप्तकी प्रतीतिको नहीं प्राप्त होता, वरं जाप्रत्की ही प्रतीति प्रहण करता है । यह उसकी बुद्धिकी मूढ़ताका ही परिणाम है । जैसे वादवाले स्वप्नमें जाप्रतकी प्रतीति भ्रममात्र ही है, वैसे ही पूर्व-जाग्रत्को स्वप्न और असत् न समझना भी मूढ़ता ही है । स्वप्नद्रष्टा पुरुष स्वप्नमें भी फिर अन्य स्वप्न-दर्शनका अनुभव करता हुआ उस खप्नको ही जाप्रत् रूपसे प्रहण करता है। इस

प्रकार जाग्रत और खप्न नामकी हो अवस्थाओंमें जीव न तो खतः उत्पन्न होता है और न नरता ही है। किंत् उन-उन जाग्रत और खप्नके शरीरोंमें अभि ॥न करना और छोड़ना है। यही उसका जना लेना और मरना है। खप्न-द्रश्च जीव खप्तमें मरकार इस जागरण अवस्थामें जागा हुआ कह कता है और इस जामत्ते भरा हुआ जीव अन्यत्र जाग्रत्रहार स्वप्नमें जागा हुआ कहा जाता है ( इस तरह स्वप्न और जामतकी समता ही सिद्ध होती है )। एक स्वप्नसे दूसरे स्वपामें श्विति होनेपर दूसरा स्वपन ही पहरे स्वराक्षी अपेक्षा वर्तनान होनेसे जाग्रत सनझा जाता है। इसी प्रकार जाप्रत्में नरकर दूसरे जाप्रत्कव स्वप्नमें जरो हुए पुरुपके छिने पहुली जाग्रदवस्था अवस्य ही स्वप्न हो जाता है। इस दृष्टिसे जाम्रत् और स्वप---दोनों ही अतीत घटनाके समान हैं। वर्तमानकालमें दोनोंमंसे किसीकी भी सत्ता नहीं है। इस कारण वे परस्पर एक दूसरेके उपनान और उपनेय वने हुए हैं। वर्तनान अवस्तामें तो स्वपा भी जाग्रत्के समान ही प्रतीत होता है और बीता हुआ जाग्रत भी स्वप्नके समान ही है। वास्तवमें दोनों ही असत् हैं। केवल चिदाकाश ही स्वप्न और जाप्रत्के रूपमें स्फुरित होता है । सौभाग्यशाळी रघुनन्दन ! जैसे स्वप्नमें दीखनेवाले नगर, पर्वत और गृह आदि चिन्मय आकाश ही हैं, उसी तरह जाप्रत्में भी ये नगर, पर्वत आदि चिदाकाश-मय ही हैं। स्वप्न और जाप्रत्—दोनों अन्तमें विकल्प-शून्य, शान्त, अनन्त, एक चिन्मात्र ही शेष रह जाते हैं। इस प्रकार तत्त्वके त्रिषयमें वादियोंका विवाद व्यर्थ ( सर्ग १०४-१०५ )

## चिदाकाशके स्वरूपका प्रतिपादन तथा जगन्की चिदाकाश-रूपताका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजीने पूळा—ब्रह्मन् ! चेतनाकाशरूप जो आपके मुखारिक्दसे इस अमृतमय उपदेशको सुनते हुए परब्रह्म है, वह कैसा है ! यह कृपापूर्वक फिर बताइये । मुझे तृष्टिन नहीं हो रही है ।

श्रीवसिष्टजीने कहा-स्वनन्दन ! जैसे सनान रूप-रंगवाले दो जुड़वें भाइयोंके व्यवहारके लिये दो पृथक नाम रखे जाते हैं, वैसे ही अखण्ड सिचदानन्दघन स्फटिक शिकामें प्रतिविभाकी मांति स्थित हुए जो दो प्रपञ्च हैं, उनके व्यवहारके लिये दो नाम रख दिये गये हैं-जाग्रत् और स्त्रप्त । जैसे दो जलोंमें मेद नहीं होता, उसी प्रकार इन जाप्रत और स्वप्न अवस्थाओंमें भी वास्तविक मेद नहीं है; क्योंकि वे दोनों ही एक, निर्मेल चिन्मात्र आकाशरूप ही हैं। जिसमें सब कल ळीन होता है, जिससे सवका प्रादुर्भाव होता है, जो सर्वरूप है, जो सब और व्याप्त है तथा जो नित्य सर्वमय है, उस परब्रह्म परनात्नाको ही चेतनाकाश या चिदाकाश कहते हैं । स्वर्गमें, भूतलमें, बाहर-भीतर तथा दसरेमें जो सम नामक ज्योति:स्वरूप परमतत्त्व प्रकाशित हो रहा है, वह चिदाकाश कहलाता है। सम्पूर्ण विश्व जिसका अङ्ग है, जिस नित्य सर्वव्यापी परमातामें यह मूर्त और अमूर्त जगत् उसी तरह प्रकट है, जैसे मजबूत तागेमें माला, उसीको चिदाकाश कहते हैं। सप्पति और प्रलयरूप निदाकी निवृत्ति होनेपर जिससे विश्व प्रकट होता है और जिसकी विक्षेपराक्तिके शान्त होनेपर उसका रूप हो जाता है, उस परब्रह्म परभात्माको चिदा-कारा कहते हैं । जिसके उन्मेप और निमेपसे ( पछर्जोंके उठाने और गिरानेसे ) जगत्की सत्ताके लय और उदय होते हैं, जो स्वातुमवरूप होकर अपने हृदयमें स्थित है,

उसे चेतनाकाश समझना चाहिये । श्रुतिने 'यह नहीं' यह नहीं' इस प्रकार निपेत्रमुखसे सक्का निराकरण करके जिसे उस निपेत्रका अविध वताकर उसके तटस्थ छक्षणका सर्वथा निर्णय कर दिया है तथा जो सदा सब कुछ होकर भी वस्तुतः कुछ नहीं है, वह सर्वाधार परमात्मा चिदाकाश कहण्यता है । बाह्य और आम्यन्तर विषयोंसे युक्त यह इस तरह दृष्टिगोचर होनेवाळा सारा विध जैसा है, उसी रूपमें चेतनाकाशमय ही है । अतः इन्द्रियोंसे विषयोंन्या अनुभव करते हुए भी अन्तः करणको वासनाशूत्य रखकर तस्त्रज्ञानद्वारा शुद्ध-बुद्ध एकमात्र सचिदानन्दभनरूप हो युप्रितिका माँति स्थित रहना चाहिये । वासनाशूत्य शान्तचित्त हो जीवित रहते हुए भी पाषाणके समान नीन धारणकर सचिदानन्दभन परमात्मामें नियन रहते हुए ही वोळना, चळना और खाना-पीना चाहिये ।

पृथ्वी आदिसे रहित जो स्वप्न-जगत् है और पृथ्वी आदिसे युक्त जो जाप्रत्कालका जगत् है—ये दोनों ही प्रकारके जगत् चिदाकाशरूप हैं। जैसे स्वप्न आदि अवस्थाओं के केवल चिन्मयमणि ( आत्मा ) ही विभिन्न वस्तुओं के रूपमें मासित होती है, उसी प्रकार इस जाप्रद्कालिक दरयप्रपञ्चके रूपमें केवल चिदाकाश ही स्कृरित हो रहा है। इस चिदाकाशका जो स्वानुमवैकगम्य निराकार रूप है, वही भूतल आदिके रूपसे दर्य नाम धारण करके प्रतीतिका विषय हो रहा है। ( सर्ग १०६-१०७)

### राजा विपश्चित्के सामन्तोंका वध, उत्तर दिशाके सेनापतिका घायल होकर आना तथा शत्रुओंके आक्रमणसे राजपरिवार और प्रजामें घवराहट

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस भूतल आदिके रूपसे दृश्यकी प्रतीति होना ही अविद्या है। जिन अज्ञानियोंके अन्त:करणमें अविद्या विद्यमान रहती है, उनकी उस अविद्याका (ज्ञानके विना) कोई अन्त नहीं है, जिस प्रकार ब्रह्मका कोई अन्त नहीं है। इस विश्वयमें में तुम्हें एक प्रसा कहता हूँ, सुनो। खोकाखोक पर्वतकी किसी खर्णमयी-सी शिळाके भीतर विद्यमान चिदाकाश-के एक कोनेमें किसी प्रदेशके अन्तर्गत एक व्रिळोकी बसी हुई है, जो इसी बैळोक्यके समान है और वहाँ भी यहींकी व्यवस्थाके अनुसार देश, काळ आदिकी मर्यादा नियत है। वहाँ जम्बूद्वीप नामक एक भूभाग है, जो सम्पूर्ण भूमण्डळका भूपणस्त्र है। बहाँकी सनतळ भूमिपर जहाँ गमनागमनादि

व्यवहार सुगमतापूर्वक होते हैं, एक नगरी थी, जिसका नाम था ततमिति । उस नगरीमें विपश्चित नामसे विख्यात कोई राजा थे, जो अपनी विद्वत्ताके कारण श्रेष्ठ सभासदोंसे सुशोभित अपनी राजसभामें विशेष शोभा पाते थे। राजा विपश्चित् बंडे खामिशानी नरेश थे। उनकी बुद्धि सदा ब्राह्मणोंके हित-चिन्तनमें लगी रहती थी । इसीलिये वे देवताओंमें ब्राह्मणस्वरूप अग्निदेवका ही भक्तिपूर्वक पूजन करते थे। अग्निके सिवा दूसरे किसी देवताको वे नहीं मानते थे। राजा विपश्चित्के मन्त्रियोंमें चार प्रधान थे, जो चारों दिशाओंमें स्थित चार महासागरोंके समान मर्यादा-पाळनके छिये नियुक्त थे । समद्र मत्स्यों और मगरोंके समृहसे युक्त होते हैं तो वे मन्त्री हाथी और घोड़ोंके समुदायसे सम्पन्न थे । समुद्रोंमें आवर्ती ( भँवरों ) का न्यूह होता है तो इनके मन्त्रीलोग सैनिंकोंके चक्रव्यहसे युक्त थे। समुद्र तरङ्गनालाओंसे न्यात होते हैं तो मन्त्रीलोग सैनिकोंकी श्रेणियोंसे घिरे हुए थे। समुद्रोंमें निष्कम्प पर्वतोंके बलकी अधिकता होती है तो ये मन्त्रीलोग अडिंग सैनिकोंकी शक्तिसे सर्वथा वहे-चढे थे।

एक दिन उनके पास व्रवेदिशासे एक चतुर गुप्तचर आया । उसने एकान्तमें राजासे मिळकर यह बड़ी मयंकर बात छुनायी—'महाराज ! पूर्वदिशाके सामन्तकी ज्वरसे मृत्यु हो गयी है, मानो वे शत्तृत्रिज्यां आपकी आशा पाकर यमराजको जीतनेके ळिये गये हैं । उनके मरनेके बाद आपके दूसरे सामन्त दक्षिण देशके नायक सब ओरसे पूर्व और दक्षिण दिशाकों जीतनेके ळिये आगे बढ़े, परंतु शत्तुने पूर्व और पश्चिमकी सेनाओंद्वारा आक्रमण करके उन्हें भी मार डाळा । उनके मरनेपर आपके तीसरे सामन्त जो पश्चिम दिशाके शासक थे, अपनी सेनाके साथ दक्षिण और पूर्व दिशाओंको शत्रुओंने पूर्व और दक्षिण दशके राजाओंके साथ

मिळकर बीच रास्तेमें ही युद्ध करके उन्हें भी खर्गळोकमें पहुँचा दिया ।

वह गुतचर इस प्रकार कह ही रहा था कि एक दूसरा गुप्तचर प्रल्यकालके जल-प्रवाहकी भाँति राजमहलमें प्रविष्ट हुआ । वह वड़ी उताक्लीके साथ आया था और अत्यन्त पीडित जान पडता था।

उस नये गुप्तचरने कहा—देव! उत्तर दिशाके सेनाध्यक्षपर शत्रुओंने आक्रमण कर दिया है। वे बाँध टूटनेपर वेगसे बहनेबाले जल-प्रबाहकी माँति सेना-सिंहत इधर ही आ रहे हैं।

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! यह सुनक्तर राजाने अब समय विताना व्यर्थ समझा और अपने सुन्दर महल्से बाहर निकल्ले हुए इस प्रकार कहा—'सामन्त-नरेशों और मिन्त्रयोंको कवच आदिसे सुसजित करके शीष्र बुखाया जाय, शलागार खोल दिये जायँ, भयानक अल्ल-शल्ल बाँटे जायँ, समस्त योद्धा अपने-अपने शरीरमें कतच बाँघ लें, पेदल सैनिक शीष्र तैयार होकर आ जायँ, सेनाशोंकी तुरंत गणना की जाय, श्रेष्ठ सैनिकोंको प्रोस्साहित किया जाय, सेनापितयोंकी नियुक्ति हो और सब ओर ग्रासचर भेजे जायँ।'

राजा विपश्चित् रोपावेशमें भरे थे। वे बड़ी उताबळीके साथ जब इस प्रकार आज्ञा दे रहे थे, उसी समय द्वारपाळ भीतर आकर महाराजको प्रणाम करके घवराये हुए खरमें बोळा।

द्वारपालने कहा — देव ! उत्तर दिशाके सेनापति दरवाजेपर खड़े हैं और जैसे कमल सूर्यके दर्शनकी इच्छा करता है, उसी प्रकार वे राजाधिराज महाराजका दर्शन चाहते हैं।

राजा बोले—द्वारपाल ! जर्ल्दा जाओ । पहले सेनापतिको ही भीतर ले आओ । उनसे सब द्वतान्त सुनकर में यह जान सक्र्ँगा कि दिगन्तोंमें कैसी घटना घटित हुई है ।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—राघव ! राजाके इस प्रकार आदेश देनेपर द्वारपाछने सेनापितको तत्काछ भीतर भेजा । राजाने देखा, उत्तर दिशाके नायक सामने खड़े होकर मुझे प्रणाम कर रहे हैं । इनका सारा शरीर क्षत-विश्वत हो गया है । प्रत्येक अङ्गमें वाण धँसे हुए हैं, जोर-जोरसे साँस चछ रही है, मुँहसे खून निकल रहा है, निर्वछ होनेपर ही ये शतुसे पराजित हुए हैं । सेनापितने छगातार साँस छेते हुए भी धैर्यपूर्वक अपने शरीरकी व्ययाको सहन करके महाराजको प्रणाम किया और शीम्रतापूर्वक इस प्रकार कहना आरम्भ किया ।

सेनाध्यक्ष बोले—देव ! आपके तीन दिशाओंके सामन्त बहुत बड़ी सेनाके साथ मानो आपकी आज्ञासे ही यमराजको जीतनेके लिये यमलोकको चले गये । तदनन्तर उनके देशोंकी रक्षा आदि करनेमें मुझे असमर्थ समझकर बहुत-से भूपाल मेरा पीछा करते हुए बल्पूर्वक यहाँ आ पहुँचे हैं । महाराजके इस राज्यमें शत्रुओंकी बहुत बड़ी सेना आ गयी है । अत्र जो कर्तस्य प्राप्त है, उसे कीजिये । शत्रुओंको मार भगाइये । महाराजके लिये किसीपर भी विजय पाना किन नहीं है ।

श्रीयितिष्ठजी कहते हैं— स्वुनन्दन ! युद्धस्थठमें श्रत-विश्वत होनेसे अव्यन्त पीड़ित हुए उत्तर दिशाके सेनानायक जिस समय उपर्युक्त बातें कह रहे थे, उसी समय सहसा दूसरा पुरुप मीतर आकर यों बोला— 'नरेश्वर! इस मण्डलके बहुत-से लोग पीपल्के पत्तेकी तरह काँप रहे हैं। चारों ओर शत्रुओंकी बड़ी मारी सेनाएँ खड़ी हैं। जेसे लोकालोक पर्वतके तट सारी बसुआको घेरे हुए हैं, वैसे ही हमारे शत्रुओंने इस भूमिको घेर लिया है। उनके हाथोंमें चक्त, गदा, प्रास और मालोंके समृह चमक रहे हैं। पताकाओं, अख-शखों, अन्य चपल सामफ्रियोंसे तथा योद्धाओंसे युक्त रथ इधर-उधर दौड़ रहे हैं। वे उड़नेवाले त्रिपुरसम्होंके समान जान पड़ते हैं।

यों कहकर प्रणाम करके वह पुरुष तुरंत छैट गया, मानो समुद्रकी छहर कोछाइछ करके शान्त हो गयी हो । राजाके महर्छमें खळवळी मच गयी । उसकी दशा प्रचण्ड आँधीसे व्यास हुए विशाछ बनके समान हो गयी थी । मन्त्री, राजा, योद्धा, आज्ञाकारी सेवक, हाथी, घोड़े, रथ, लियाँ, परिचारकवर्ग और नागरिकोंके समुदाय सभी धवराये हुए थे । सबने भयके कारण आत्म-स्क्षाके छिये अपने हाथोंमें हथियार उठा छिये थे । ( सर्ग १०८)

#### राजा विपश्चित्का अपने मत्तककी आहुतिसे अग्निदेवको संतुष्ट करके चार दिव्यरूपोंमें प्रकट होना

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—रखुनन्दन ! इसी बाचमें जिनके अन्तरिक्ष छोकपर दें त्योंने आक्रमण किया हो, उन देवराज इन्द्रके समीप जैसे मुनि आते हैं, उसी प्रकार राजा विपश्चित्तके पास उनके अन्य एव मन्त्री आये और इस प्रकार बोळे—'देंब ! हमने यही निर्णय किया है कि अब हमारे शबु साम, दान और मेद— इन तीन उपायों हारा बदी कियों की जिये ।

राजा बोले—अच्छा, अब आपलोग शीव्र ही युद्धके लिये जाइये और नगरस्क्षा एवं व्यूहरचना (मोर्चावरी) की व्यवस्था कीजिये। में ह्वान करके अग्निदेवका पूजन करनेके पश्चात् समराङ्गणमें आऊँगा।

एसा कहकर राजांन गङ्गाजलसे भरे हुए वड़ोंद्वारा स्वान किया। तत्पश्चात् वे अग्निशालामें गये। वहाँ शास्त्रीय विधिसे अग्निदंवका आदरपूर्वक पूजन करके उन्होंने इस प्रकार विचार किया—भैं विजय प्रदान करनेवाले देवता अग्निको यहीं अपने मस्तककी आहुति दे दूँ।

ऐसा निश्चय करके राजा बोले—देवेश्वर अग्निदेव!

मेरा यह मस्तक आपको आहुतिके रूपमें समर्पित है।
आज मेरे द्वारा यह अपूर्व पुरोडाश दिया जा रहा है।
भगवन्! यदि मेरे द्वारा दी हुई मस्तककी इस आहुतिसे आप संतुष्ट हों तो आपके इस कुण्डसे मेरे चार शरीर
प्रकट हों। वे चारों भगवान् नारायणकी चार मुजाओंके
समान बल्जान् और शोभासे दीतिमान् हों। उन चार
शरिरोंद्वारा में चारों ही दिशाओंमें विना किसी विष्नबाधाके शतुओंका वध करहाँ। प्रमो! मेरे मनमें आपके
दर्शनकी इच्छा है; अत: आप मुझे दर्शन देनेकी भी
कपा करें।

श्रीवासिष्ठजी कहतं हैं—रञ्चनन्दन ! ऐसा कहकार उन महीपाळने तळवार हायमें लेकर अपने मस्तकको उसी प्रकार शीघ्र काट डाळा, जैसे किसी बाळकले खेळ-खेळमें ही कुछ हिळते हुए कमळको तोड़ लिया हो । फिर उन्होंने अग्निदेवके उद्देश्यसे कटे हुए उस मस्तककी ज्यों ही आहति दी, त्यों ही वे नरेश अपने शरीरको साथ ही अग्निमें गिर पड़े । उस शरीरको अपना आहार बनाकर अग्निदेवने उसे चौगुना करके उन्हें लीटा दिया । सच है, महापुरुवींके उपयोगमें आयी हुई वस्तु तस्काल ही इद्विको प्राप्त हो जाती है । तदनन्तर वे पृथ्वीनाथ चार शरीर धारण करके अग्नि-

कुण्डसे बाहर निकले। उस समय वे तेज:पुञ्जसे प्रज्वित हो रहे थे और क्षीरसागरसे प्रकट हुए तेजस्वी नारायणदेवके समान जान पड़ते थे। राजाके वे चारों रारीर सूर्यकी-सी प्रमासे प्रकाशित हो रहे थे और साथ ही उत्पन्न हुए उत्तम मुकुट, आभूषण, अख-राख एवं वस्त्रोंसे सम्पन्न थे। कतच, शिरस्नाण, किरीट-रत, कङ्कण, वाजुबंद, हार और बड़े-बड़े कुण्डलके साथ ही वे चारों शरीर प्रकट हुए थे। वे सवकी रक्षा करनेमें समर्थ और उच्च आशयवाले थे । सवकी आकृति एक-सी थी । वे समान अवयवोंसे सुशोभित थे और सब-के-सब चञ्चल उच्चै:श्रवाके समान उत्तम अरुवोंपर आरूढ़ थे। उन सबके पास सनहरे बाणोंसे भरे हुए तरकस थे। वे चारों महामनस्वी थे और सभी एक समान डोरीवाले धनुष धारण किये हुए थे। उन सबके शरीरोंमें सर्वथा समानता थी और वे सभी ऋभ लक्षणोंसे सम्पन्न थे । वे पुरुष जिस हाथी, रथ और घोडेपर सवार होते थे, वह शत्रुओंद्वारा प्रयुक्त मन्त्र, तन्त्र, ओषि, यन्त्र तथा अख-शस्त्र आदि दोषोंका लक्ष्य नहीं होता था । वे चारों चन्द्रमाकी प्रभाके समान अपनी हास्य-छटासे चारों ओर प्रकाश विखेरते आहुति पाकर प्रञ्वलित हुए अग्निदेवसे विष्रह्भारी चार विष्यु, चार समुद्र अथवा चार वेदोंके समान प्रकट हुए थे। (सर्ग १०९)

#### 

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—स्युनन्दन ! तदनन्तर नगर-के समीप पहुँचे हुए शत्रुओंके साथ चारों दिशाओंमें वड़ा भयंकर युद्ध छिड़ गया । चारों विपश्चित् चारों ओर शत्रुओंसे लोहा लेनेके लिये चतुरंगिणी सेनाके साथ समराङ्गणमें जा पहुँचे । उन्होंने शत्रुओंकी सेनाको समुद्रके समान उपहृती देख उसे यी जानेका विचार किया और सन ओर वायव्याखका संभान किया, उसके साथ ही पर्जन्याखको भी छोड़ा। फिर तो उनके भीषण धनुषोंसे नाण आदि अर्छोकी निदयौं नहने लगी। साथ ही तल्यार आदिकां भी होने लगी। उस महान् युद्धमें शत्रुओकी सेनाका घोर संहार हुआ। समस्त सैनिक, जो मरनेमे कच गर्य थे. भागने लगे। ने चारों

विपश्चित् इस तरह भागते हुए शत्रुओंकी सेनाका पीछा करते-करते बहुत दूर चले गये । सम्पूर्ण शक्तियोंसे परिपूर्ण एकमात्र चेतन प्रमेश्वरसे प्रेरित हो समान अभिप्रायवाले उन चारों वीरोंने सम्पूर्ण दिशाओंमें विजय प्राप्त कर ली । जैसे नदियोंके प्रवाह समद्भतक जाते हैं, वैसे ही उन्होंने समद्रके किनारेतक शत्रओंका पीछा किया । दरतक बिना विश्राम किये चलते रहनेसे विपश्चितके सैनिकोंके जीवन-निर्वाह और यद्ध आदिके सारे साधन प्रतिदिन छोटी-छोटी नदियोंके जलकी भाँति क्षीण होते गये । उनके रात्रओंका भी यही हाल हुआ । प्रतिदिन दौड़ते हुए उनकी और शत्रओंकी सारी सेनाएँ मुमक्षओंके पुण्य और पापकी भाँति निरन्तर नष्ट होने लगीं। जब सारे सैनिक नष्ट हो गये, तब उनके वे दिव्यास्त्र सफल होकर आकाशमें ही शान्त हो गये. जैसे जलाने योग्य ईंघन आदिका अभाव हो जानेपर आगकी ज्वालाएँ खयं ही बुझ जाती हैं । म्यानों, तरकसों तथा रथ, घोडे, हाथी और वक्षसमदाय आदि स्थानोंमें पडे हुए अख-शख सायंकाल घोंसलोंमें छिपकर नींद लेनेवाले पश्चियोंके समान निश्चेष्ट हो गये । उस समय शून्यतारूपी जलसे भरा हुआ निर्मल आकाश बढे हुए विस्तृत एकार्णवके समान जान पड़ता था । उसके अख-राखरूपी जल-जन्त मानो शान्त होकर कीचडमें विलीन हो गये थे । वाणरूपी जलकणोंकी वर्षाके कारण

फैला हुआ कुहरा वहाँसे हट गया या. चक्ररूपी सैकड़ों आवर्त अब नहीं उठते थे । वहाँ निर्मल सौम्यता विराज रही थी । बादलोंके वेगपूर्वक वर्षा करनेसे उत्तुङ्ग तरङ्गों-की माँति ऊँची-ऊँची जलधाराएँ शान्त हो चकी थीं। नक्षत्ररूपी रत्नराशि अंदर छिप गयी थी और सर्यरूपी बडवानल उसके एक देशमें विद्यमान था । सूर्य आदिके विस्तृत प्रकाशसे युक्त, गम्भीर एवं प्रभापूर्ण, घुलरहित वह खच्छ आकाश महात्माओंके रजोगणरहित. आत्म-प्रकाशसे पूर्ण, गम्भीर एवं प्रसन्त मनकी भाँति शोभा पा रहा था। उन चारों विपश्चितोंने चारों समद्रोंको आकाशके छोटे भाइयोंके समान देखा, जो विमल, विस्तृत एवं सम्पूर्ण दिशाओंको परिपूर्ण करके स्थित थे। ऊँची-ऊँची तरक्कें, जिनमें जल-जन्तु भी ऊपरको उठ जाते थे, इस तरह नीचे गिरती थीं, मानो आकाशके ट्रकडे-ट्रकडे होकर नीचे गिर रहे हों। अपनी उठती हुई तरहों-द्वारा अगवानी-सी करते हुए क्षारसमुद्रके विशाल तटपर जब विपश्चित्की सेना पहुँची, तब उन्हें अपने सामने गगनचुम्बी पर्वतके शिखरपर भ्रमरोंके समान काली वनपङ्कि शोभा पाती दिखायी दी, जो इलायची, लौंग, मौळिसरी, आँवळा, तमाळ, हिंताळ और ताडके पत्तोंके ताण्डव-नृत्यसे विभक्त-सी जान पडती थी। (सर्ग ११०---११३)

### विपश्चितके अनुचरोंका उन्हें आकाश, पर्वत, पर्वतीय ग्राम, मेघ, क्वत्ते, कौए और कोकिल आदिको दिखाकर अन्योक्तियोंद्वारा विशेष अभिग्राय स्वचित करना

श्रीविमष्टजी कहते हैं— रघुनन्दन ! तद्गन्तर वहाँ पाइवेवर्ती मन्त्री आदिने उन चारों विपश्चितोंको उस समय भिन्न-भिन्न वन, वृक्ष, समुद्र, पर्वन, ग्राम, मेच और वने-चर विखाये।

तत्पश्चात् उन अनुचरोंने कहा—देव! देखिये, यहाँ युद्धमें ठगे हुए सीमाप्रान्तके राजाओंके अख-राखोंकी गृशियाँ चमचमा रही हैं और इनकी चतुरङ्गिणी सेनाएँ इधर-उधर विचर रही हैं। देखिये, देखिये, युद्धमें बीरोंद्वारा सम्मुख मारे गये सहकों बीरोंको विमानोंपर चढ़ा-चढ़ाकर स्वर्गीय अप्सराएँ उन विमानोंद्वारा आकाशमें ठिये जा रही हैं। जो युद्धमें सामने आये हुए योद्धाको धर्मके अनुकूछ चळते हुए योग्यं अवस्थामें वय करता है, बही शुरुखीर

योग्य अवस्थासे तात्पर्य यह है कि यदि विपक्षी पैदल हो तो स्वयं भी उसके साथ पैदल ही लड़ा जाय अथवा उसे

तथा स्वर्गका अधिकारी है, दूसरा नहीं । महाराज ! देखिये, आकाश प्रवल मेघरूपी महासागरसे भरा हुआ है । उधर दृष्टिपात कीजिये, उसने चञ्चल तारोंके विशाल हार पहन रखे हैं । यह देखिये, इधर घने अन्धकारके समान वह नीला दिखायी देता है । उधर दृष्टि डालिये, वह चन्द्रमाकी उज्ज्वल किरणोंसे घोया हुआ-सा जान पड़ता है। आकाश यद्यपि जगतुके सम्पूर्ण दोषोंसे पूर्ण है, फिर भी वह सदा ही अविकारी रहता है। मैं समझता हुँ इस आकाराको तत्त्वज्ञानी पुरुषकी भाँति सर्वानर्थ-शून्यताका सुख प्राप्त है । धूम, बादल, धूल, अन्यकार, सर्य, चन्द्रमा, संध्या, तारावृन्द, विमान, गरुड्, पर्वत, देवता और असर-इन सबके क्षोभ आकारामें ही होते हैं तो भी उनसे प्रभावित होकर यह अपने खभाव ( निर्विकारता एवं शान्ति ) का कभी त्याग नहीं करता । अहो ! जिसका आशय महान है, उसकी स्थिति अत्यन्त उन्नत एवं विचित्र दिखायी देती है।

यह जो त्रिमुवनरूपी भवन है, इसमें काल और क्रिया—ये दो दग्पति चिरकाल्पे रहते और इसकी रक्षा करते हैं, ठीक उसी तरह, जैसे माली और मालिन फूर्लोसे भरे हुए उपवनमें रहते और उसकी देख-भाल करते हैं। यद्यपि काल और क्रियाके द्वारा इस त्रिमुवन-भवनकी रक्षा नहीं होती, अपितु प्रतिदिन इनके द्वारा इसके नाशकी ही व्यवस्था होती रहती है तथापि आजतक नष्ट नहीं हो रहा है, यह कैसी आश्चर्यजनक माया है!

माद्धम होता है आकाश हुश्च आदिकी अभिक उन्नतिको रोकता है—उन्हें बहुत ऊँचा नहीं बढ़ने देता । यदि कहें कि आकाशमें कोई निरोधक व्यापार है ही नहीं, फिर वह किसीकी उन्नतिके अवरोधका कर्ता कैसे हो सकता है तो कोई योग्य सवारी दे दी जाय । इसी तरह यदि वह शक्सरिहत हो तो खयं भी शस्त्रहीन होकर उसके साथ युद्ध किया जाय अथवा उसे भी शस्त्र हे दिया जाय। वह ठीक नहीं है । यथि आकारा अकर्ता ही है, तथापि महान है और महान्में उसकी महिमासे ही कर्तृत्वका उदय हो जाता है । जहाँ लाखों जगत् उत्पन्न और विलीन होते हैं, उस आकाराको रूत्य कहा जाता है । रूत्यतावादीके इस प्रोढ़ पाण्डित्यको धिकार है । समस्त प्राणी आकारासे ही उत्पन्न होते, आकारामें ही स्थिर रहते और आकारामें ही विलीन होते हैं । इसिल्ये साखसिद्ध ईश्वरका लक्षण आकारामें घटित होनेके कारण वह ईश्वररूप ही है । जिसमें इस जगत्रूपी अमका उदय और अस्त होता है, जो असीम होनेके कारण समस्त वस्तुओंको अपने शरीरमें धारण करता है और त्रिलोकीस्पी मणियोंका सुविस्तृत आधार है, वह महाकारा चिस्वरूप है और परमहा ही है; ऐसा मेरा विश्वास है ।

देखिये, यहाँ सुबेल पर्वतके शिखरपर निर्मल कान्तिवाली एक सुवर्णमयी शिला है, जो सारी-की-सारी सर्यकी किरणोंके पड़नेसे अपनी श्रभासे इस तरह उद्भासित हो रही है, मानो तटतक आनेवाळी समद्रकी चञ्चल लहरोंसे फेंका गया बडवानलका कोई कण प्रकाशित हो रहा हो । इस पर्वतीय ग्रामकी गौओंके झुंडमें तुरंत खिली हुई कलिकाओंके दलोंके भीतर छिपे-छिपे गुझारव करनेवाले मदान्य भ्रमरोंके दर्शनसे उद्दीपित कामनावाले गिरि-गह्वरिनवासी पामर छोगोंको भी जो आनन्द प्राप्त होता है, वह नन्दनवनमें विहार करने-वाले देवताओंको भी सुलभ नहीं है । इस पर्वतराज-के जंगलोंमें बसे हुए ये गाँव अपनी शोभा और महत्तासे चन्द्रमाको भी पराजित कर रहे हैं । जिनके एक बगलमें प्रकाशित मनोहर चन्द्रमण्डल मण्डन (आभूषण) का काम दे रहा है और दूसरी बगलमें जलके भारसे भारे हुए मेघरूपी गजराज विश्राम करते हैं; ऐसे पर्वत तडोंपर बसे हुए इन

गाँजोंमें जो निलासलक्ष्मी लक्षित होती है, वह ब्रह्माजीके वैभवशाली राज्योंमें भी कहाँ सुलभ है ?

देखिये, स्फटिक मणिके खम्मोंकी राशियोंके समान धुरम्य एवं मोटी धारसे गिरनेवाले निर्कर-सिल्ब्से धुशोमित इस ग्रामगुफामें ये मोरनियाँ कैसा चुत्य कर रही हैं। जहाँ निर्करोंसे झरते हुए जल्का कलकल नाद फैल रहा है, ऐसे इस पर्वतीय ग्रामके कुझोंमें विलासिनी मयूरियाँ और फ्रलेंके भारसे झकी हुई लताएँ भी नाच रही हैं।

(अब मेधके व्याजसे किसी ऐसे दाताको छक्ष्य करके निम्नाङ्कित बात कहीं जाती है, जो दान करते समय पात्रापात्र और गुग-अवगुणका विचार न करता हो, इसे अन्योक्ति कहते हैं— ) मेब ! तुम्हारा शील-स्वभाव श्रीमानोंके समान है, आशय ( इदय ) महान् ( उदार ) है । तुम् आतप ( संताप ) को हर छेते हो । तुम्हारी आकृतिसे ही उच्चता और गम्भीरता व्यक्त होती है । तुम पर्वतों ( अथवा राजाओं ) के शिरोभूषण हो और भूतछके छिये रसके एकमात्र आधार हो । इस प्रकार तुममें बहुतसे गुण हैं, परंतु यह एक ही बात हमारे इदयको छेदे डाखती है कि तुम हर्षसे वर्षा ( दान ) करते समय जसर भूमियोंमें, ताल-तछैयोंमें और वहाँके कटीछ इक्षोंमें भी उसी तरह जछका विभाजन करते हो, जैसा सुन्दर उपजाऊ खेतोंमें किया करते हो ( योग्यता-अयोग्यताका कोई विचार नहीं करते हो ) ।

( अब दान देनेके पूर्व दान लेनेबार्लोके प्रति करोर और कटुनचन सुनानेबाले दाताको लक्ष्य करके निम्नाङ्कित बात कही जाती है, यह भी मेबान्योक्ति ही है— ) जलद ! तुम प्रतिदिन समुद्र और गङ्गा आदि उत्तम तीर्थोकी जलगशिसे स्नान करते हो, ऊँचे स्थानपर बैठे हो, शुद्ध होकर वनभूमिमें निवास करते और मुनियोंके समान मीनव्रतका आश्रय लेते हो । यद्यपि शरद्-काल्में सब कुछ लुटाकर तुम खाली हो जाते हो तो भी तुम्हारे शरीरपर अत्यन्त उत्तम उज्जन क्रान्ति ही लक्षित होती है। परंतु ऐसे होकर भी जो तुम जलदानके लिये जपर उठकर विज्ञलेके साथ रक्षकी गड़गड़ाहट पैदा करते हो, यह क्या है ? तुम्हारा ऐसा तुच्छ आचरण क्यों होता है !

अयोग्य स्थानमें एड जानेपर सारी अच्छी वस्तु भी बुरी हो जाती हैं । देखों न, मेघरूपी दूषित स्थानको पाकर श्वेत जल भी काला हो गया है । अहो ! मेघने जलकी वर्षा की और उस जलसे सारी पृथ्वी आग्नावित हो गयी । जैसे धनात्का पुरुष अपने दीन-दुखी प्रेमीको धन-दौलतसे पुष्ट करते हैं, उसी प्रकार जलने भूतलकी मुर्कायी हुई खेतीको हरी-भरी एवं पुष्ट कर दिया । यह कितने हुर्वकी बात है ।

( शूर्वार और कायरमें अन्तर वतानेवाली अन्योक्ति—) सिंह और कुत्ता दोनोंमें समानरूपसे पशुता विद्यमान है—दोनों पशु जातिके ही जीव हैं परंतु मेधगर्जन आदिसे होनेवाले कोलाहलको सिंह और ही प्रकारसे सहता है और कुत्ता और ही प्रकारसे। सिंह उस कोलाहलको सुनकर मनमें क्षोभ या भयका अनुभव नहीं करता। वह उपेक्षासे आँखें बंद करके सहन करता है। परंतु कुत्ता मेध-गर्जनको सुनकर मन-ही-मन भयसे काँप उठता है और भयसे ही आँखें बंद करके उस कोलाहलको सहन करता है।

( कुरो-नैसे खभाववाले मनुष्यको लक्ष्य करके कही गयी अन्योक्ति—) सदा अपवित्र रहनेवाले कुत्ते ! तू अपने प्रियजनों ( सजातीय कुत्तों ) के ही निकट आनेपर भों-भों किया करता है । तेरा सारा समय गली-कूचोंमें मारे-मारे फिरनेमें ही व्यतीत होता है । माल्यम होता है तुझे अपनी चित्तवृत्तिके ही अनुरूप मानकर किसी मूर्खने तुझको अपने इन दुर्गुणोंकी शिक्षा दे दी है । जीवके कमोंकी जिपमतावश विवम जगत्की रचना करनेवाले वियाताने अपनी पुत्री देवसुनी सरमाके पुत्ररूप अपने

दौहित्र कुत्तेमं उसके अनुरूप सभी धर्मोका एकल दर्शन करानेके लिये निम्नाङ्कित सव बातें एक साथ ही रच डार्छी । वे सव बातें इस प्रकार हैं—अपने ही बनाये हुए कुड़े-करकटके अपवित्र गट्टेमें रहना, गूह और पीव खाना, जहाँ सवकी दृष्टि पड़ती हो, ऐसी सड़कों या खुनी जगहोंमं कुन्सित मैथुनकी इच्छा तथा सबसे निन्दनीय शरीर । इन मुक्को विश्वाताने कुत्तोंके ही हवाले कर दिया ।

किसीने क्रत्तेसे पूछा--- 'तुज्ञसे बढ़कर नीच कौन है ?' ऐसा प्रक्न करनेवालेसे कुत्तेने हँसकर कहा-- 'जो मूर्खता ( अज्ञान ), अपवित्र देहादिका अभिमान तथा अन्धता ( विचारकृपी दृष्टिसे विश्वत होना )-इन दुर्गुणोंका एवं अग्रुभ वस्तुका सेवन करता है, वह मुझसे भी अधिक नीच है। प्रश्न करनेवालेने फिर प्रछा---'तुझमें कौन-से ऐसे गुण हैं, जिसके कारण तुझे मूर्खसे अच्छा समझा जाय ? कत्तेने उत्तर दिया--- 'शूरता, खामाविक खामिभक्ति और घृति ( थोड़ेमें ही संतोष कर लेनेकी क्षमता )-ये सुन्दर गुण जो मुझमें हैं, लाखों प्रयत करके ढूँइनेपर भी मूर्खके पास नहीं पाये जा सकते । कुत्ता सदा अपवित्र वस्तु खाता है, अपवित्र विष्ठाके ढेरमें ही सदा रमता है, नेवले, चूहे आदि जीवित प्राणियोंको भी चपचाप खा जाता है और निर्वछ बकरीके वच्चे आदिको भी विना किसी अपराधके ही काट खाता है तथा कुतियाके साथ मैथुनमें प्रवृत्त होनेपर सव लोग आकर उसे ढेले मारते हैं । विधाताने संसारमें बेचारे असमर्थ कृत्तेको जन्मभर दु:ख भोगनेके लिये ही रचा है।

(कोई अनुचर शिविष्टङ्गपर बैठे हुए कौएकी ओर राजाका ध्यान आहुए करता हुआ कहता है——) शिव-छिङ्गके उपर बैठकर कॉन-कॉव करना हुआ यह कौआ अपने आफ्को ही रष्टान्तरूपसे दिखाकर कहना है— 'छोगो ! अधोगतिमें डाळनेवाले जितने पातक हैं, उन सबमें श्रेष्ठ है शिव-सम्पत्तिका उपभोग ! इस महान् पातकमें स्थित हुए मुझ कौएको प्रत्यक्ष देखो !

नीच कौए! त् सदा कानोंको कटु प्रतीत होनेवाळी कॉॅंस-कॉंबकी आवाज किया करता है और इसके द्वारा देने मीठी बोळी बोळनेवाळे इंस आदिके गुणोंको कवळित कर लिया है—मिटा दिया है। अब सरोवरके भीतर कीचडमें यूमता हुआ जो त् अपनी कठोर बोळीसे अमरोंके मधुर गुझारवको छिपाये देता है, यह मेरे सिरपर वाणोंके प्रहारकी-सी वेटना पैटा करता है।

कौआ सरोत्ररमें आनेपर भी जो तरकसमृह् ( गर्न्डा चीजों ) को ही खाता है और कमलकी नालको छोड़ देता है, इस विषयमें आपको कोई आश्चर्य नहीं होना चाहिये । जिसको जिस क्रस्तुके खानेका अभ्यास है, उसे सदा वही खादिष्ट प्रतीत होती है ।

नाना प्रकारके वन-पुष्पोंके केसर लग जानेसे कीएका शरीर सफेद-सा दिखायी देने लगा । इतनेसे ही लोगोंने उसे हंस समझ लिया; किंतु जब उसने सड़े-गले कीड़ों-मकोड़ोंको निगलना आरम्भ किया, तब उसका असली रूप पहचानमें आ गया—सबने जान लिया कि यह कौआ है ।

कौआंके झुंडमं बैठा हुआ कोकिल मौन, चेष्टा, विहार, रूप-रंग और आकार-प्रकारमं कौओंके साथ पूरी समानता रखनेपर भी मीठी बोलीके द्वारा दूरसे ही पहचान लिया जाता है कि यह कौआ नहीं, रूचिर कान्तिवाला कोकिल है——ठीक उसी तरह, जैसे मुखोंके बीचमें बैठे हुए पण्डितकी पहचान हो जाती है । अपनी आकृतिसे ही भव्य गुणोंको मृचित करनेवाले सभी पुरुष अनुरूप आन्तरिक चम्रकारसे ही विख्यात हो जाते हैं।

भैया कोकिछ ! इस समय यह मधुर करुरव करनेसे कोई लाभ नहीं । इससे तुम्हारा बहुमूल्य गुण नहीं प्रकट हो रहा है। किसी विशाल बृक्षकी कन्दराके भीतर जीर्ण-शीर्ण पत्तोंसे दके हुए खोखलेंमें चुपचाप बैठे रहो। यह कर्ण-कटु काँब-काँबकी रट लगानेबाले क्षोओंसे भरा हुआ शिशिरका समय है । सखे ! इस समय यह वसन्तका उत्सव नहीं है ।

यह कोयळका बच्चा अपनी माता कार्काको छोड़कर जो चळा गया, यह एक आश्चर्यकी बान है। फिर यह काकी माँ, जो इस बच्चेको चोंच और एंजोंसे मार रही है, यह दूसरा आश्चर्य है। मैं इन बातोंपर क्षणभर ज्यों ही सोच-विचार करने छगा, त्यों ही यह कोयछका बच्चा भी अपनी मौंके समान बढ़नेके लिये उत्साहसे सम्पन्न हो गया | यह तीसरा आरचर्य दृष्टिगोचर हुआ | वास्तवमें स्वभाव-पुभग भाग्यशार्छा पुरुष जिस दिशामें आता है, वही उसके लिये माहास्यदायिनी वन जाती है |

(सर्ग ११४-११६)

# सरोवर, भ्रमर और हंसविषयक अन्योक्तियाँ

विपश्चित्के सहचरांने कहा--राजन् ! देखिये, यहाँ सामने पर्वतके शिखरपर जो सुन्दर सरोवर है, उसमें कह्वार, कमल और उत्पर्लोकी नालके लिये ललकते हुए विचित्र कळख करनेवाले हंस आदि पश्ची सब ओर फैले हुए हैं। इससे वह सरोवर ऐसा जान पड़ता है, मानो नक्षत्रोंसहित आकाश ही उसमें प्रतिविम्त्रित हो रहा है। यह सरोवर इस प्रथ्वीपर कमलासन ब्रह्माजीका गह-सा जान पडता है। इसमें जो सहस्रद्रल-कमल खिले हुए हैं, उनकी नालें बहुत ऊपरतक उठी हुई हैं और उनके कोशस्थळोंमें सुन्दर शोभाका भार लिये राजहंस बैठे हुए हैं ( ब्रह्मलोकमें भी यही विशेषता है )। इसके सिवा ब्रह्माजीके भवनमें भ्रमरोंके समान काली इन्द्रनीलमणिकी चौकीपर ब्राह्मणलोग विराजमान होते हैं। इस सरोवरमें काले-काले भौरे ही इन्द्रनीलमणिकी चौकी हैं। उनसे संयुक्त फुळोंपर बैठे हुए पक्षियोंके समूह ही ब्राह्मण-वृन्दका स्थान ग्रहण किये हुए हैं।

पित्र-इदयके समान निर्मेळ कमळोंसे भरा हुआ और इदयको अस्यन्त आह्वाद प्रदान करनेत्राळा यह स्वादिष्ठ जळसे परिपूर्ण सरोवर सरसंगके समान छुशोभित होता है। सरसंग भी इदयारिवन्दको पित्र करनेत्राळा, मनको आनन्द देनेवाळा, अस्यन्त सरस और मधुर होता है। हेमन्तऋतुमें सरस मारमांसे युक्त यह सरोवर कुहासेसे ढक जानेके कारण कुळ-कुळ दिखायी देता है। वर्भसे ढके रहनेके कारण इमकी ब्यामना दूर हो गयी

है। यह सफेद-सा दीखने लगा है। अतएव वर्फके वादल-सा जान पड़ता है। इसके जलकिन्दुओंको छूकर बहनेवाली वायु बड़ी कठोर जान पड़ती है।

राजन् ! जैसे यह दश्यजगत् ब्रह्मसे मिन्न नहीं है—विकार आदिसे रहित ब्रह्मरूप ही है, तथापि ब्रह्मसे पृथक्-सा प्रतीत होता है, उसी तरह इस जल्में जो तरङ्ग आदि हैं, वे जल्मे मिन्न नहीं हैं तो भी उससे पृथक्-से स्थित हैं। हाय! अपने ही जल्मे बहाये जाकर चक्राकार मैंबर प्रकट करनेवाले इन जलारायोंकी एकके बाद दूसरीके क्रमसे उठनेवाली तरङ्ग-परम्परा बड़ी विषम है। (इसका दूसरा अर्थ यों समझना चाहिये—) जिनका अन्त:करण जड या मृह है, वे अपने ही अज्ञानसे संसारके प्रवाहमें बहुते हैं और अपने लिये ग्रुमाग्रुम कर्मोंके चक्रका निर्माण करते हैं । उनके मनोरथरूपी तरङ्गेंकी परम्परा संकटमें डालनेवाली होती है।

जल्मं उत्पन्न होनेवाले कमल, उत्पन्न आदिके संसर्गसे जीर्ण हुए इस सरोवरकी उपमा विविध जड योनियोंके सम्बन्धसे जर्जर हुए देहधारी जीवके मनसे दी जाती है। सरोवरमें कमल आदिकी तथा मनमें भिन्न-भिन्न योनियोंके शरीरोंकी जर्जर-दशापर्यन्त जो तरक्कें (विषय-भोगोंकी अभिलापाएँ) उठती हैं, उनके वेगसे व्याप्त इच्छा-द्वेष आदि द्वतियोंके परिवर्तनोंकी माँति जो असंख्य कमल प्रकट होने हैं, उन्हें कीन गिन सकता है ! अहो ! जड अथग जठके संगमका कैसा विचित्र प्रभाव है कि मुकुटावस्थामें कमछ भी अपने सौन्दर्य, सौगन्व्य और माधुर्यादि गुणोंको दोषोंकी तरह गठके भीतर छिपाये रखता है तथा कुरूप मौटोंको सबके सामने प्रकट करके दिखाता है (यह कुसंगतिका फल है)। जो गुण कमठके तन्तुओंकी माँति छिद्रयुक्त (सदोष), कमजोर, स्क्ष्म, छिपाये हुए, जडतासे संयुक्त और अधिक होनेपर भी सारहीन हों, उनसे कोई छम नहीं है।

भगवान् विष्णुके वक्षःस्थलमें विराजमान, सौन्दर्य-माधुर्यकी देवी भगवती लक्ष्मी भी शोभाके लिये ही हाथमें क्सल धारण करती हैं; कमल्की इससे बढ़कर प्रशंसा और क्या हो सकती हैं ?

जो भ्रमर कमर्लोंके मधुर मकरन्दके मद और आयोद-से मतबाले हो उन्हीं कमलोंपर गुञ्जारव करते हैं, वे अन्य फूलोंके रसास्वादनसे संतुष्ट हुए दूसरे मैंरोंका मानो उपहास करते हैं। अरे भ्रमर ! तू नाना प्रकारके फूलोंके रसका आस्वादन करता हुआ समस्त पर्वतोंके ळताकुक्कोंमें जो प्रतिदिन चक्कर ळगाता रहता है, उससे आजतक संतुष्ट क्यों नहीं हो रहा है ? जान पड़ता है तेरा हृदय ग्रुद्ध नहीं, दूषित है। माळूम होता है अवतक तुझे वनोंसे सारतत्व नहीं प्राप्त हुआ (तभी तो तुझमें असंतोष वना रहता है ) ।

मधुप ! त् कमळकुळके मकरन्दका आस्त्रादन करनेमें प्रवीण है; अतः कमळोंसे भरे हुए सरोवरमें ही चळा जा । मकरन्दसे पुष्ट हुए अपने इस शरीरको बेरोंकी झाड़ियोंमें इनके कण्टकरूपी आरोंसे विदीर्ण न कर ।

हंस ! तुम जलकाक, बगुले और कौए आदि हिंसक जन्तुओंसे भरे हुए इस तालवमें सदा अकेले न रहा करो । आपत्तिकालमें भी समान शील, अवस्था और भाषाबाले खजनवर्गके साथ रहना ही अच्छा फल देने-बाला होता है । (सर्ग ११७)

# वगुले, जलकाक, मोर और चातकसे सम्बन्ध रखनेवाली अन्योक्तियाँ

अब राजाके सहचर-सहचरियोंने कहा—राजन्! देखिये, बगुळा प्रायः गुणहीन होता है, तो भी इसमें एक गुण अवस्य है, यह 'प्रावृट-प्रावृट्' कहकर सदा वर्षाकाळका स्मरण दिळाता है।

ओ वगुले ! तालावमें बेटनेपर तू अपनी सफेद पाँखों-से हंस-सा ही जान पइता है, परंतु मेरी एक सलाह मान ले—जलकाकोंके साथ मैत्री, प्राणिववकी क्र्रता और कर्णकटु वाणी—इन दोवोंको त्यागकर तू स्पष्ट रूपसे हंस बन जा । (तू अपनेमें रूप-रंगके साथ गुण भी हंसोंके ही संचित कर ।)

'इस तरह स्वार्थके लिये लोगोंका गटा घोंटा जाता है' इस बातको अपने व्यवहारसे दिखाता हुआ महु ( जलकांक ) मेरा गुरु वन गया है—-ऐसा कहकर दृष्ट लोग उसकी प्रशंसा करते हैं। गर्दन ऊँची किये और सुन्दर सफेद पंख फैलाये बगुलेको आकाशमं उड़ता देख लोगोंने जाना कि यहाँ हंस ही आ गया, किंतु जब वह तलैयामें उत्तरकार कीचड़-भरे जलसे मळ्ली पकड़ने लगा तो सब लोगोंको निश्चय हो गया कि यह बगुला ही है।

जो बहुत समयतक अपनी अस्यन्त चपलताका परिचय दे चुके थे, वे ही बगुले जब मङ्गल्योंको पकड़नेके लिये तपस्याका ढोंग रचने लगे—तपस्वीकी तरह ध्यान लगाकर बैठे; तब बहाँ इसी स्वभाववाले धृतोंको अन्धकारकी प्रतीक्षामं ध्यान लगाकर बैठा देख तटपर खड़ी छुई एक चतुर नारीको बड़ा विसम्य हुआ।

बगुला, जलकाक और अन्यान्य हिंसक जलजन्तु सदा एक ही स्थानमें रहते हैं तो भी मूखें और विद्वानोंकी बुद्धिके समान इनकी बुद्धिका एक-दूसरेसे मेल नहीं है । बह देखिये, खञ्जनकी चोंचमें पड़ा हुआ कीट किट-किटा रहा है। यह उसके पूर्वसचित पाप या दुर्भाग्यकी पताका है. जो ऊँचे स्थानमें फहरा रही है।

मोरका हृदय ऊँचा और उदार होता है । वह जब इन्द्रसे जलकी याचना करता है, तव इन्द्र उसके उसी गुणसे संतुष्ट होकर वर्षाद्वारा सारी पृथ्वीको जलसे भर देते हैं।

ये मोर स्तन पीनेवाले बच्चोंकी तरह मैघोंका अनुसरण करते हैं । इससे यह अनुमान होता है कि मिलनका पुत्र मिलन ही होता है ।

सत्पुरुषोंके हृदयकी भाँति निर्मे महान् सरोवरको छोड़कर मोर मेक्का थूका हुआ पानी क्यों पीता है ? मेरी समझमें इसका एक ही कारण है, खामिमानी मयूर् किसीके सामने सिर झुकाना नहीं चाहता । मेक्का पानी पीते समय उसका सिर ऊँचा रहेगा; किंतु सरोवरका जल पीते समय उसके सामने नतमस्तक होनेका भय है ।

राजन् ! देखिये, जिनके पङ्क्षरूपी मेध सुशोभित हो रहे हैं तथा जो अपने पङ्कोंके कान्तिमान् चन्द्रचिहको किप्पत कर रहे हैं, वे मोर वर्षा ऋतुके बचोंकी भाँति नाच रहे हैं।

चिन्नतः चातकः ! तुम गरममें वनप्रान्तके भीतर सुखे दृक्षके खोंखलेमें रहनेका जो आग्रह दिखा रहे हो, इससे तुम्हारा अस्यन्त अभिमान सूचित हो रहा है। यह अभिमान दाबानल्में जल जानेकी सम्भावनासे दूषित है, अतः तुम्हारे लिये सुखर नहीं हो सकता। भैया! मेरी सल्जह मानो तो कदली-वनके निकटवर्ती शीतल हरित तिनकोंको चरो, नहरोंके पानी पीओ और कदली-वनमें विश्राम करो। (भेषसे बरसते हुए जलके सिवा दूसरे किसी जलको नहीं पीऊँगा, इस दुरामहको छोड़ दो।)

ओ प्रयूर ! यह समुद्रकी जलराशिसे भरे हुए पेट-वाळा और आकाशमें ऊपर उटनेकी इच्छावाळा जलधर (मेव) नहीं है । दावानळसे जले हुए वनहृक्षोंके खोंखलेके अप्रभागसे प्रकट होनेवाळी धूममाळाका मण्डल है, जो इस पर्वतसे अभी-अभी ऊपरको उठा है ।

(सर्ग ११८-११९)

बायु, ताड़, पलाश, कनेर, कल्पवृक्ष, वनस्थली और चम्पकवनका वर्णन करते हुए सहचरींका महाराजसे राजाओंकी मेंट स्वीकार करके उन्हें विभिन्न मण्डलोंकी शासन-व्यवस्था सौंपनेके लिये अनुरोध करना तथा विपश्चितोंका अग्निसे वरदान प्राप्त करके दृश्यकी अन्तिम सीमा देखनेके लिये उद्यत होना

सहचर कहते हैं—राजन् ! यहाँ पुष्प-परागोंसे विभूषित नाना प्रकारकी वायु वह रही है, जो केलेकी किल्योंके खच्छ गुच्छको विकसित करनेमें विशेष निपुण है।

यह ताइका पेड़ खरमेकी तरह सीधा खड़ा है; अतः इसपर किसीका चढ़ना कठिन है। इसीलिये यह किसी याचकको किंचिन्मात्र भी न तो फल देता है और न पत्ता ही। इसकी यह ऊँची आकृति भी याचकोंकी अभिलापाको पूर्ण नकर सकनेके कारण रूपहीन ही है— शोभा नहीं पाती है। राजन् ! जो गुणहीन जड ( बृक्ष अथवा उदारता आदि गुणोंसे रहित मूर्छ) हैं, उनके छिये राग (शृङ्गर) ही शोभावर्द्धक होता है। वह फूछ हुआ प्रकाशका पेड़ राग—फुटोंके शृङ्गारसे ही बनमें राजाकी माँति सुशोभित होता है।

भैया ! आओ, मैंने कुछ और ही समझा था; परंतु यह कनेर है, विकारका ही भाजन है । इसे देख मनमें यह सोचकर विषाद होता है कि कहाँ-से-कहाँ मैं इसके पास आ गया। इसमें सुगन्ध तो नाममात्रको नहीं है । गुणहीन जन्तुकी भाँति इसका अनुसरण करनेसे क्या छाभ होगा ? पृथ्वीनाथ! देखिये, कल्पनुक्षोंके वनकी शीतल छायामें विश्राम करते हुए ये सिद्ध और विद्याधरुष्ट्रप पृथिक बीणा आदि बाबोंके साथ गीत गा रहे हैं । देखिये न, बनमें इस कल्पनुष्तके एक-एक पृत्तपुर देव-सुन्द्रस्याँ विश्राम करती, गाती और हॅन्ट्री हैं !

उदार बुद्धिवाले ! ये तिञ्च, विद्याधर आदि नन्दनवन-में भी बेसा आनन्द नहीं पाते हैं, जैसा कि इन छुद्ध, शान्त, नीरव वनस्थल्योंमें पाते हैं | ये रमणीय और निजन वनस्थल्यों मुनिके विरागी चित्तको और विषयीक रागा हृदयको संशानुरूपसे आनन्द प्रदान करती हैं ।

देखिये, खिले हुए चम्पाके वन जब हवासे डिल्ते हैं, तब जलते हुए पृत्तोंके समान जान पड़ते हैं। उस अवस्थामें वहाँसे दूर मॅडराते हुए श्रमर और छाये हुए मेंब धूममालाके समान प्रतीत होते हैं।

महाराज ! देखिये, क्षार समुद्रके तटका यह भूभाग उपहार हाथमें लेकर आये हुए राजाओंसे भर गया है और उन सक्का कोळाहळ यहाँ व्यात हो गया है, जो बड़ा भळा माळूम होता है |

देव ! पूर्व, पश्चिम, दक्षिण और उत्तरके क्षार सागर-तक इस जम्बूद्वीपमें जो नरेश इस भयंकर युद्धसे जीवित बच्च गये हैं, उन सबके मस्तकार अपने चरण रखनेका अनुप्रह कीजिये तथा मिल-भिन्न जनपदें के भूभागकी प्रस्पेक दिशामें चिरकाळिक रक्षाके छिये नीतिशाहाके अनुसार भूमापूर्वक गांग्य व्यक्तियोंको शान्त चितसे शासन-व्यवस्थाका अधिकार दीजिये । तस्यश्चात् अन्न-शन्न और अनुपम सेनाओंका बँटवारा कर दीजिये ।

श्रीविसिष्ठजी ऋहते हैं—रघुनन्दन! तदनन्तर उन चारों विपश्चितोंने समुद्रतटकी भूमिपर बैठकर राज्यका यह सारा प्रयोजन (मण्डळकी सीमा बाँघने आदिका कार्य) सिद्ध किया। इतनेमें ही मेबमाळाके समान काळी रात आयी और सब और फैंळ गयी। तत्पश्चात वे सभी विपश्चित जो दिनका कार्य पूरा कर चुके थे, सोनेके छिये अपनी शय्याओंपर आरूढ़ हुए । वे नदियोंके प्रवाहकी भाँति बहुत दूर समुद्भतक चले आये थे। इसलिये मन-ही-मन आश्चर्यसे चित्रत हो इस प्रकार विचार करने लगे---·यह सब ओर फैली हुई इक्य-जगतकी शोभा कितनी विस्तृत होगी ? इस जम्बूद्वीपके बाद खारे पानीका समुद्र है। उसके बाद प्लप्तुद्वीपकी भूमि है। तत्पश्चात् क्षार समुद्रसे दुगुना बड़ा इक्षरसका समुद्र है । उसके बाद कराई।प है। तदनन्तर सराका सागर है। इसी प्रकार कामसे सात समद और सात द्वीपोंक बाद अन्तमें क्या होगा ! फिर उसके बाद भी क्या होगा ! यह दश्यक्षिणी माया न जाने कितनो बडी और कैसी होगी। इसिक्रिये हमलोग भगवान् अभिदेवसे प्रार्थना करें । उनके वरदानसे हम अनायास ही इन सम्प्रण दिशाओंका अन्तिम सीमातक अवजोकन कर सकेंगे। ' ऐसा सोचकर यथा-स्थान वैठे हुए वे सब विपश्चित एक साथ ही भगवान अग्निका आवाहन करने लगे। तब भगवान् अग्निदेव इन चारोंके समक्ष साकार होकर प्रकट हुए और वोले---'पुत्र ! मुझसे वर माँगो ।'

विपश्चित् बोले—देव! सुरेश्वर! हम इस पश्चभूतास्मक दृश्यनगत्का अन्त देखना चाहत हैं, जहाँतन इस देहमें जाना सम्भव हा स्त्रे, नहाँतन इस देहसे, जहाँ यह न जा सक्ते बहाँ मन्त्रके प्रभावसे तंस्कारयुक्त किये गये इसी इसिरसे, नथा जहाँ इस संस्कारयुक्त शरीरकी भी गति न हो सक्ते, नहाँ क्लसे जाकर इस इश्य जगत्का अन्त देखें। जो जिल रूपमें मनसे प्रत्यक्ष होनेयोग्य तथा जाननेयोग्य हो उन सभी पश्चभूतात्मक पदार्थोंका हम दर्शन कर सक्तें—यह उक्तम वर आप हमें दें। प्रमो! सिद्ध योगी अपने योगके प्रभावसे जहाँतक जा सकते हों, वहाँतक मार्ग हम इसी शरीरसे ते करें। जहाँ योगियोंकी भी पहुँच न हो, उस अगम्य दृश्यको हम मनसे ही देखें। सिद्ध योगियोंकी गम्य मार्गएर चलते समय हमारी मृत्य न

हो नथा जिस मार्गमें देहका रहना सम्भव ही न हो, वहाँ हमारा मन ही यात्रा करें।

श्रीविसष्टजी कहते हैं —रधुनन्दन ! उनके इस प्रकार वर गाँगनेपर 'ऐसा ही होगा' यों कहकर अग्निदेव सहसा एक ही भ्रणमें अदृश्य हो गये, मानो बडवानळरूपसे समुद्रमें जानेके ठिये उन्हें जल्दी क्यी रही हो । इस तरह वर देकर अग्निदेव चले गये । तत्पश्चात् रात्रि आयी और कुछ देर दृहरकर वह भी चली गयी । इसके बाद स्पृदेदेव आये । साथ ही उन किग्निश्चोंके हृदयमें विशाल समुद्रको लाँघनेकी इच्छा भी आयी। (सर्ग १२०-१२१)

# चारों विपश्चितोंका समुद्रमें प्रवेश और प्रत्येक दिशामें उनकी पृथक्-पृथक् यात्राका वर्णन

श्रंगतिपृथी कहते हैं — श्रंगतम ! तत्पश्चात् प्रातःगाळ मुख्य-मुख्य मिन्त्रयोंके मना करनेपर भी वे चारों
विपश्चित् हृद्ध्यंक नीतिशास्त्रके अनुसार पृथ्वीके राज्यविमाग
और उनके शासनकी मळीभाँति पूरी व्यवस्था करके दिगन्तके
दर्शनकी अतिशय उत्कण्ठासे भर गये, मानो उनके शरीरपर किसी प्रह्वका आवेश हो गया हो । उस समय उनका
सारा परिवार रोते हुए मुखसे करुणाजनक कन्दन कर रहा
था । उन चारोंने उन्हें ऐसा करनेसे रोका और खयं आसिक्तशून्य होनेके कारण अभिमान, ईप्यां, छोभ, शत्रुओंके
पराभक्की इच्छा, राज्य, खी एवं पुत्र आदिको स्याफ्त वे
यह कहते हुए चळ दिये कि 'हमछोग समुद्रके पार जा
दिगनका दर्शन करके अभी क्षणमें छोटे आ रहे हैं ।

अिन्देवकी प्रसन्नतासे प्राप्त मन्त्रकी शक्तिसे पाँचों भूतोंपर विजय प्राप्त करके वे उत्तम सिद्ध हो गये थे। अतः उस समय उन्होंने पैदल ही समुद्रमें प्रवेश किया। वे चारों विपश्चित् प्रस्थेम दिशामें समुद्रके भीतर प्रविष्ठ होकर स्थलकी ही माँति जल्में भी पैरोंसे ही चलने लगे। जलके भीतर भूपृष्ठकी माँति तरङ्गसमूहों-पर पैर रखकर अकेले-ही-अकेले जानेको उद्यत वे चारों विपश्चित् अपनी सेनासे बहुत दूर निकल गये। वे एक-एक पग चलकर जब महासागरके भीतर प्रवेश करने लगे, तब तटपर खड़े हुए उनके सम्बन्धी उन्हें तवतक देखते रहे, जबतक कि वे शरकालके आकाशमें प्रविष्ठ हुए मेध-खण्डोंके समान अदृश्य नहीं हो गये। यद्यपि उन्हें चञ्चल गजराजोंके समान उठी हुई तरङ्गमालाओंसे टकराना पड़ता

था, तथापि वे तटपर वने हुए पथरीले परफोटोंके समान अपना धैर्य नहीं छां इते थे । वे चारों विपिश्चत् समुद्रकी जल्पशिमें आगे बढ़ने लगे । जलके मगर उनके सहचर ( साथी ) थे । वे शौर्यसम्पन्न नाकों और केकड़ोंसे व्यास भँवरोंमें चारों ओरसे घिर जाते थे । बीचमें जानेपर बढ़ु-संख्यक मेधोंके समान रूपवाली और व्यक्ताव्यक्त किरण-राशिसे सुशोमित होनेवाली आन्त मुक्तामिणयों तथा हस्तोंन की लताके समान दीखनेवाली जल्मय तरङ्गोंके जलकण-रूपी फूलोंद्वारा वे पग-पगपर अपने शरीरको विभूषित एवं सुशोमित करते जा रहे थे ।

उन चारों विपश्चितोंमेंसे जो पश्चिम दिशाका अन्त देखनेके छिये प्रस्थित हुआ था, वह अपनेको अमर मानने-वाले एक मस्यके द्वारा निगल छिया गया । वह मस्य मस्यावतारवारी भगवान् विष्णुके कुळमें उत्पन्न हुआ था और उसका वेग क्षेलमकी प्रखर धारमें बहनेवाली नौकाके समान तीव्रथा। किंतु उस मस्यके छिये उस राजाको पचाना बड़ा कठिन काम था। इसिल्ये क्षीरसागरमें पहुँचकर उसने उसे उगल दिया; तब वह क्षीरसागरको लाँककर दूर दिगन्तमें चला गया।

दक्षिण दिशाका अन्त देखनेके लिये चळा हुआ विपश्चित् जब इक्षुरसके समुद्रमें पहुँचा, तब उसके तटवर्ती यक्षनगरमें निवास करनेवाळी एक यक्षिणीने, जो वशीकरण विद्यामें अत्यन्त निपुण थी, उसे देखा । देखकर अपने विद्याके बळसे आकुष्ट करके उसे अपना प्रेमी बना लिया। पूर्व दिशाकी चरम सीमा देखनेके लिये आगे बड़ा हुआ विपश्चित् जब गङ्गाजीके मुहानेपर पहुँचा, तब उसने एक मगरपर आक्रमण किया, जो उसे निगल जानेके लिये उद्यत था । उसने उस मगरको गङ्गामें खींचकर चीर डाला, तब गङ्गाने विपश्चित्को पीछे छौटाकर कान्यकुब्ज नगरमें छोड दिया ।

उत्तर दिशाका अन्त देखनेके लिये चले हुए विपश्चित्ने उत्तर कुरुदेशमें श्रीडमा-महेश्वरकी आराधना करके अणिमा आदि सिद्धियोंको प्राप्त कर लिया । उस सिद्धिके कारण दिगन्तमें मरणका भय उसे बाधा नहीं पहुँचाता था । मार्गमें कितने ही मगर और जलहस्ती उसे निगल्वेत और उगल्वे गये, किंतु उस सिद्धिके प्रभावसे ही उसके शरीरको कोई क्षति नहीं पहुँची । वह बहुतसे द्वीप-द्वीपान्तरों और कुल्पर्वतोंको लाँषता हुआ आगे बढ़ गया ।

पश्चिम दिशामें गये हुए विपश्चित्को, जिसकी अङ्ग-कान्ति कुशके ही समान थी, कुशदीपमें पश्चिराज गरुइने अपनी पीठपर विटा क्या और बड़े वेगसे अनेक समुद्रोंके पार पहुँचा दिया ।

पूर्व दिशावाळा विपश्चित् कान्यकुरूज देशसे चळकर जब क्रीब्रद्वीपके एक पर्वतपर गया, तव बहाँ वनके भीतर रहनेवाळा कोई राश्चस उसे निगळ गया । परातु उस राजाने राक्षसकी ॲंतिइयोंको काटकर उसके वक्षःस्थळको विदीर्ण कर दिया ।

दक्षिण दिशाकी ओर गया हुआ निपश्चित् दक्षके शापसे क्षणभरमें यक्ष हो गया । फिर सौ वर्षेकि बाद शाकद्वीपमें उसे उस शापसे छुटकारा मिळा । उत्तर दिशाका यात्री विपश्चित् छोटे-वड़े नदी-नाले और समुद्रोंको बड़े वेगसे ठाँघता हुआ खादिष्ट जळवाले महासागरके उस पार सुप्रसिद्ध सुवर्णमयी भूमिमें जा पहुँचा, किंतु वहाँ एक सिद्धके शापसे शिला हो गया। तदनन्तर सौ वर्षके बाद अग्निदेवके अनुमहसे उस सिद्धने विपश्चित्को शापसे मुक्त कर दिया। इससे वह बहुत प्रसन्त हुआ।

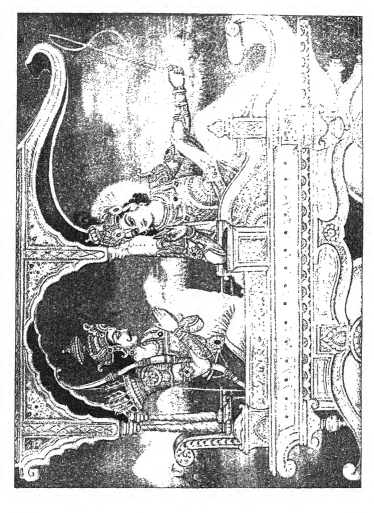
पूर्वका यात्री विपश्चित् आठ वर्षोतक नारियलके वृक्षोंसे भरे हुए एक देशके निवासियोंका राजा होकर रहा। वह बड़ा धर्मात्मा था । इसल्यि उसे वहाँ अपने पूर्वजनमकी स्पृति हो आयी। वह नारियलके फल्योंसे जीवन-निर्वाह करने लगा। मेरु पर्वतके उत्तर एक कल्पवृक्षका वन था, जिसमें एक अप्सराके साथ उसने दस वर्षोतक निवास किया।

पश्चिम जानेवाळ विपह्चित् पक्षियोंपर विश्वास जमाने— उन्हें वरामें कर लेनेकी विद्याक्ता मर्मन्न था (अतएव पहले गरुइने उसे पीठपर विठाकर समुद्रके पार पहुँचा दिया था ) । फिर वह शाल्मिळ्द्वीपके सुविख्यात सेमञ्जे इक्षपर एक मादा पक्षीके घोंसलेमें उसके साथ कीड़ा करता हुआ कई वर्पोतक रहा। फिर कोमळ ळता-बळ्ठारियोंसे अळंकृत मन्दराचळपर मन्दार चूर्ओके निकुक्ष-भवनमें मन्दरी नामवाळी एक किन्नरीने विपश्चित्की एक दिन सेवा की।

तत्पश्चात् पूर्व दिशाके विपश्चित् क्षीरसागर-तटवर्ता वनकेभीतर कल्पन्नश्चोंकी वनश्रेणियोंमें नन्दनवनकी देवियों— अप्सराओंके साथ कामासक्त होकर सक्तर वर्ष व्यतीत किये। (सर्ग १२२-१२३)

# विपश्चितोंके विहारका तथा जीवन्युक्तोंकी सर्वात्मरूप स्थितिका वर्णन

श्रीरामजीने पूछा— नहसन् ! जब वे सभी विपश्चित् ही था, तत्र शरीर एक होते हुए उनकी इच्छाएँ विभिन्न एक चैतन्यमय थे और उन सबका शरीर भी एक कैसे हो गर्यी !





श्रीवसिष्ठजीने कहा—राघवेन्द्र ! जैसे स्वप्नावस्थामें चित्त खयं अपनेमें ही खप्न-दृष्ट पदार्थों के रूपमें नाना प्रकारका हो जाता है, उसी तरह एक चैतन्य घनाकारा सर्वव्यापी अखण्ड होते हुए भी मायावश भिन्न-सा बन जाता है। इसलिये जिस विपश्चित्के समक्ष जो वस्त आयी, वह उसीमें तन्मयताको प्राप्त होकर उसीके वरामें हो गया । एक देशमें स्थित रहते हुए भी योगी सर्वत्र व्यात होकर तीनों कालोंमें सब काम करते और सब पदार्थीका अनुभव करते हैं। दसों दिशाओं में स्थित वे विपश्चित यद्यपि वास्तवमें एक चैतन्यमय थे, तथापि उन्होंने अज्ञानवश वैसा ही व्यवहार किया, जिससे उन्हें स्रख-द:ख आदिकी प्राप्ति हुई । जिसके परिणामखरूप उन्होंने भूमिपर शयन किया, द्वीप-द्वीपान्तरोंमें सुख-दु:खका उपभोग किया, वन-श्रेणियोंमें विहार किया, मरुखलोंकी यात्रा की, पर्वतमाळाओंमें निवास किया, सागर-कुक्षियोंमें भ्रमण किया, अनेक द्वीपोंमें विश्राम किया, मेघमालाओंसे आच्छादित पर्वतशिखरोंपर गुप्तरूपसे वास किया, सागरमाळाओंमें जन्म धारण किया तथा आँवियोंमें, जलतरङ्गोंमें, पर्वतों और समुद्रोंके तटोंपर एवं नगरोंमें विविध की डाएँ कीं।

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! एक देशमें स्थित रहते हुए भी योगीलोग चारों ओर व्याप्त होकर तीनों कार्लोमें सम्पूर्ण कार्य कैसे करते हैं !

श्रीविसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! इस जगत्में अज्ञानियोंकी दृष्टिमं जो स्थूल वस्तु है, उससे हम ज्ञानियोंका कोई प्रयोजन नहीं है; किंतु ज्ञानियोंकी दृष्टिसे जो चिन्मात्र वस्तु है, उसका वर्णन करता हूँ; धुनो । तस्वज्ञोंकी दृष्टिसे चिन्मात्र सत्तासामान्यके अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु है ही नहीं | दृश्यके अत्यन्ताभावका ज्ञान होनेपर सृष्टि और प्रलयकी दृष्टिका विनाश होनेके पश्चात् चिन्मात्र सत्तासामान्यमें निरन्तर विश्वामको प्राप्त हुए सर्वेश्वरका यहाँ सर्वदा सर्वव्व और

सर्वात्मत्व ही वर्तमान है । ऐसी दशामें मला बताओ तो सही, कौन कैसे कहाँ कव और क्योंकर उसका निरोध कर सकता है ! वह सर्वव्यापी सर्वात्मा जब जहाँ जिस रूपमें प्रकट होना चाहता है, तब वहाँ उसी रूपमें प्रकट हो जाता है; क्योंकि उस सर्वात्मामें कौन-सी कस्तु नहीं है ! तुम ऐसा समझो कि अतीत, वर्तमान और भिवप्य, स्थूळ-मूक्ष्म, दूर-निकट तथा निमेष और कल्प आदि जितनी वस्तुएँ हैं, वे सब-की-सब अपने खरूपका त्याग किये विना ही सत्तासामान्य-खरूप सर्वात्मामें सर्वदा ही वर्तमान हैं । किंतु वास्तवमें मायासे उद्धासको प्राप्त हुआ यह दश्य-प्रपन्न न उत्पन्न हुआ है और न निरुद्ध हआ है; बल्क ज्यों-मा-त्यों स्थित है ।

महाबाह्र श्रीराम! वे विपश्चित् पूर्णतया प्रबुद्ध नहीं थे, बल्कि बोधदृष्टि तथा अबोधदृष्टिके मध्यमें वे दोलायमान-से स्थित थे । उन अर्धप्रबुद्ध विपश्चितोंमें चारों ओरसे नित्य मोक्ष तथा बन्धनके छक्षण दृष्टिगोचर होते थे । उस पूर्वोक्त संशयप्रस्त धारणासे यक्त होनेके कारण वे विपश्चित् परब्रह्म-प्राप्त योगी न थे, किंतु धारणासे प्राप्त हुए सिद्धिवाले धारणा-योगी थे । राजीवळोचन राम ! जिन्हें परम ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है तथा जिनमें अविद्याका लेशमात्र भी नहीं है, वे विपश्चित यदि ऐसे ज्ञानयोगी होते तो क्या वे अविद्याकी ओर दृष्टिपात करते ! वे तो अग्निदेवके वरदानसे सिद्धिप्राप्त धारणा-योगी थे। उनमें अविद्या वर्तमान थी, इसी कारण वे आत्मविचारहीन थे । जीवन्मक्तींका भी शरीर देहधर्मसे युक्त रहता है; किंत उस शरीरके भीतर जो उनका चित्त है वह अचल ही रहता है अर्थात उसमें देहधर्म नहीं न्याप्त होते । अतः जीवनमुक्त पुरुषके शरीरको चाहे टुकड़े-टुकड़ करके काट डाळा जाय अथवा उसे राजसिंहासनपर बैठाया जाय-इस प्रकारकी रोने और हँसनेकी दोनों अवस्थाओंमें उसे न तो कुछ दु:खका अनुभव होता है और न मुखका ही।

#### शेष दो विपश्चितोंके इत्तान्तका वर्णन तथा मृगरूपमें श्रीरामचन्द्रजीको प्राप्त हुए एक विपश्चित्का राजसभामें लाया जाना

श्रीरामजीने पूछा—मुनिश्रेष्ठ ! अव यह बतलाइये कि एक जिपश्चित् तो भगवत्क्रपासे मुक्त हो गया और दूसरा अभीतक अविद्यामें अनण कर रहा है । शेष चन्द्रलोक और शाल्मलिद्वीपमें निरुद्ध हुए उन दोनों विपश्चितोंकी फिर क्या दशा हुई !

श्रीयसिष्ठजीने कहा—रखुनन्दन ! उन दोनों विपिश्वतोंमेंसे एक चिरकाळसे अभ्यस्त हुई वासनाओं के बशीभृत होकर अनेक प्रकारके शरीग्रेंसे द्वीप-द्वीपान्तरोंमें भ्रमण करता हुआ उत्तर-दिग्वर्ती विपश्चित्की ही गतिको प्राप्त हुआ । उसीकी तरह परमाकाशरूपी खोखलेमें क्रमशः ब्रह्माण्डके आवरणोंका परित्याग करके लाखों सृष्टियोंको देखता हुआ वह आज भी उसी तरह स्थित है । उन दोनोंमेंसे जो दूसरा था, उसकी चन्द्रमाके निकट अपने शरीरको रखकर अभ्यास करनेके कारण चन्द्रमुगमें पूर्णतया आसक्ति हो गयी, जिससे वह प्रतिमास चन्द्रमाके साथ भ्रमण करनेवाळी देहोंसे युक्त हो गया । तरपश्चात् उनका परित्याग करके वह पर्वतपर मृगरूपमें स्थित है ।

श्रीरामजीने पूछा—ब्रह्मन् ! चारों विपश्चितोंकी एक ही वासना थी, फिर वह उत्तम-अधम फल प्रदान करनेवाळी भिन्न-भिन्न कैसे हो गयी !

श्रीचांसछजीने कहा—रधुवीर ! प्राणीकी भर्छाभाँति अभ्यस्त हुई वासना देश, काळ और क्रियाके वशसे क्षोमळ और अत्यन्त परिपाकत्वश दृइमूळ होती है। उनमें जो कोमळ है, वह अन्यरूपताको प्राप्त होती है, किंतु जो बह्ममूळ है, उसमें शीघ अन्यरूपता नहीं होती। देश, काळ और क्रिया आदिकी जो एकता है, वही वासनाकी एकता है। उन दोनोमें मिन्नता आ जानेपर जो बळवती होती है, उसीकी विजय होती है। इस प्रकार वे निपश्चित् एक साथ उत्पन्न होकर शरीर-भेदसे चार रूपों-में हो गये । उनमेंसे आदिके दोको तो अविधाने आकृष्ट कर लिया, एक वासनाके वशीभूत होकर मृग वन गया और एककी मुक्ति हो गयी।

श्रीराम ! इस प्रकार उन विपश्चितोंका सारा वृत्तान्त मैंने स्पष्टरूपसे तुम्हें कह सुनाया । यह अविद्या कारण-ब्रह्मकी भाँति अनन्त ही है; क्योंकि वह तरखरूप ही है । यों वे अज्ञानी विपश्चित् उस ब्रह्मण्ड-मण्डपके अंदर भटकते रहे, परंतु उन्हें अविद्याका ओर-छोर नहीं मिळा । यह अनन्तरूपा अविद्या ब्रह्मरूप ही है; क्योंकि वह ब्रह्मभ्यी है । इसीळिये जवतक इसका यथार्थ ज्ञान नहीं हो जाता, तभीतक इसकी सत्ता है; तत्त्वज्ञान हो जानेपर तो इसका अस्तित्व ही मिट जाता है । इसी कारण वे विपश्चित् परब्रह्माकाशमें अस्यन्त दूर पहुँचकर अविद्याह्मरा कल्पित कतिपय अन्य संसार-रूपोंमें भटकते रहे । उनमेंसे एक मुक्त हो गया, एक मृग बन गया । शेष दो अपने प्राक्तन प्रवळ संस्कारके वशीभृत होकर आज भी कहीं भटक रहे हैं ।

श्रीरामजीने पूछा—मुनिवर ! यह तो आपने हमारे छिये महान् आश्र्यर्जनक इत्तान्त मुनाया है । मेरे ऊपर आपकी विशेष अनुकम्या है । अच्छा, अब यह बतलानेकी छुपा कीजिये कि वे विपश्चित् जिन लोकोंमें उत्पन्न हुए थे, वे यहाँसे कितनी दूर हैं और वे कितनी दूरीपर कैसे लोकोंमें भ्रमण कर रहे हैं !

श्रीचित्रधाने कहा —श्रीराम ! वे दोनों विपश्चित् जिन लोकोंमें स्थित हैं, वे लोक प्रयत्नपूर्वक विचार करनेपर भी मेरी बुद्धिके विषय नहीं हुए । हाँ, मृग-योनिको प्राप्त हुआ तीसरा विपश्चित् जिस लोकमें स्थित है, वह संसार सम्भवतः हमारी बुद्धिमें है । वह विपश्चित्, जिसकी बुद्धि तत्रतकके संसार-श्रमणसे खिन्न नहीं हुई थी, श्रान्तिवरा बहुत-से छोकोंमें श्रमण करके उस ब्रह्माण्डमें किसी पर्वतकी कन्दरामें मगयोनिमें उत्पन्न हुआ।

श्रीरामजीने पूछा—प्रक्षन् ! यदि ऐसी बात है तो यह बतलाइये कि वह किस दिशामें, किस मण्डल्में, किस पर्वतपर, किस बनमें मृगरूपसे स्थित है ? वहाँ वह क्या करता है ? शस्यश्यामला भूभिमें निवास करता हुआ कैसे दूव चरता है ? बुद्दापेके समान शियिल झानवाला वह अपने उस उन्कृष्ट विपश्चित्-जन्मका कब समरण करेगा ?

श्रीविसष्टजीने कहा — खुनन्दन ! त्रिगर्तराजने जिस क्रीडामृगको तुम्हें भेंटरूपमें प्रदान किया है और जो तुम्हारे क्रीडामृगागार ( अजायत्रवर )में विद्यमान है, उसीको तुम वह विपश्चित् समझो । तव श्रीरघुनाथजीकी आक्षासे वाळकोंद्वारा लाया गया वह मनोहर मृग उस विशाल राजसभामें प्रविष्ट हुआ । फिर तो सभी सभासद्

श्रीवासिप्रजीके ध्यानसे उत्पन्त हुई अग्निमें मृगके प्रवेशका तथा उसके विपश्चित्-इंहकी प्राप्तिका वर्णन श्रीवालमीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! तदनन्तर जलसे विधिप्र्वेक आचमन करके इन्धनरिहत ज्वाला श्रीरामने विसिष्ठजीसे चूला—'मुने ! किस उपायद्वारा पुज्जस्वरूप अग्निका ध्यान किया । उनके ध्यान करते हैं प्राप्तन विपश्चित्-देहकी प्राप्ति होकर इस विपश्चित्के दुःख- सभाके मध्यभागसे अग्निकी ज्ये लग्ने ज्वालाओंका आकार शङ्गारसे रहित था, उनमें इन्बनक

श्रीविसष्टजीने कहा—रामभद्र ! जैसे आगमें डाल देनेसे सुवर्ण अपने निर्मेल रूपको प्राप्त हो जाता है, उसी प्रकार इस विपश्चित्तके लिये भी अप्नि ही रारण है । उसमें प्रवेश करतेसे यह मृग अपने पूर्व विपश्चित्-देहको प्राप्त हो जायगा । यह सब मैं अभी करता हूँ और तुमलोगोंको कौतुक दिखलाता हूँ । यह मृग अभी तुमलोगोंके सामने आगमें प्रवेश करेगा ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! उत्तम विचार-वाले मुनिवर श्रीवसिष्ठने वहाँ यों कहकर अपने कमण्डलुके

टकटकी लगाकर उसकी ओर देखने लगे। वह शरीरसे तगड़ा था और उसका चेहरा भी प्रसन्न था। वह अपने शरीरकी चित्तियोंसे तारारूपी विन्दुओंसे युक्त आकाशकी विडम्बना कर रहा था, नील कपलरूपी नेत्रोंको वारंबार गिरानेसे छन्दरी नायिकाओंके चञ्चल कटाक्षोंका तिरस्कार कर रहा था । उसके दर्शनके लिये ळाळायित हुई सभाका अनादर करनेवाले अपने मनोऽभिराम चिकत कराओंसे खम्भोंमें जड़ी हुई मरकतमणिकी नीली कान्तिको तृण समझकर उसे खानेकी इच्छासे वह चञ्चलतापूर्वक इधर-उधर दौड़ लगा रहा था, क्षणभरमें अपने कान, नेत्र और गईनको ऊपर उठा लेता और फिर तुरंत ही नीचे कर लेता-यों अपनी चपळतासे सभासदोंको कौतृहलमं डाल रहा था। इस प्रकार राजा, मनि और मन्त्रियोंसहित सभी लोग उस मृगको देखकर 'भगवान्की माया अनन्त है' यों कहते हुए बहुत देखक आश्चर्यमें डूबे रहे। ( सर्ग १२९ ) 

वेशका तथा उसके विपश्चित्-देहकी प्राप्तिका वर्णन जलसे विविधूर्वक आजमन करके इन्धनरहित ज्ञाला-पुज्जस्य अपिका च्यान करके इन्धनरहित ज्ञाला-पुज्जस्य अपिका च्यान करके इन्धनरहित ज्ञाला-पुज्जस्य अपिका च्यान करके ही समाके मध्यमागसे अपिका लप्टें लग्ज्याने लगीं। उन ज्ञालाओंका आकार शङ्कारसे रहित था, उनमें इन्धनका भी सम्पर्क नहीं था; धूम और कज्जल्का तो नाम-निशान नहीं था। वे निर्मल ज्ञालाएँ धक्-धक् करके ध्वक रही थीं। उनकी परम मनोहर कान्ति फैल रही थी और वे सर्ण-मन्दिर-सी सुन्दर लग रही थीं। खिले हुए प्लशका-सा तो उनका आकार था और वे संध्याकालीन मेचकी-सी रंगवाली प्रकट हुई थीं। उस ज्ञालसमूहको देखकर समासद्गण तो दूर हट गये थे, परंतु पूर्वजन्मके भक्तिमावसे आदरसहित देखते हुए उस मृगको उनके दर्शनसे परम हुई हुआ। उस अपिका अवलोकन करनेसे उस मृगका पाप क्षीण हो गया और उस अपिनों

प्रवेश करनेके लिये उसकी इच्छा जाग्रत् हो उठी । फिर तो वह तुरंत ही सिंहकी तरह उछल्कर दूरतक पीछे हट गया । इसी बीचमें मुनिश्रेष्ठ बसिष्ठजी ध्यानमम् होकर विचार करने लगे और अपने दृष्टिपातोंसे मृगका पाप नष्ट करते हुए अग्निदेवसे यों बोले—

ंएश्वर्यशालं ह्य्यवाहन ! इस मनांहर मुगकी पूर्वजनमंकी भिक्तंत्रा सरण करके इसपर छपा कीजिये और इसे विपश्चित् बना दीजिये ।' राजसभामें विसष्टमुनिके यों कहनेपर वह मृग दूरसे दौइकर उसी प्रकार अग्निमें प्रवेश कर गया, जैसे वेगपूर्वक छोड़ा गया बाण अपने छक्ष्यमें प्रविष्ट हो जाता है । उस ज्वालासमृहमें प्रविष्ट हुए उस मृगका शरीर दर्पणमें प्रतिविम्बकी भाँति संध्याकालीन मेघमें विश्वान्त हुआ-सा स्पष्ट दीख रहा था । तदनन्तर सभासदोंके देखते-देखते ही वह मृग ज्वालाओंके बीचमें मनुष्यके रूपको प्राप्त हो गया । ज्वालाओंके अंदर वह पुण्याकृति पुरुष दिखायी पड़ा । वह स्वर्ण-सा कान्तिमान् था । उसके अङ्ग-प्रत्यङ्ग कमनीय थे, जिनसे वह बड़ा ही सुन्दर छग रहा था ।

तदुपरान्त वह क्वाळा-पुञ्ज वायुके झोंकेसे बुझे हुए दीपकके समान उस समाके मध्यसे ऐसे अदृश्य हुआ, जैसे आकाशसे सार्यकाळके मेव विळीन हो जाते हैं। फिर तो वहाँ देवाळ्यकी दीवाळींके टूट जानेपर उसके मध्य स्थित देव-प्रतिमाके समान तथा परदेके अंदरसे बाहर निकळे हुए नटकी तरह केवळ वह पुरुष ही खड़ा रह गया। वह परम शान्त था। उसके गळेमें स्टाक्षकी माळा शोमा पा रही थी, कंघेपर खर्णमय यह्नोपनीत ळटक रहा था और शरीर अग्नितायसे निर्मळ हुए वन्होंसे आच्छादित था। इस प्रकार वह तुरंत ही उदित हुए चन्द्रमाके समान मळा ळग रहा था। स्वंकी प्रमा-सरीखा वह परमोलकुष्ट आमासे युक्त था। उसके शरीरकी कान्ति देखकर सभासदोंके मुखसे बरवस निकळ पड़ा—ध्यहो! कैसी अञ्चत मा ( शोमा ) है! इसळिये वह

'मास' नामसे विख्यात हुआ । तत्पश्चात वह भास वहीं ध्यानमग्न होकर बैठ गया और मन-ही-मन अपने पूर्वजन्मींके सम्पूर्ण बृत्तान्तींका स्मरण करने छगा । उस समय सारे सभासद् आश्चर्यचिकत होकर चुपचाप बैठे थे। तवतक भास दो ही घड़ीयें अपने सम्पूर्ण वृत्तान्तोंका स्मरण करके उन पूर्वजन्मोंकी स्मृतिसे छौट आया और उसका ध्यान भङ्ग हो गया । उसने उठकर क्रमशः सारी सभापर दृष्टिपात किया । फिर हर्षपूर्वक वसिष्ठजीके निकट जाकर उन्हें प्रणाम किया और यों कहने लगा---'ब्रह्मन् ! आप ज्ञान-सूर्यरूपी प्राण प्रदान करनेवाले हैं। आपको मेरा प्रणाम है। तब वसिष्ठजी भी उसके बाद आज तुम्हारी अविद्याका सर्वथा विनाश हो जाय ।' तदनन्तर जब वह 'श्रीरामजीकी जय हो' यों कहता हुआ उनके चरणोंमें प्रणाम कर रहा था, उसी समय राजा दशरथ अपने आसनने कुछ उठकर उससे हँसते हुए-से बोले ।

श्रीदशरअजीने कहा—भो राजन् ! आपका खागत है । आप अनेक जन्मरूपी संसारमें भ्रमण करनेसे यक गये हैं । अतः आइये, यहाँ इस आसनपर विराजिये और विश्राम कीजिये ।

श्रीवालमीकिजी कहते हैं— भरद्वाज ! महाराज दशरथके यों कहनेपर वह भास नामक त्रिपश्चित् विस्वामित्र आदि सभी मुनियोंको प्रणाम करके आसनपर बैठ गया।

तव श्रीदशरथजी बोले—अहो ! खेद है, जैसे जङ्गली हाथी आलानमें बँचे रहनेके कारण दु:ख भोगता है, उसी तरह इस विपश्चित्ने भी चिरकालतक अविद्याके वशीभूत होकर दु:खका अनुभव किया है। अहो ! अज्ञानसे उत्पन्न हुई दुईष्टिकी कैसी विषम गति है! यह आकाशमें ही अनेक सृष्टियोंके आडम्बर-श्रमका

दर्शन कराती है। यह कम आश्चर्यका विगय नहीं है, जो सर्वव्यापक आत्मामें ये कितने संसार फैले हुए हैं, जिनमें यह विपश्चित् चिरकालतक भ्रमण करता रहा। अहो ! अपने खमावरूप विभवसे सम्पन्न इस चेतन आत्माके संकल्पकी, जो वस्तुत: शून्य है, कैसी अद्भुत महिमा है। यह शून्य होते हुए भी परमात्मधनरूपी आकाशके

अंदर इस प्रकारके अनेकों जगत्के रूपमें प्रतीन होना है।

तद्दनन्तर श्रीविस्थानित्रजीकेद्वारा पूछे जानेपर विपश्चित् भासने अपने देखे हुए त्रिभिन्न दृश्यों, स्थानों, छोकों तथा प्राणियोंका विस्तारपूर्वक वर्गन किया ।

( सर्ग १३०-१३५ )

#### प्राणियोंकी उत्पत्तिके दो भेद, मच्छरके मृगयोनिसे छूटकर व्याधरूपसे उत्पत्त हानेपर उसे एक ग्रानिका ज्ञानोपदेश

उपर्युक्त प्रसङ्गमें ही विपश्चित् भासने आकाशसे एक विशाल शवके गिरनेकी कथा सुनायी । तदनन्तर अग्निदेवके साथ हुए अपने संवादकी चर्चा करते हुए भासने कहा कि मेरे पूळनेपर अग्निदेवताने शवका आदिसे अन्ततक पूरा वृत्तान्त मुझे सुनाया और यह कहा कि 'वह शव मच्छरकी योनिको प्राप्त हुआ था । उस अतिश्चुद्ध शरीर-बाले स्वेदज मच्छरकी आयु केवल दो ही दिनोंकी हुई । उसका शरीर इतना हल्का था कि वह कुँक मारनेसे ही उड़ जाता था ।' इस बातको सुनकर श्रीरामचन्द्रजीके मनमें जिज्ञासा उत्पन्न हुई, तब उन्होंने श्रीविसिष्ठजीसे पूछा ।

श्रीरामजीने पूछा—प्रभावशाळी गुरुदेव ! इस जगत्त्में क्या समस्त प्राणियोंकी उत्पत्ति योनिसे ही होती है अथवा अन्य किसी प्रकारसे भी सम्भव है ?

श्रीवसिष्ठजीनं कहा—रघुनन्दन ! ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त समस्त प्राणियोंकी उत्पत्ति दो प्रकारसे होती है- एक ब्रह्माय और दूसरी भ्रान्तिज । उन दोनोंका वर्णन करता हूँ, सुनो । पूर्वजन्मके अनुभवसे बद्धमूळ हुए शरीरतादाल्यके श्रमवश प्राणियोंकी जो उत्पत्ति होती है, वह भ्रान्तिज कही जाती है; क्योंकि वह दस्यके सङ्गसे होती है । नित्यमुक्त ब्रह्माको कभी भी जगद्भानित तो होती नहीं, फिर भी वह स्रष्टिके आदिमें चतुर्विंच जीवस्रपसे जो खयं अपने संकल्पसे उत्पन्न होता

है, उसका वह जन्म ब्रह्मस्य कहा जाता है। वह योनिज नहीं होता। श्रीराम! उस मच्छरने जगद्भ्रास्ति-वरा जन्म धारण किया था। वह ब्रह्म-विवर्तसे नहीं उत्पन्न हुआ था। अव ( अमिके द्वारा कहा गया ) उसका अगळा बृत्तान्त विपश्चित्तसे सुनो।

( अग्निने आगे कहा- ) उसने पृथ्वीपर ईखके झरमटोंमें हरी-हरी घासोंपर तथा मूँज-कास आदिके अंबारोंमें गूँजते हुए दूसरे मच्छरोंके साथ खयं भी गूँजते एवं कीडा करते हुए अपनी आयुका आधा दिन पूरा-का-पूरा भोग-विलास-में व्यतीत कर दिया। फिर वह बाल-लीलावरा अपनी पत्नी गच्छरीके साथ हरी-हरी घासोंके मध्यभागरूपी हिंडोलेमें बहुत देरतक झुला झुलता रहा । झुलेके परिश्रमसे थककर जब वह वहीं कहीं विश्राम कर रहा था, तबतक हरिणके खुराप्ररूपी पर्वतके गिरनेसे चकनाचूर हो गया। प्राणत्याग करते समय उसकी दृष्टि हरिणके मुखपर लगी थी, इसलिये पूर्व भावनाके अनुसार वाह्य और आभ्यन्तर इन्द्रियोंका प्रहण करके वह सृगयोनिमें पैदा हुआ । वह हरिण वनमें घूम रहा था कि एक व्याधने उसे अपने धनुपद्वारा मार डांछा । मरते समय उसक्ती दृष्टि व्याधके मुखपर पड़ी थी, इसिक्रिये अगले जन्ममें वह व्याध होकर पैदा हुआ। वह व्याध अनेक वनोंमें घूमता-घामता किसी मुनिके तपोवनमें जा पहुँचा । वहाँ वह विश्राम कर रहा था कि उसकी मुनिसे मेंट हो गयी । तब मुनि उसे ज्ञानोपदेश करने छगे---

रे व्याध ! तू क्यों भ्रममं पड़ा है । इस क्षणमङ्गुर संसारमं अपने दीर्घकाळ्यापी दुःखके ळिये धनुपसे इन मुगोंको क्यों मारता है ! अहिंसा-अभयदान आदि शाखमर्यादाका पाळन क्यों नहीं करता ! अरे पुत्र ! बायुसे टकराये हुए मेघमण्डळमं ळटकते हुए जळकी बूँदकी माँति आयु किनाशी है । भोग बाद टोंकी घटाके मध्य कींधनेवाळी विज्ञळीकी तरह चक्कळ हैं । जवानीके भोग-विळास जळके बेगके समान चपळ हैं । शरीर क्षण-विष्वंसी है; अतः इस संसारसे भयभीत होकर तू विवाणकी ही खोज कर ! '\*

तव व्याधने पूछा—मुनिराज ! यदि ऐसी बात है तो बताइये कि दुःखका पूर्णतया विनाश करनेके लिये जो न कटोर हो और न कोमल हो—ऐसा कौन-सा व्यवहारक्रम हो सकता है ?

मुनिने कहा—व्याघ ! त् इसी समय वाणोंसहित इस धनुषको सदाके छिये त्याग दे और मुनिकेसे आचरणका आश्रय लेकर दुःखरहित हो यहीं निवास कर ।

श्रीविस्टिं कहते हैं—रामभद्द ! उक्त मुनिके यों उपदेश देनेपर उसने धनुव और वाणोंका परियाग करके मुनियोंका-सा आचरण अपना किया । फिर बिना मोंगे जो कुछ मिळ जाता था, उसीपर जीवन-निर्वाह करते हुए वह वहीं रहने लगा । कुछ ही दिनोंमें सारासारकी विवेक-शीलताने उस मौनीके मनमें उभी प्रकार प्रवेश किया, जैसे पुष्प गन्धहारा मनुष्योंके हृदयमें अपना स्थान बना लेता है ।

तदनन्तर व्याधद्वारा किये गये प्रश्नके उत्तरमें मुनिने धारणाके अम्याससे परकाय-प्रवेशद्वारा देखे गये खणका, दो जीवोंके सम्मेबनसे दुगुने विश्वदर्शनका, एकता होनेपर एक विश्वके दीखनेका, विस्तारपूर्वक प्रख्यदर्शनका, प्रख्य-सागरके हटने, गाँवमें ब्राह्मणरूपमें स्थिति, दूसरेके शरीरसे बाहर निकलने आदिका वर्णन करनेके पश्चात् कहा ।

मुनि बोले-व्याध ! सृष्टिकी उत्पत्तिका वस्तुतः कोई कारण नहीं है । अतः उसकी उत्पत्तिका अभाव स्पर है । इसलिये सिंह शब्द और उसका अर्थ दोनों ही सर्वथा नहीं हैं। ऐसी स्थितिमें कहाँ शरीर है, कहाँ हृदय है, कहाँ खप्त है, कहाँ जल आदि है, कहाँ जान है, कहाँ अज्ञान है और कहाँ जनत-परण आदि है ! वास्तवमें तो वह निर्मल चिन्मात्र ही है, जिसकी अपेश्वा आकाश अत्यन्त सूक्ष्म होते हुए भी उसी प्रकार स्थूछ लगता है जैसे परमाणुओं के निकट पर्वत । वह चिदाकाश अपने आकाशरूप शरीरके विषयमें खभावतः जो कुछ संकल्प करता है, उससे वह अपनेक्षो जगद्रपसे जानता है। जैसे खप्नमें केवल चेतन जीव ही नगररूपसे प्रतीत होता है, वास्तवमें वहाँ नगर आदि कुछ भी नहीं है, वैसे ही आत्माकारामें शान्त, अखण्ड, अप्रत्यक्ष चिन्मात्र ही जगद्रपसे भासित होता है । जैसे नेत्रोंमें तिनिर रोग हो जानेसे प्रकाशमय आकाशमें धुआँसा-सा दीख पड़ता है, उसी तरह चिद्रपी दृष्टिमें अज्ञानरूपी तिमिर रोगके कारण जगत्का भान होता है । परंतु वस्तुतः न भान है न अभान, न प्रातिभासिक जगत् है न व्यावहारिक तथा भूताकाश भी नहीं है; बलिक केवल निराकार, अनादि, अनन्त, अद्वितीय चिदाकारा ही है । जिस हेतुसे कारणके विना खप्पमें केवल शुद्ध द्रष्टा ही भासित होता है, उसी हेतुसे जाप्रत्में भी कारणका अभाव है और उसमें न द्रष्टा है न दर्शन । जैसे एक काल सृष्टि और प्रलय-दोनों रूपोंमें व्याप्त है अथवा बीज अङ्करसे लेकर पुष्प-फलपर्यन्त सभी अवस्थाओंमें वर्तमान है, उसी प्रकार ब्रह्म सर्वव्यापी है। जो एककी दृष्टिमें महान् दीवालरूप है, वही दूसरेकी

अञ्चर्यद्यविष्विद्याञ्चपटलीलम्बाग्युवनद्वसुरं भ्रमेगा मेत्रवितानमध्यविल्सत्सीदामनीचञ्चलाः । लोला योवनलालना जलरयः कायः क्षणापायवान् पुत्र त्रासमुपेत्य संस्तिविद्यान्तिर्वाणमन्विष्यताम् ॥ (नि० प्र० ड० १३६ । ३३ )

दृष्टिमें निर्माण आकारा-सा दीखना है। यह बान स्थिर-स्वाप्त, संकल्प और अम आदि अवस्थाओंने देखी गयी है। जैसे आम्पा एक निर्माण चिदाकारास्त्रक्रण होकर स्वप्तमें आग्रत्की तरह प्रतीत होता है, उसी तरह आग्रन्मय स्वप्तमें भी भासित होता है। दोनों अवस्थाओंमें उसकी जरा-सी भी अन्ययाप्रतीति नहीं होती। अतः व्याप्त! समस्त मनोत्यापारका त्याग कर देने मर तुग जैसा रहते हो, बही तुम्हारा निरामय स्वस्त्रप है, तुन वस्तुनः बाहर-भीतर सर्वत्र अनन्त आसाक्त्यसे निरन्तर स्थित हो।

ब्रह्मा आरि जो खयंम् अपने-आप उत्पन्न होनेवाले हैं, वे सृष्टिके आदिमें खयं ही प्रकट होते हैं; क्योंकि उनके द्यारी ब्रानमात्रखरूप होते हैं। अतः उनके जन्म और कर्म नहीं होते। उनकी दृष्टिमें न संसार है, न हैत है और न कल्पनाएँ हैं। विशुद्ध ब्रानखरूप द्यारीखाले वे सदा सर्वात्मारूपसे स्थित रहते हैं। सृष्टिके आरम्भकालमें जैसे परब्रह्मखरूप ब्रह्मा आदि प्रकट होते हैं, उसी तरह सैकड़ों-हजारों दूसरे

जीव भी प्रकट होते हैं: किंत जो अजानी हैं, वे अपनेको बहासे मिन मानते हैं । वे असारिक जीव इस जड दश्यनय द्वैत प्रयञ्चको सत्य समझकर ही पहले मृत्यको प्रात हुए थे। अतः अव उनका कर्मसहित पनः जन्म दिखायी देता है: क्योंकि उन्होंने खयं ही अचेतन देहात्मरूप होकर अवस्तका आश्रय प्रहण किया है। सर्वात्मरूप चेतनकी निर्मलता स्वाभाविक है । नित्य ब्रह्म स्व-स्वभावमें ही स्थित है । जिरो वह परमात्म-खरूप ज्ञात हो गया है, उसका वह कर्म नष्ट हो जाता है। तब जिसका अस्तित्व ही नहीं है, उसके विनाशमें कठिनाई ही कौन-सी है। जवतक पाण्डित्यकी--परमात्मखरूपके ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो जाती, तभीतक माया संसारभयको उत्पन्न करनेमें समर्थ होती है । पाण्डित्य वहीं है, जिससे पुनः इस संसारचक्रमें पतन नहीं होता । इसलिये विद्युद्ध ज्ञानसे भरपुर उस पाण्डित्यकी प्राप्तिके लिये अविराम प्रयत्न करना चाहिये । इसके सित्रा अन्य किसी उपायसे तुम्हारा यह संसार-भय नष्ट नहीं हो सकता ।

( सर्ग १३६-१४२ )

# पाण्डित्यकी प्रशंसा, चित् ही जगत् हैं - इसका युक्तिपूर्वक समर्थन

मुनि बोले—व्याध ! जो प्रसधामरूपी गन्तव्य स्थानके मार्गके ज्ञाता हैं तथा जिन्हें आत्मज्ञानका पूर्णबोध है, ऐसे पण्डित जिस गतिको प्राप्त होते हैं, उसके सामने इन्द्रका ऐश्वर्य जीर्ण-शीर्ण तृणके समान तुन्छ है । मुझे तो पाताल, भूतल और स्वर्गलोकमें कहीं भी ऐसा मुख अथवा ऐस्वर्य नहीं दीख रहा है, जो पाण्डित्यसे बढ़कर हो । जैसे ज्ञान हो जानेसे मालामें सर्पकी भानित तुरंत मिट जाती है, बैसे ही ज्ञानीकी दृष्टिमें यह अविद्यात्मक दृश्य-प्रपञ्च क्षणमात्रमें ब्रह्मरूपमें परिणत हो जाता है । ब्रह्मका जो प्रतिभास है, बही यह जगत् कहा जाता है । इसी कारण ये पृथ्वी आदि पश्चभूत कहाँ हैं और इनका कारण कहाँ है अर्थात्

जगत्की उत्पत्तिमें इन कारणोंकी अपेक्षा नहीं है। जैसे स्वप्नद्रष्टाको स्वप्नमें दीखनेवाले मनुष्योंकी स्थिति काल्पनिक है, वास्तविक नहीं है, उसी तरह जाम्रत्स्वरूप स्वप्नमें दीखनेवाले मनुष्योंकी स्थिति भी पूर्वकामनाके अनुसार कल्पित हैं, यथार्थ नहीं हैं।

व्याध ! जैसे स्वप्नावस्थामें तुम्हारे अन्तः अरणके संकल्पमें नगर दीखता है, वैंसे ही ब्रह्मके संकल्पमें यह सृष्टिं वर्तमान है और जैसी कार्यकारणता तुम्हारे स्वप्नकालमें कही गयी है, वैसी ही कार्यकारणता यहाँ भी है । यह्मपि यह सम्पूर्ण जगत् असत् है, तथापि स्वप्नकी तरह इसका अनुभव होता है । यदि 'जगत् नहीं है' यों कहा जाय तो पूर्ण चेतन ही इस रूपमें विकसित होता है। जैसे हमछोगोंका यह जगत् है, वेंसे ही आकाशमें अन्य प्राणियोंके छाखों जगत् हैं; परंतु उनकी परस्पर अनुसृति नहीं होती। सरोवर, सागर और कूपमें पृथक्-पृथक् निवास करनेवाले मेहकोंको अपने-अपने निवासस्थानका ही अनुभव रहता है, उन्हें परस्पर एक-दूसरेके दश्यादिका कुछ मी ज्ञान नहीं रहता। जैसे एक ही घरमें सैकड़ों मनुष्योंके सैकड़ों खप्त-नगर होते हैं, उसी प्रकार आकाशमें वहत-से जगत् भासित होते हैं; परंतु अज्ञानियोंके अनुभवमं आनेसे ही उन आकाशीय जगतोंकी सत्ता है और ज्ञानियोंके अनुभवमं सिकड़ों मनुष्योंके सिकड़ों मनुष्योंके सिकड़ों स्वप्त-नगर विकसित होते हैं और नहीं भी होते, उसी तरह आकाशमें जगत् है और नहीं भी होते, उसी तरह आकाशमें जगत् है और नहीं भी होते, उसी तरह आकाशमें जगत् है और नहीं भी होते, उसी

यह भुवन चिन्मात्रमें स्थित है । 'त्वम्', 'अहम्' आदि रूप जगत् भी चिन्मय है । इस न्यायसे उत्पन्न न होता हुआ भी जगत् परमाणुके अंदरतक चला जाता है अर्थात अत्यन्त सृक्ष्म हो जाता है । में परमाणुकप हूँ, अतः समस्त जगत्के आकारमें स्थित हूँ । इसी कारण में सर्वत्र यहाँतक कि परमाणुके अंदर भी विद्यमान हूँ । यह चिदाकाराख्य में चिन्मात्र परमाणु होकर जगद्रुपसे जहाँ स्थित रहता हूँ, वहीं तीनों छोकोंको देखता हूँ । मेरे अन्तरात्मामें तीनों छोकोंका जैसा रूप विकसित होता है, वैसा बाहर नहीं होता; क्योंकि कहीं भी किसीने उसे देखा नहीं है । स्वप्न अथवा जाग्रत्में जब-जब अथवा जहाँ जगत्का जो भान होता है, वह बाह्य एवं आम्यन्तर-सिहत समस्त दृश्य चेतन आत्माका भान ही है । जब स्वप्नमें प्राणीका विस्तृत जगत् भासित होता है, तब वह चिद्युखरूप आत्माका ही भान होता है और वह स्वस्-स्थानख्यमें होता है ।

(सर्ग १४३-१४४)

#### मुनिका व्याधके प्रति बहुत-से प्राणियोंको एक साथ सुख-दुःखकी प्राप्तिके निमित्तका निरूपण करना

इस प्रकार खप्न, सुष्ठुति आदिके मेदोंका वर्णन करके मुनिने पुनः कहा—'व्याघ! यद्यपि जाग्रत, खप्न, सुष्ठुति एवं तुरीय खरूपवाळा आत्मा आकाररहित होकर भी सर्वाकार है, कल्पनाओंसे शून्य होते हुए भी स्रष्टिक्पी शरीर धारण करनेवाळा है और शून्यरूप दश्यात्मक चित्-शरीरसे शून्याकाशको व्यात करके स्थित है, तथापि यह आकाशात्मक चिन्मात्र अपने शुद्ध चिदाकाशखरूपसे कभी मी तनिक भी भिन्न नहीं है। आकाश, वायु, अग्नि, जल, पृथ्वी, लोकान्तर और मेघ आदि सूत-भौतिक पदार्थी-सहित यह दश्यजगत् सृष्टिके आदिमें भी कारणका अनुभव न होनेसे केवळ चिदालक ही है। वास्तवमें यह नाम-रूपसे रहित और वोवखरूप ही है; क्योंकि अन्ततो-गत्वा मनोळ्य हो जानेपर यह सारा-का-सारा शुद्ध झानखरूप ग्रह्म ही रह जाता है, कोई अन्य वस्त नहीं।

व्याधने पूछा— मुने ! प्रख्य आदि सैकड़ों महादृत्तान्तों-से जिसकी अनेकों सृष्टियाँ समात हो चुकी हैं, ऐसे आपका उन-उन कोकोंमें कैसा दृत्तान्त घटित हुआ था, उसका रहस्य वतकाइये।

मुनिने कहा—सदाचारकी स्पृद्धा रखनेवाले साधुखभाव व्याध! समयत किसी प्राणीके ओजमें स्थित होनेपर उस प्राणीके इदयस्थित ओजमें जो अपूर्व वृत्तान्त विटित हुआ, उसे सुनो। उस समय वहाँ मेरा आत्मज्ञान-सम्बन्धी सारा चमकार विस्मृत हो गया और वर्ष-ऋतुरूप काल धीरे-धीरे व्यतीत होने लगा। मेरा आत्म-चिन्तन छूट गया और बुद्धि पुत्र-कलत्र आदिमें अनुरक्त हो गयी। इस प्रकार उस गृहस्थाश्रममें रहते मेरे सोल्ड वर्ष बीत गये। तदनन्तर किसी समय एक सम्मान्य विद्वान् मुनि अतिथिरूपसे मेरे वर पधारे।

वे मननशील तथा अगाध ज्ञानसम्पन्न ये । उनकी तपस्या वड़ी उप्र थी । मैंने उनका भळीभाँति आदर-सत्कार किया । तात ! जब वे भोजन करके मंतृष्ट हो आसनपर शयन करने लगे, तत्र मैंने जनताके सुख-दु:खके क्रमका त्रिचार करके उनसे यों प्रश्न किया--'भगवन ! चूँकि आप महाज्ञानी हैं। जगतकी सारी गतिविधियाँ आपको विदित हैं। आपमें क्रोध तो लेशमात्र भी नहीं दीखता तथा सखमें आपकी तनिक भी आसक्ति नहीं है; अत: यह बतानेकी कृपा कीजिये कि जैसे शरकालमें फलर्थी पुरुपोंको धान आदिकी प्राप्ति होती है, वसे ही कर्मशील जीवोंके अपने ग्रुभाग्रुभ कर्मीके फलस्वरूप सुख-दु:ख प्राप्त होते हैं। तो क्या ये सारी प्रजाएँ एक साथ ही अञ्चन कर्म करती हैं, जिनके फलखरूप दुर्मिश्वादि सभी दोष इन्हें एक साथ ही प्राप्त होते हैं ? यदि दर्भिक्ष एवं अनावृष्टि आदि उपद्रव सबके लिये एक-से ही होते हैं तो इसका क्या रहस्य है तथा किस-किसके दुष्कर्मसमान होते हैं ?' मेरा यह प्रश्न सुनकर वे मुनि मेरी ओर देखकर मुसकराये और अमृत-प्रवाहकी तरह सुन्दर एवं प्रशंसनीय वचन वोले।

समागत मुनिने कहा—साथो ! यह तो वतलाओ, अन्तःकरणके पूर्णतया विवेकसम्पन्न होनेपर इस दश्यका जो सत् या असत्रूरूप कारण है, उसे किससे जानते हो । हुम कीन हो और इस जगत्में कहाँ स्थित हो—यों अपने आसाका पूर्णरूपसे स्मरण करो । में कहाँ हूँ ? यह दश्य क्या है ! क्या सार है ! क्या अक्षार है ! यह सब खन्मात्र ही प्रतीत होता है । इसे तुम क्यों नहीं समझते हो ! में तुम्हारे लिये खन्न-पुरुष हूँ और तुम मेरे लिये खन्न-पुरुष के तुन्य हो । यह जगत निराक्षार अनिर्वचनीय अनादि और कल्पनारहित है । यह चिन्मात्ररूपी काँचकी चमकके समान स्थित है । इस सर्वव्यापक चिन्मात्रका खामिक रूप ही ऐसा है कि यह जहाँ जैदा समझता है, वहाँ वैसा ही हो जाता है । जब यह वस्तुओंके सकारणस्वकी कल्पना करता है, तब सब कुळ सकारण है

और जब अकारणत्वकी कल्पना करना है, तब सभी कुछ अकारण है। साधुपुरुप ! जैसे बहुत-से बृक्षोंपर एक साथ बिजली गिरती है, वैसे ही कुछ प्राणियोंके कतिपय दुष्कमं रहनेपर एक साथ ही दुःख आदिके पहाड़ टूट पड़ते हैं। कमोंकी कल्पनासे जीवालाको अपने कमोंका फल भोगना पड़ता है, परंतु जब वह कमोंकी कल्पनासे उन्मुक्त हो जाता है, तब उसे कर्मफलका भोग नहीं प्राप्त होता। खप्तमय नगरकी भाँति इस जगत्में सहकारी कारण आदि कोई भी कारण नहीं है। इसल्यि वह अनादि, चेतन, अजर, मङ्गलमय परब्रह्म ही है। यह खप्तवत् जगद्भम कोई विना कारणके प्रतीत होता है और कोई कारणके साथ । वास्तवमें तो यह विध्या ही है।

महामते ! ये सारी सृष्टियाँ पहलेसे इसी तरह अकारण ही प्रवृत्त होती आ रही हैं। जैसे आकारामें देरतक देखते रहनेसे नेत्रोंके सामने चकाकार गोले दीखने लगते हैं, वैसे ही जगत्में ये ढेर-की-ढेर सृष्टियाँ चकर काटती रहती हैं । चित-राक्तिने ही अपनेमें ·मैं ही अमुक हूँ<sup>9</sup> यों जिस-जिस भानात्मक रूपकी खत: कल्पना की, वह आज भी वैसा ही स्थित है। पुन: वही चित् उससे भी उत्कृष्ट दूसरे महान् यत्नसे उसे अन्यथा करनेमें भी समर्थ है । विद्वान-द्वारा जहाँ कारणकी कल्पना की जाती है, वहाँ तो कारणकी सारता रहती है और जहाँ उसकी कल्पना नहीं की जाती, वहाँ कारणहीनता ही है । यह विस्तृत जगत पहले बवंडरकी तरह अतत् ही आभासित हुआ और उस समय जैसा भान हुआ वैसा ही आज भी स्थित है । कुछ लोग अपना शुभ-अशुभ पुण्य-पापरूप कर्म मिला-जुलाकर करते हैं, अतः उन्हें उनका फल भी उसी तरह सम्मिश्रित रूपमें मिछता है ।

(सर्ग १४५---१४९)

#### मुनिके उपदेशसे आत्मज्ञानकी प्राप्ति, पूर्वदेहमें गमनकी असमर्थताके विषयमें प्रश्न करनेपर देह आदिके भस्म होनेके प्रसंगमें मुनिके आश्रम और दोनों शरीरोंके जलने तथा वायद्वारा उस अग्निके शान्त होनेका वर्णन

मुनिने कहा—व्याथ ! उस समय उन मुनिने इस प्रकारकी शुक्तिसे मुझे ऐसा ज्ञानीपदेश किया, जिससे तत्काल ही ज्ञेय-तत्त्व मेरी बुद्धिमें बैठ गया | जिन मुनिने यह चन्द्रोदयके समान मनोहर वचन कहा था, वे ही ये मुनिवर तुम्हारे बगलमें बैठे हैं । (उक्त मुनिको दिखाकर कहा—) उनकी ओर दृष्टिपात करो । ये मूर्तिमान् यज्ञके समान हैं। इन्हें दृश्यके पूर्वीपरका पूर्ण ज्ञान है । ये ही मेरे अज्ञानका विनाश करनेवाले हैं । यद्यपि मेने इनसे कहनेके लिये प्रार्थना नहीं की थी, तथापि इन्होंने ही मुझसे यह वात कही थी।

अग्नि बोले—विपश्चित् ! उन मुनिकी वह बात सुनकर वह व्याध उस सम्य विचारने व्या कि यह खप्रसृष्टि प्रत्यक्ष कैसे हो गयी । यों सोचकर उसे महान् विस्मय हुआ ।

तय व्याधने कहा—पुने! भव-तापका अपहरण करने-वाले आपने अभी-अभी जो वात मुझ्से कही है, वह तो महान् आश्चर्यजनक है और मेरे भनमें नहीं बैठ रही है। मुनिवर! खप्तमें जिन हा आपने अपने उपदेशक-रूपसे वर्णन किया था, उन्होंकी जाप्रत्में प्रत्यक्षता वतला रहे हैं और में भी उन्हें प्रत्यक्ष देख रहा हूँ। इसील्यिं मैं इसे परम विसम्यक्षी वात मानता हूँ।

मुनि बोले—महाभाग च्याध ! तदनन्तर यहाँ मेरी कौन-सी विस्तयजनक घटना घटी, उसका में संक्षेपमें वर्णन करता हूँ; धुनो । सहसा उतावकी मत करो । तुम्हारे समीप बैठे हुए इन मुनिवरने उस समय यहाँ मुझे ज्ञानोपदेश करनेके लिये वैसा वर्णन किया था और मैं उन महासाबी उस वाणीसे तुरंत ज्ञानसम्पन्न हो गया । तत्पश्चात् उनकी वाणीक प्रभावसे मुझे अपने पहलेके अनादिसिद्ध सन्मात्ररूप निर्मन्न खभावका स्मरण हो आया,

फिर तो मेरे हृदयमें यह भावना जाग उठी कि में ही वह मुनि था । ऐसा घ्यान आते ही प्रचुर आरचर्यवश स्नान किये हुएकी तरह मेरा हृदय आई हो गया। मैं विषय-मोगकी आसक्तिसे इस अवस्थाको प्राप्त हो गया हूँ---ठीक उसी तरह जैसे अज्ञानी पथिक मार्गके परिश्रमसे पीड़ित होकर जलके लिये मिध्याभूत मृगतृष्णा-के पीछे दौड़ता है। अहो ! आश्चर्य है, बढ़ते हुए इस मिथ्याज्ञानने, जो सर्वार्थशून्य है, मुझे यह किस दशाको पहुँचा दिया। वास्तवमें तो न मैं हूँ, न यह श्री है, न यह घर है और न यह भ्रम ही है-यह सब कुछ मिथ्या है, फिर भी सत्-सा प्रतीत होता है। यह महान् आश्चर्य है । अच्छा, अब इस विषयमें मुझे क्या करना चाहिये । मेरे अंदर बन्धनको तोड़ डालनेमें समर्थ जो ब्रह्माकार वृत्तिरूप अङ्कर है, वह भी काट डालने योग्य है, अत: तवतक मैं उसीका परित्याग करता हूँ । यों सोच-त्रिचारकर मैंने वहाँ उन मुनिसे इस प्रकार कहा-'मुनीइवर ! में अपने आश्रमस्थित मुनि-शरीरका तथा जिस शरीरको देखनेके छिये प्रवृत्त हुआ हूँ, उसका भी निरीक्षण करनेके छिये जाता हूँ।

यह धुनकर वे मुनिवर उस समय ठठाकर हँस पड़े और मुझसे कहने छमे— वे दोनों शरीर अब हैं कहाँ। वे तो अब बहुत दूर चले गये। अबबा बृत्तान्तज्ञ! तुम खयं ही जाओ और उस बृत्तान्तको देखो। बहाँ घटित हुई घटनाको जब तुम ययार्थरूपसे देख छोगे, तब खयं ही जान जाओगे। मुनिके यों कहनेपर मैंने अपने उस प्राक्तन मुनि-शरीरका स्मरण करके वहाँ जानेकी इच्छासे इस खमकल्पित रूपका एरियाग कर दिया और चिदात्मारूप अपने जीवको प्राणके द्वारमूत पवनसे संवुक्त

कर दिया । चलते समय मैंने उन मुनिसे कहा-'मुने ! अपने प्राक्तन शरीरका अवलोकन करके जवतक में लौटता हूँ, तवतक आपको यहीं बैठे रहना चाहिये। यों कहकर में वायुमें प्रविष्ट हुआ । तदनन्तर मैं बड़ी उतावर्शको साथ उस वायुरूपी रथपर आरूढ़ होकर पुष्पकी सगन्धकी तरह उस अनन्त आकाशमें जाकर चिरकालतक भ्रमण करता रहा । परंतु बहुत देरतक भटकते रहनेपर भी मुझे वहाँसे निकलनेके लिये उस प्राणीके गलेका छिद्र आदि कोई मार्ग प्राप्त नहीं हुआ । तब मैंने मुनिके पास जाकर उनसे पूछा--- 'मुनिराज! यद्यपि मैं स्थावर-पर्यन्त अपने विस्तृत संसारमण्डलमें चिरकालतक भ्रमण करता रहा, तथापि मुझे वह गलेका छिद्र नहीं प्राप्त हुआ-इसका क्या कारण है ? मेरे यों प्रक्त करनेपर वे महाशय मुनि बोले--- 'कमलनयन ! तुम उस शरीर-वृत्तान्तको ( उपदेश किये गये बिना ही ) खयं अपनी बुद्धिसे कैसे जान गये । यदि योगसे एकाग्र हुई बुद्धिके द्वारा तुम खयं ही इसका अवलोकन करते हो तब तो हाथपर रखे हुए कमळकी तरह तुम्हें उसका पूर्णतया ज्ञान है ही । तथापि यदि तुम्हें मेरे मुखसे सुननेकी इच्छा है तो मैं उस यथाघटित वृत्तान्तका पूर्णरूपसे वर्णन करता हूँ, सुनो---

'तुम अपनेको जैसा समझते हो, वैसे व्यथि जीवरूप नहीं हो । तुम तो समस्त प्राणियोंके तपरूपी कमलके लिये सूर्यरूप, कल्याणरूपी कमलोंकी खान और भगवान् श्रीहरिके नामिकमल्की कर्णिका अर्थात् हिरण्यगर्भ हो । वही तुम किसी समय व्यथिभावरूप खम देखनेकी इच्छासे तपस्यामें स्थित होकर उस पुष्ट हुई हुद्धिद्वारा किसी प्राणीके हृदयमें प्रविष्ठ हुए । जिस हृदयमें तुमने प्रवेश किया था, वहाँ पृथ्वी और खर्गलोक जिसका उदर है, उस विस्तृत निलोक्तीको देखा था । इस प्रकार यद्यपि तुम वहाँ बड़ी देरतक खम देखनेमें व्यग्न थे, तथापि तुम्हारे शरीरमें तथा महावनमें सोये हुए उस जीवके शरीरमें,

जिसमें तम स्थित थे, आग छग गयी । फिर तो घुएँसे धूमिल हुए मेघरूपी वन्नोंसे आच्छादित आकारा चँदोवा-सा माद्रम पड़ने लगा । अलातचक्र-सी उड़ती हुई वड़ी-वड़ी चिनगारियाँ सूर्यमण्डल एवं चन्द्रमण्डल-सी जान पड़ने लगीं । उस अग्निने जले हुए मेघोंपर भस्मपूर्ण धुएँके मेघ-रूपी कम्बर्णेद्वारा आकाशको ऐसा आच्छादित कर दिया था मानो वे नीले आकाशदलकी रक्षा कर रहे हों। दर देशमें स्थित छोगोंने उसे एक जगह स्थिर हुई विजछी-सा देखा । उसकी प्रभासे आकारा पिघले हुए खर्ण-रससे अनुलिप्त फर्रा-सा लग रहा था । उसकी दीप्तिमती चिनगारियाँ उड़-उड़कर आकाशमें पहुँच रही थीं, जो ताराओंकी संख्याको दुगुनी वना रही थीं। वह वक्षःस्थलमें स्थित ज्वालारूपी बालवनिताओंके कटाक्षोंसे आनन्द-प्रदान कर रही थी। उस दावाग्निने, जो प्रलयाग्निके समान भीपण थी तथा वेगपूर्वक रेंगते हुए सर्पकी तरह चारों ओर फैल रही थी, तुम्हारे आश्रमके साथ-साथ तुम्हारे तथा उस प्राणीके शरीरको भी जलाकर भस्म कर दिया ।

व्याधने पूछा—सुने ! वहाँ उस अग्निदाहकी उत्पत्ति-का प्रधान कारण क्या है तथा वह वन और आपके वे शिष्य—सत्र-के-सब एक साथ ही कैसे नष्ट हो गये ?

मुनिने कहा—व्याध ! जैसे संकल्प आदिके विनाश और उदयमें संकल्पकृतिक मनका स्पन्दन ही कारण है, वैसे ही त्रिजगत्का संकल्प करनेवाले विधाताका मनः-स्पन्द ही त्रिजगत् है और वही तुरंत उसके विनाश और उदयका कारण है । चूँकि ब्रह्माका संकल्पनगर ही जगत् है, इसल्यि उनके मनका स्पन्दन ही इस संसारमें प्रजाओंकी उन्नति, क्षय, क्षोभ, वृष्टि और अवृष्टि आदिका कारण है । ब्रह्माका मानसिक संकल्प इस त्रिलोकीका कारण है, अतः यह त्रिलोकी कल्पित है । विद्यानोंकी निर्मल दिप्टमें चिदाकाशमें चिदाकाशका ही शोमा विकसित होती है, किंतु जो मूर्ख हैं, उनकी दिष्टमें

वह जैसी अथवा जिस प्रकारकी भासती है, तन्मयी ही है। वास्तवमें तो वह सत् नहीं है।

समागत मनिने कहा-मुने ! वहाँ उस अग्निने दोनों शरीर, आश्रम, नगर, वे घर और वे बृक्ष आदि सबको सुखे तिनकेके समान शीघ्र ही जळाकर राखका ढेर बना दिया तथा अत्यन्त दाहके कारण जिसकी बड़ी-बड़ी शिळाएँ फट गयी थीं, ऐसे तुम्हारे उस आश्रममें सोये पड़े हुए वे दोनों शरीर भस्म हो गये। इस प्रकार सम्पूर्ण वनको पूर्णव्हपसे जलाकर वह आग धीरे-धीरे उसी प्रकार शान्त हो गयी, जैसे समुद्रके जलको पीकर अगस्त्यजी शान्त हो गये थे। तत्पश्चात् वह अग्नि अदस्य हो गयी । उस अग्निके अदस्य हो जानेपर वायु उस सम्पूर्ण भस्मराशिको, जो पहले हवाके लगनेसे उदीत होकर फिरं अत्यन्त शीतल हो गयी थी, पुष्पराशिकी भाँति कण-कण करके उड़ा ले गयी। इससे अब पता ही नहीं चलता कि वह आश्रम कहाँ था और वे दोनों शरीर कहाँ चले गये तथा जो पेटीकी तरह बहुत-से लोगोंका निवास-स्थान था, वह नगर जाम्रत्पुरुपके खप्तनगरकी तरह कहाँ विळीन हो गया । इस प्रकार जव तुम्हारे तथा उस प्राणीके शरीरका अभाव हो गया, उस समय तुम खप्तके भ्रमसे प्रस्त थे, परंत इस समय तुम्हारी संवित् ही स्फरित हो रही है । इसिंछिये कहाँ वाहर निकलनेका द्वारभूत

उस प्राणीके गलेका छिद्र और कहाँ तुम्हारा वह विराट आत्मा अर्थात् दोनोंमें महान् अन्तर है; क्योंकि ओजसहित जले हुए उस प्राणीका ओजसहित शरीर भी तो जल गया या । मुने ! इसी कारण तुम्हें वे दोनों शरीर प्राप्त नहीं हुए हैं; क्योंकि इस समय तुम, जिसका अन्त नहीं है, ऐसे खप्न-संसाररूपी जाग्रत-अवस्थामें स्थित हो । सुत्रत ! इस प्रकार तुम्हारा यह खप्त ही जाप्रदावको प्राप्त हो गया है और हम सब लोग तुम्हारे स्वप्नपुरुष हो गये हैं। यों तुम हमारे खप्तपुरुप हो और हमछोग तुम्हारे स्वप्नपुरुप हैं, किंतु यह चिदाकाशरूप आत्मा सर्वदा अपने खमावमं ही स्थित है । खप्नपुरुष होते हुए जबसे तुम्हें 'मैं जामत-पुरुव हूँ' ऐसी प्रतीति हुई, तबसे तम जामत-पुरुप वनकर पूर्णरूपसे गृहस्थाश्रममें स्थित हो । तात ! इस प्रकार वहाँ जैसी घटना घटी थी, वह सारा प्रसंग मैंने तुम्हें पूर्णरूपसे सुना दिया । अत्र यदि तुम्हें मेरे कथनमें संदेह हो तो तुम खयं ही ध्यानद्वारा इस अनुभूत दश्यको देख सकते हो । इस प्रकार जो आदि और मध्यसे रहित है, जिसका रूप अनन्त है तथा शरीर अपनी विकसन-शक्तिके उत्कर्षसे चञ्चल हो रहा है, ऐसा यह संविद्धन ( ज्ञानखरूप) चिन्मयात्मा ही खयं अपने आपमें अनेक ग्रमाग्रम सृष्टियोंके रूपमें आकाशमें फैले हुए सूर्यके सुनहले घामकी तरह त्रिकसित होता है।

(सर्ग १५०-१५१)

#### च्याध और उस म्रुनिके वार्तारुपके प्रसंगमें जीवन्युक्त ज्ञानीके स्वरूपका वर्णन तथा अभ्यासकी प्रशंसा

तथा मेरे शरीर आदिका वास्तवमें अस्तित्व न होनेके कारण यह सब आदि-अन्तरहित चिदाकारा ही है। इस-का रूप कर्ता, कर्म और करणसे हीन, क्रमशून्य चिद्वन है। ये घट, पट और अबट आदि चिदाकाशके विकास हैं, अतः ये स्पष्ट आकारवाले कहाँसे हो गये। वस्तुतः यह चिन्मात्रका भी विकास नहीं है, बल्कि केवल चिन्मात्राकाश

समागत मनिने कहा-मुने ! उस प्राणीके शरीर ही है; फिर उसका कैसा और क्या विकास । क्या कहीं आकाशका विकास होता है ! मला, शून्य वस्तु कैसे विकसित होगी । चिन्मात्रका विकास महान् चिद्धनरूप ग्रद्ध ब्रह्म है । वहीं जगत्की तरह अवभासित हो रहा है। ऐसी दशामें दश्य कहाँ और द्रष्टापन तो फिर आ ही कहाँसे सकता है ? अतः जो कालतः आदि-अन्तशून्य, देशतः आदि-मध्यहीन, वस्तुतः अद्वितीय, कारण, कार्य

और तद्धीन प्राणियोंसे परे, सत्तामय, सुवन, शैंक और दिगन्तोंके कारण नाना-अनानारूप, अप्रमेय, सर्वव्याक चेतन हैं, वहीं सब कुछ है।

मुनि बोलं—च्याथ ! ऐसा निर्णय करके मैं इस दृश्यमं स्थित हूँ । मेरा संताप और राग नष्ट हो गया है । में आशङ्का और अहंकारसे शून्य होकर निर्वाणखरूप हो गया हूँ । न मेरा कोई आधार है और न में ही किसीका आधार हूँ । में मान और आश्रयसे रहित होकर अपने चित्-स्वभावमं स्थित हूँ तथा सर्वथा शान्त होकर स्पष्टि-रूपसे प्रकट हूँ । में शान्ति-रूगभ कर यहा हूँ, चारों ओरसे निर्वाण-सुखमं निमग्न हूँ और केवल आत्मसुखमं स्थित हूँ । में विधि-निपेश्वसे परे हो गया हूँ । अब मेरे लिये न कुछ बाह्य है न आन्तर । इस प्रकार में यहाँ यथाप्राप्त स्थितिके अनुसार निवास करता हूँ । तुम तो आज सहसा मेरे सामने आ गये हो ।

व्याधने कहा—सुनिवर ! यदि ऐसी वात है तो में, आप और ये समस्त देवता आदि सक्के सब परस्पर एक-दूसरेके सत्-असत्-खरूप खप्तपुरुव हो जायँगे।

मुनि बोले—च्याध ! तुम्हारा क्यन ठीक है; क्योंकि यह सब-का-सब परस्पर खमके समान स्थित है तथा अपनेमें एक-दूसरेका सत्-असत्-सा अनुभव होता है । जिसने दृश्यको जैसा समझा है, उसे तदनुकूल ही उसका अनुभव होता है । वह दृश्य वस्तु अनेक है और एक भी है । (अज्ञानियोंके लिये अनेक है, किंतु जो तस्वज्ञानी हैं, उनके लिये ) जाम्रत्-कालमें वह खमनगरके समान तथा पहले न देखे हुए दूर देशमें स्थित दृश्यमान नगरके सदश प्रतीतिमात्र ही है; अतः वह न एक है, न सत् है, न असत् है और न सत्-असत् ही है । खुव्यक ! इस प्रकार मैंने तुमसे सब कुछ वर्णन कर दिया । मेरे निरन्तर ज्ञानीपदेश करते व्हनेसे तुम

इानसम्पन्न हो गये हो । यो तो तुम खयं ही झानत्रान् हो और सब कुछ जानते हो; अतः तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा करो । ग्राइ ! यह झान अभ्यासहारा परिपक्त हुए विना मनके अंदर वैसे ही नहीं प्रवेदा करता, जंसे कमण्डलु आदिके आकारमें परिगत हुए विना काष्ठमें जल नहीं टिक सकता । एकतात्र गुरु और शास्त्रके सेवनक्षी अभ्याससे बांबमें विश्राम प्राप्त होनेपर जब दैत और अहैंतकी दृष्टि शान्त हो जाती है, तब चित्त निर्वाण कहलाता है । जो अभिमान और मोहसे रहित हैं, जिन्होंने सङ्गद्रोप—आसक्तिपर विजय प्राप्त कर छी है, जो नित्य अध्यास-झानमें छीन रहते हैं, जिनकी कामनाएँ पूर्णस्त्रपत्ते निवृत्त हो गयी हैं तथा जो सुख-दुःखसंज्ञक दृन्दोंसे विमुक्त हैं, ऐसे ज्ञानी पुरुष ही परमात्माके उस अविनाशी परमपदको प्राप्त होते हैं ।\*

यह सुनकर बह अपने व्याध-कर्मका परित्याग करके मुनियोंके साथ रहकर तपस्या करनेको उचत हो गया । फिर तो उसने उन्हों मुनियोंके साथ उन-उन भावनाओंसे भावित होकर सदा उसी छोकमें निवास करते हुए अनेकों सहस्र वर्षोंतक अत्यन्त घोर तपस्या की । अपने तपः-काळमें ही उसने उन मुनिसे पुनः पूछा—'मुनिवर! मुसे आत्मविधान्ति कव प्राप्त होगी ?' तव मुनिने कहा ।

मुनि बोलं—न्याथ ! मैंने तुम्हें जिस ज्ञानका उपदेश दिया था, वह तुम्हारे हृदयके अंदर मौजूद तो है, किंतु वह पुरानी लकड़ीके अंदर स्थित थोड़ी-सी अम्निके समान वल्हीन है, इसलिये जिसे जला डालना उचित है, उस दश्यार वह आक्रमण करनेमें असमर्थ

निर्मानमोहा जितसङ्गदोप अध्यात्मनित्या विनिञ्चत्तकामाः ।
 द्वन्द्वैर्विमुक्ताः मुखदुःखसंत्रेर्भच्छन्त्यमृद्धाः पदमव्ययं तत् ॥
 (नि० प्र० ७० १५४ । १८)

यही क्लोक श्रीमद्भगवद्गीता (१५' १५) में ज्यों-का-त्यों है।

है। अभ्यासकी कमीके कारण अभी तुम्हें कल्याणप्रद पश्चात् अभ्यासके सुदृढ़ हो जानेपर तुम्हें पूर्ण विश्राम ज्ञानमें विश्रामकी प्राप्ति नहीं हुई है। कुछ काळके प्राप्त हो जायगा। (सर्ग १५२—१५५)

### म्रुनिको परमपदकी प्राप्ति, व्याधके महाश्ववका वर्णन, अग्निका स्वर्गलोक-गमन, भासद्वारा आत्म-कथाका वर्णन तथा बहुत-से आश्रयोंका वर्णन करके आत्मतत्त्वका निरूपण

तदनन्तर मुनिने भविष्यमें व्याधके तए करके ब्रह्मा-जीसे वरदान प्राप्त करने, उसकी कायाकी दृद्धि होने, मृत्युको प्राप्त होने, फिर राजा सिंधु वनकर मन्त्रीके मुखसे तत्त्व सुननेकी वातका सविस्तर वर्णन करके कहा— 'व्याध ! मैंने भविष्यमें होनेवाठी सारी घटनाओंका अतीतकी तरह तुमसे वर्णन कर दिया । अब इस समय सुम्हारी जैसी इच्छा हो, बैसा भठीभौति सोच-समझकर करो ।'

अग्निने कहा-विपश्चित् ! मुनिका पूर्वोक्त वचन सनकर व्याधका चित्त विस्मयसे पूर्ण हो गया। वह क्षणभरतक ठगा-सा खड़ा रहा । फिर तुरंत वह तथा वे मुनि स्नान करनेकें लिये चले गये। इस प्रकार अकारण ही सहद वने हुए वे दोनों व्याध और महासुनि शास्त्र-चिन्तन करते हुए वहाँ तपस्या करने छगे। तदनन्तर थोड़े ही समयमें मुनिको निर्वाणकी प्राप्ति हो गयी । वे आयुके अवसानमें अपने पाञ्चमौतिक शरीरका त्याग करके परमपदमें ळीन हो गये। उधर व्याध चिरकाळतक तपस्या करता रहा। जब सैकडों यग बीत गपे, तब उसकी कामना पूर्ण करनेके छिये पुत्रायोनि भगवान् ब्रह्मा वहाँ आये । वेचारा व्याध अपनी वासनाके आवेशको निवारण करनेमें समर्थ न हो सकाः अत: मुनिद्वारा पहले ही बनायी हुई अपने वस्त्री व्यर्थताको जानते हुए भी उसने ब्रह्माजीसे वही वर माँगा । तव ब्रह्माजी 'एनमस्तु—ऐसा ही हो' यों कहकर अपनी अभीष्ट दिशाकी ओर चले गये और वह व्याघ अपनी तपस्याका फल भोगनेके लिये पक्षीकी तरह आकाशकी

ओर उड़ चला । वहाँ वह गरुडके सहरा महान् वेगसे ऊपर-नीचे टेढ़ी-मेढ़ी अनेक उड़ानें भरता आकाशको पूर्ण-सा करने छगा। यों करते-करते उसका बहुत-सा समय बीत गया। इतने छंबे समयके वीतनेके पश्चात् भी जब उसके अविद्या-भ्रमका अन्त नहीं आया, तब उस विषयसे उसे वैराग्य हो गया । तदनन्तर वैराग्य हो जानेके कारण उसने आकारामें ही प्राणोंका विरेचन करनेवाळी योगधारणा बाँधकर अपने प्राणोंका परित्याग कर दिया और उसका शरीर मुद्दी-सा होकर नीचेकी ओर लटक गया । उसका प्राणवायसमन्वित चित्त तो उस अव्यक्ताकाशमें ही राजा त्रिदूरथकी शत्रुरूपा पूर्वोक्त सिन्धुताको प्राप्त हो गया । ( अर्थात् पूर्वोक्त राजा विदूरथके शत्रु राजा सिन्धु-का रूप धारण कर लिया ) जो सारे भूमण्डलका पालन करनेवाळी थी तथा वह शरीर सैकड़ों मेरुका-सा विशालकाय होकर महाशवके रूपमें परिणत हो गया । फिर तो दूसरी पृथ्वीके सददा वह विशाल शव अशनि एवं वज्रके गिरनेका-सा शब्द करता हुआ आकारासे भूतळपर गिर पड़ा ।

शिपश्चितोंमें श्रेष्ठ पुरुष ! इस प्रकार मैंने तुमसे उस महाशक्ता वर्णन कर दिया । जिस भूमण्डळरूप जगत्-में वह शव गिरा था, वहीं यह जगत् है, जो हमळोगों-के स्वपनगरके सदश स्फुरित हुआ है ।

भो श्रेष्ठ निपश्चित् ! साधुशिरोमणे ! तुम पुनः प्रकृत व्यवहारके समान स्थिर भूमण्डल्में अपनी अभीष्ट दिशाको चले जाओ । गतिकोविद ! प्रजाबर्गके स्वामी इन्द्र स्वर्गलोकमें अपने सौवें यक्षका अनुष्ठान करना चाहते हैं। उन्होंने मन्त्रद्वारा मुझे आमन्त्रित किया है, अतः मैं तो वहाँ जाता हूँ।

भास बोले—राजन् ! यह कहकर भगवान् अग्नि अपने खरूपसे तो वहीं अन्तर्धान हो गरे, परंत अग्नि-रूपसे वे निर्मल आकाशमें विजर्लाकी अग्निकी तरह जाते हुए दीख पड़े । तथा मैं भी चित्तद्वारा अपनी प्राक्तन अविद्याके संस्कारोंको वहन करता हुआ पनः स्वयं अपने दिगन्तगमनरूप कर्मका निर्णय करनेके छिपे आकाशमें भ्रमण करता हुआ स्थित रहा । उस समय आकारामें मुझे फिर अगणित जगत् दृष्टिगोचर हुए। उनकी रूपरेखाएँ भिन्न-भिन्न थीं तथा उनके आचार-विचार भी अनेक तरहके थे । भूपाछ ! उन छोकोंमें कहीं बहुत-से प्राणी एकी भूत हो गये थे, जिससे उनके अङ्ग छत्ते-सरीखे भासित होते थे। उनमें चेतना थी । वे मन्दगतिसे चलते थे और दर्शकोंके हृदयोंको हर लेते थे । ऐसे बहुत-से प्राणी मुझे दृष्टिगोचर आकाशमें द्धए 1 इस प्रकार में चिरकालतक देखता रहा, किंतु खप्नकालिक मनोमात्र देह होनेके कारण उनका विनाश होते हुए तो देखा; परंतु मुझे अविद्याका अन्त नहीं दीख पड़ा । तव मैं जम दश्यवर्गसे उद्धिग्न हो गया और किसी एकान्त स्थानमें जाकर मोक्षसिद्धिके लिये तपस्या करनेको उचत हुआ ।

उसी समय इन्द्रने मुझसे कहा—'विपश्चित् ! चित्ता-काशमें तुम्हारे लिये दूसरी मृगयोनि उपस्थित है; क्योंकि तुम्हारी यह चित्-शिक चिरकालतक मृगयोनिमें ही संसरण करना चाहती है । इस प्रकार मेंने तुम्हारे अवस्थम्भावी वृत्तान्तको देख लिया है । तुम मृगयोनिमें उरपन्न होकर राजा दशरथकी उस महापुण्यखरूपा सभा-में पहुँचोगे । वहाँ मेरे द्वारा कहा हुआ सारा-का-सारा ज्ञान तुम्हारी समझमें आ जायगा । इसलिये अत्र तुम संसारसे खिन्न होकर भूतल्यर मृगयोनिमें जन्म धारण करों । वहाँ तुम्हें इस सम्पूर्ण कलियत आस्मवृत्तान्तका पूर्णरूपसे स्मरण होगा । पुन: जब मृगयोनिसे मुक्त हो जाओगे, तब तुम्हें पुरुषरूपकी प्राप्ति होगी । उस समय जब ज्ञानानिद्वारा तुम्हारा शरीर द्रग्व हो जायगा, तब तुम्हारा ह्ररयस्थ आस्मज्ञान स्फुरित होगा । उस आस्मज्ञानके स्फुरणसे तुम उस अविवा नामक भ्रान्तिको, जो चिरकाळसे तुम्हारे हृदयमें स्थित है, त्यागकर स्पन्द्रहित वासुके समान उत्तम निर्वाणको प्राप्त हो जाओगे ।'

देवराज इन्द्रके यों कह नेपर उसी समय 'इस वनमें में यह मृग हूँ ऐसी मेरी निश्चित प्रतिभा उद्भूत हुई । तभीसे मैं उसी श्रेष्ठ पर्वतपर मन्दार-वनके भीतरी कोनेमें तृण और दूर्वाङ्करोंका आहार करनेवाला मूग हो गया । रचूद्रह ! तदनन्तर एक समय सीमावर्ती एक सानन्त शिकार खेळनेके ळिये वहाँ आया । उसे देखकर में भयभीत हो गया और छलाँग मारकर भागा: परंत उसने आऋषण करके मुझे पकड़ लिया और घर ले जाकर तीन दिनतक वहाँ रखा। तत्पश्चात् वह तुम्हारे मनोविनोदके लिये मुझको यहाँ ले आया । निष्पाप राम! यों मैंने अपनी सारी आत्मकथाका, जो संसारकी मायाके समान तथा नाना प्रकारके आश्चर्यरूपी रससे पगी है. तमसे वर्गन कर दिया । इस प्रकार नाना प्रकारकी शाखा-प्रशाखाओंके विस्तारसे युक्त यह अविद्या अनन्त है । यह आत्मज्ञानके अतिरिक्त और किसी भी उपायसे शान्त नहीं हो सकती ।

श्रीवाल्मीकियो कहते हैं—भरद्वाज ! जब वह विपश्चित् वहाँ इतना कहकर चुप हो गया, तब उसी क्षण प्रशंसनीय वुद्धिवाले श्रीरान उससे यों बोले।

श्रीरामजीने पूछा—प्रभो ! यदि दूसरेका संकल्पभूत मृग अपने आत्मामें दृष्टिगोचर हुआ है तो इससे सिद्ध हुआ कि इसी प्रकार असंकल्प पुरुप दूसरेके संकल्परूप सृष्टिमें कस्तुएँ देख सकता है । परंतु यह कसे सम्भव होगा—इसे बतलानेकी कृपा कीजिये ।

विपश्चित्ने कहा-रावव ! पहले जिस जगत्के भूतळपर वह महाराव गिरा था, उसी भूमिपर इन्द्र यज्ञके गर्वसे गर्वीले होकर विचरण कर रहे थे। वहीं आकाशमें महर्षि दुर्वासा ध्यानमन्न होकर वैठे थे । इन्द्रको यह पता नहीं था कि ये मुनि हैं । उन्होंने अज्ञानवरा मुर्दा समझकर उन्हें पैरसे ठोकर मार दी । इससे महर्पि दुर्वासा कुपित हो गये और इन्द्रको शाप देते हुए बोले-'देवराज ! तुम जिस भूतलपर जाना चाहते हो, तुम्हारे उस अवनितलको ब्रह्माण्डके समान विशाल एवं महाभयंकर शव शीघ्र ही चूर-चूर कर देगा । मुद्दी समझकर जो तुमने मेरा अतिक्रापण किया है, इस कारण मेरे शापसे तुम शीघ्र ही उस प्रथ्वीको प्राप्त होओगे ।' वस्तुत: तो एक ( व्यावहारिक ) जगत न सत् है और न दूसरा (कल्पित) जगत् असत् ही है, क्योंकि ये दोनों, जैसी प्रतिभा उदित होती है, तद्वुकूछ प्रतीत होते हैं। इसळिये इनमें किसे सत् कहा जाय अथवा किसे असत् कहा जाय । अथवा राघव ! इस प्रसंगमें मैं तुम्हें एक दूसरी युक्ति बतलाता हूँ, जिससे बात स्पष्टरूपसे समझमें आ जायगी, उसे सुनो । महाभाग ! जिसमें सब कुछ है, जिससे सबकी उत्पत्ति हुई है, जो स्वयं सर्वात्मक एवं सर्वव्यापक है, उस ब्रह्ममें सभी कुछ सम्भव है। इसीलिये सर्वात्मामें संकल्पजनित पदार्थ परस्पर मिलते हैं---यह बात अवगत होती है, क्योंकि लोकमें भी देखा जाता है कि जहाँ छाया रहती है, वहीं धूप भी रहता है। ऐसा सम्भव न हो तो उसे सर्वात्मताकी प्राप्ति ही कैसे होगी? इसिछिये सर्वात्मामें संकल्पनगर परस्पर नहीं मिळते हैं—यह भी सत् है और परस्पर मिळते हैं—यह भी सत् है और परस्पर मिळते हैं—यह भी सत् है। इस प्रकार जो सत्य नहीं है, उसका अस्तित्व नहीं है और जो मिथ्या नहीं है, वह भी नहीं है; क्योंकि सर्वात्मामें सब कुछ सर्वत्र सर्वथा एवं सर्वदा वर्तमान है।

खुनन्दन ! यह ब्रह्मसत्ता ऐसी है, जो ख्यं ही अपनेसे अपना सुजन करती है तथा उसीके प्रभावसे अविद्या सादि एवं अनादिरूपसे अनुभूत होती है । इस ज्ञानदृष्टिसे सभी कुछ क्षणभरमें ही प्रमाणभृत हो जाता है और अन्य दृष्टिसे ऐसा नहीं होता, इसीछिये विद्वान्छोग ज्ञानदृष्टिसिद्ध वस्तुको ही सारभूत मानते हैं । पूर्ण दृष्टि होनेपर ज्ञानता तथा अज्ञानता एवं सत् और असत्की स्थितिका कुछ भी भेद नहीं है; क्योंकि सत्य ब्रह्ममें सत् और असत्—दोनों एक-से हैं, इसिछिये सब कुछ काष्ट्रमत् मीन अर्थात् चिद्रूप ही है । जो दृश्य है, वह अनन्त है, नहीं ब्रह्मता है और वही परमपद है, इसिछये यह सब कुछ चिद्राकाशमयी सर्गश्री भी सृष्टिके आदिमें खन-तुल्य शान्त ब्रह्मखरूप ही है—यह खतः सिद्ध हो जाता है । (सर्ग१५६—१५९)

राजा दशरथका विपश्चित्को पुरस्कार देनेकी आज्ञा देते हुए सभाको विसर्जित करना, दूसरे दिन सभामें विसष्ठजीद्वारा कथाका आरम्भ, ब्रबक्ते वर्णनद्वारा अविद्याके निराकरणके उपाय, जितेन्द्रियकी प्रशंसा और इन्द्रियोंपर विजय पानेकी प्रक्तियाँ

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! त्रिपश्चित् यह कह ही रहा था कि सूर्यदेव मानो उस वृत्तान्तका अवेक्षण करनेके लिये अपने दूरतक कैले हुए किरणरूपी पादोंसे दूसरे लोकको चले गये। तब दिनका अन्त स्चित करनेवाला नगाड़ा अपने शब्दसे दसों दिशाओंको पूर्ण करता हुआ-सा उसी प्रकार वज उठा मानो संतुष्ट हुई दिशाओंसे जय-जयकारकी घ्वनि आ रही हो । इवर महाराज दशरथ विपश्चित्को अपने राज्यके अनुरूप क्रकशः गृह, ब्री और धन आदि विभव प्रदान करनेके लिये आदेश देते हुए सिंहासनसे उठ पड़े। फिर तो राजा दशरथ,

श्रीराम और विस्षष्ट आदि सभी सभासदोंने परस्पर क्रमानुसार एक-दूसरेका प्रणाम आदिके द्वारा सकार क्रिया और फिर सभा विसर्जित करके वे अपने-अपने निवास-स्थानको चले गये। वहाँ उन्होंने स्नान-संध्या आदि नित्यकर्ससे निवृत्त होकर मोजन किया और रात विताकर प्रात:काळ वे पुन: सभामें आ गये। फिर तो वह सभा पहलेके ही तरह पूर्णरूपसे स्थित हो गयी। तदनन्तर जैसे चन्द्रमा अपनी किरणोंसे असृतकी वर्षा करता है, वेसे ही मुनिवरने अपने मुखरूपी किरणोंसे आहाद उगलते हुए, उस यथाप्रस्तुत कथाका क्रमशः वर्णन करना आरम्भ किया।

राजन् ! यह अविद्या नहीं है । यह असत् होती हुई सत्-सी स्थित है । उपर्युक्त प्रकारका महान् प्रयत्न करने-पर भी त्रिपिश्चत् उसका निर्णय नहीं कर सका । इस प्रकार जवतक इस अविद्याका पूर्णतया ज्ञान नहीं हो जाता तमीतक यह अनन्त प्रतीत होती है; किंतु पूर्णरूपसे जान छिये जानेपर तो मुगनृष्णा-नदीके समान इसका अस्तित्व ही मिट जाता है ।

श्रीरामजीने पूछा —गुरुदेव ! मासद्वारा वर्णित मुनि और व्याप्रका जो सुख-दु:खादि नाना दशाओंसे युक्त वृत्तान्त है, यह क्या किसी कारणान्तरसे घटित हुआ था या स्वभावज है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा — रखनन्दन ! यह अपना आत्मा परमात्मारूप महासागर है। इसमें इसी प्रकारके शून्यात्मक प्रतिभारूप आवर्त निरन्तर अपने-आप खाभाविक ही उठते रहते हैं।

श्रीराम ! सत्य वस्तुमें 'यह जाग्नत् है, यह ख़प्त है' इस प्रकारकी जो भिन्तता प्रतीत होती है, उसका उन दोनोंकी समानरूपताका पूर्णरूपसे अनुभव हो जानेपर विनाश हो जाता है । जो जाग्नत् है, वही ख़प्त है और जो खप्त है, वही जाग्नत् है; क्योंकि कालान्तरमें 'निश्चय ही यह ऐसा नहीं है' ऐसी बाय-बुद्धि दोनोंमें समान होती हैं । जैसे जीवनपर्यन्त नियमरहित सैकाड़ों खप्न होते हैं, उसी तरह निर्वाणरहित महान् अज्ञानमें सैकाड़ों जाप्रत् मां होते हैं । जैसे लोग उत्पन्न होकर नष्ट होनेवाले वहत-से खप्नोंका समरण करते हैं वैसे ही पूर्वजन्मकी स्मृति करानेवाले योगसे सम्पन्न प्रबुद्ध पुरुपोंको सैकाड़ों जन्मोंका भी समरण होता है । जैसे दृश्य और जगत्—दोनों नित्य ही एकार्थक हैं, वैसे ही जाप्रत् और खप्न—में दोनों शब्द भी एकार्थक कह जाते हैं ।

रघुकुलभूषण राम! जैसे तरङ्गें नदीके जलमें द्रवरूपसे श्चित हैं, उसी तरह सृष्टिक्सी छहरें चित्रखभाव (चेतनका संकल्प ) होनेके कारण चेतनमें ही स्थित हैं। यह चित्रकी छाया ही 'जगत्' नामसे प्रस्कुरित होती है। यह आकाररहित होते हुए भी मूर्तिमती-सी होकर द्रव्यकी छायाके समान व्याप्त है । आत्मा ही अपना बन्ध्र है और आत्मा ही अपना रात्र है । यदि आत्माद्वारा आत्माकी रक्षा न की गयी तो फिर उसकी रक्षाका दूसरा कोई उपाय नहीं है। जीवकी वाल्यावस्थाको ज्ञानहीन होनेके कारण पद्मता-सी और बृद्धावस्थाको मृत्यु-तुल्य ही समझना चाहिये । यदि विवेशसम्पन्न हो तो युवावस्था ही उसका जीवन है। इस संसारको, जो विज्ञाने कौंघनेके समान चञ्चल है, प्राप्त होकर सत्-शास्त्र-चिन्तन एवं सत्प्रस्वींके सङ्गद्वारा अज्ञानरूपी कीचड्से आत्माका उद्धार करना चाहिये। अहां ! खेद हैं | ये मनुष्य कैसे क्रूर हैं, जो कीचड़में फँसे हुए अपने आत्माका भी उद्घार नहीं कर रहे हैं। मला, इनकी क्या गति होगी। \* जैसे मिडीकी

अ आत्मैच झात्मनो वन्धुरात्मैच रिपुरात्मनः । आत्माऽऽत्मना न चेत् त्रातस्तत्तुपायाऽस्ति नेतरः ॥ शेशवं वार्धकं न्नेयं तिर्यकृत्वं मृतिरेव च । तारुण्यमेव जीवस्य जीवितं तद्विवेकि चेत् ॥ संसारमिममासाच्य विद्युत्तस्यातचञ्चलम् । सच्छास्त्रसाद्यसम्पर्कः कर्दमात् सारमुद्धरेत् ॥ बनी हुई वेताल-सभा उसके रहस्यसे अनभिज्ञ प्रामीण पुरुषको भय आदि दु:ख प्रदान करनेवाली होती है, किंत जिसे उसके यथार्थ रहस्यका यों ज्ञान हो गया है कि यह मृन्मयी ही है, उसके लिये वह दु:खदायिनी नहीं होती, वैसे ही यह ब्रह्ममयी दश्यलक्ष्मी अज्ञानीको भयादि क्लेश पहुँचाती है; किंतु 'यह दश्य बहा ही है' यों यथार्थ ज्ञान हो जानेपर वह कष्टदायिनी नहीं होती । इस दश्यके तत्त्वका परिज्ञान हो जानेसे यह अशान्त होता हुआ भी शान्त तथा स्थित होता हुआ भी विछीन हो जाता है और दश्यमान होता हुआ भी दिखायी नहीं पड़ता । जैसे अपने स्वप्नकालमें स्पष्टरूपसे अनुभवमें आया हुआ भी खाप्त-जगत् उसका पूर्ण ज्ञान हो जानेसे अथवा जाग जानेसे असत्य ही हो जाता है, वैसे ही चिदाकारामें अनुभूयमान अतएव सत्य-सी स्थित हुई भी यह सृष्टि तत्त्वका पूर्ण ज्ञान हो जानेसे केवल सून्यरूप ही अवशिष्ट रह जाती है।

श्रीरामजीने पूछा—मुनिवर ! जब इन्द्रियोंपर विजय पाये विना इस अज्ञानका उपरामन नहीं होता, तब मुझे यह बतळानेशी कृपा कीजिये कि इन इन्द्रियोंको कैसे जीता जा सकता है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा—राधवेन्द्र ! जैसे मन्द्र दृष्टिवाले पुरुपके लिये सूक्ष्म पदार्थके निरीक्षणमें दीपक उपयोगी नहीं होता, उसी तरह प्रचुर भोगोंमें आसक्त, भीतिक पुरुपार्थ-सम्पादनमं संन्ध्रम, जीविकोपार्जनमं दत्तचित्त तथा इन्द्रियजय-विहीन पुरुपके लिये केवल जालादि साधम उपयोगी नहीं होते । इसलिये तुम इन्द्रियजयमें निमित्तभूत इस युक्तिको अविकल रूपसे श्रवण करो । इस युक्तिके आश्रयसे अपने प्रयन्तद्वारा सम्पादित योडी-सी भी साधनसम्पत्ति सुख्धुर्वक सिद्धिको प्राप्त हो जाती है । इस

अह्ये बत नराः क्रूरा गतिः कैषां भविष्यति। क्रुविन्ति कर्दमोन्मग्ने नात्मन्यपि निजोदयम्॥ (नि॰प्र॰उ०१६२।१८,२१ से २३)

इन्द्रियरूपी सेनाका चित्त ही सेनापति है, अतः उसपर विजय पा लेनेसे इन्द्रियोंपर खत: विजय प्राप्त हो जाती है---ठीक उसी तरह, जैसे जूतेसे सुरक्षित पैरवाले पुरुषके खिये सारी पृथ्वी ही चर्माच्छादित-सी हो जाती है। जो चित्ताविकान चेतन जीवको संविदाकाशरूप (ज्ञान-खरूप) ब्रह्ममें एकीभूत करके अपने खरूपमें स्थित है, उस पुरुषका मन शारदीय कहरेकी तरह खयं ही शान्त हो जाता है । जिसने निरन्तर अपने संवेदन ( ज्ञान ) रूपी प्रयत्नके द्वारा चित्तवृत्तिको विषयरूपी मांससे हटा लिया है, उसे तत्त्वज्ञानियोंका खाराज्य पद प्राप्त हुआ ही समञ्जिये । जो खधर्मविरुद्ध कार्योमें आत्मप्रवृत्तिका त्याग करके शम और संतोषका उपार्जन करता हुआ स्थित है, वही जितेन्द्रिय है । जिसका मन अपने अंदर आत्मरिकता और बाहर नीरसताका अभ्यास करनेमें उद्विश नहीं होता, उसका मन शान्त हो जाता है। प्रयत्नपूर्वक भ्लीभाँति निरोध कर देनेसे मन अपने आश्रय-स्थान ( विषयानुधावनरूप दुर्व्यसन ) का त्याग कर देता है और जब वह चञ्चलतासे निर्मुक्त हो जाता है तत्र विवेककी ओर मुङ्ता है। विवेकसम्पन्न मन उदारात्मा और विजितेन्द्रिय कहा जाता है । फिर वह भवसागरमें वासनारूपी तरङ्गोंके वेगसे विमोहित नहीं होता । इस प्रकार जितेन्द्रिय होकर वह साध-समागम और सत्-शास्त्रोंके अनुशीन्जनसे जगत्को यथार्थरूपसे सत्यब्रह्म-खरूप देखने लगता है । उस सत्यब्रह्मके अवलोकनसे संसारभ्रम उसी प्रकार शान्त हो जाता है, जैसे जलका ज्ञान हो जानेपर मरुस्थलमें प्रतीत होनेवाली जलकी भ्रान्ति मिट जाती है । चेत्यभिन्न चिन्मात्र ही यह जगद्रपसे स्थित है--ऐसा सत्य बोध जिसे प्राप्त हो गया है, उसे बन्य-मोक्षकी दृष्टि कहाँसे प्राप्त हो सकती है ? 'अहं' 'त्वं' आदि रूप यह जगत् अविद्यामात्र ही है । यह मिथ्या होनेके कारण शान्त अतएव केवल शून्य-खरूपवाला है और चिदाकाशमें ही स्थित है।

रघुनन्दन ! जिनका चित्त उस ब्रह्ममें रम गया है और प्राण उसीमें छीन हो गये हैं, वे परस्पर ज्ञानोपदेश करते तथा ब्रह्मचिप्यक चर्चा करते हुए संतुष्ट होते हैं और आनन्द मनाते हैं । इस प्रकार निरन्तर परमास्मामें युक्तचित्तवाले तथा प्रेमधूर्वक भजन करनेवाले योगियोंको उस बुद्धियोगकी प्राप्ति होती है, जिससे वे उस परमप्दको प्राप्त हो जाते हैं। अजब तृणमात्रके संरक्षणमें भी यत्न-पूर्वक किया गया साधन ही उपकारी होता है, तब भला, जिल्लेकसमृहका संरक्षण यत्नके विना कैसे सिद्ध हो सकता है । मनका अङ्कररूप जो राज्यादि सुख है, वह क्या कोई सुख है ? अर्थात् वह तो अत्यन्त ही तुष्ट है; क्योंकि तस्वज्ञानमें पूर्णतया विश्राम प्राप्त हो जानेपर देवराजका पद भी तृणवत् लगने लगता है । जैसे दृश्य-प्रवृष्ट से खंदते हैं, वैसे ही दृश्यसे विरक्त हुए शान्त ज्ञानी महात्मा

उस परमपदरूप परमात्माको ही देखते हैं। श्रीराम ! इस परमपदको तुम महान् अभ्यासरूपी वृक्षका फल समझो। यह विना घोर प्रयत्न किये कभी सिद्ध नहीं हां सकता । यदि अज्ञानी भी मेरे द्वारा कहे गये इस शास्त्रका वारंबार आंवृत्तिद्वारा आखादन करे, श्रवण करे अथवा वर्णन करे तो वह तत्वज्ञानी हो सकता है । विचारपूर्वक मनन किये गये इस उत्तम शास्त्रसे जो ज्ञान उत्पन्न होते हैं, उन ज्ञानोंसे अन्य शास्त्र भी उसी प्रकार रुचिकर ल्याने लगते हैं, जैसे नमकसे व्यञ्जन । तत्त्रज्ञोंका विषयमून जो परम ब्रह्म है, ब्रह्म सभी अवस्थाओं में भेड़ादि मलसे रहित सदा एकरस ही रहता है । उसमें कभी किंचिन्मात्र भी दैतादि मलका अस्तित्व नहीं रहता । चिदाकाशमें जो यह जगत् स्फ़रित होता है, वह चिदाकाशका खभाव है, जो सर्वकी प्रभाके समान इस चिदाकाशमें ही निकसित होता है।

(सर्ग १६०-१६५)

### दृश्यजगत्की चैतन्यरूपता, अनिर्वचनीयता, असत्ता तथा ब्रह्मसे अभिन्नताका प्रतिपादन

श्रीविसष्टजी कहते हैं— स्धुनन्दन ! चिन्मय परमाला ही इस दश्यपञ्चले रूपमें फैला हुआ है । इसिल्ये ये घट, गह्ने और पट आदि सब पदार्थ बस्तुतः छुद्ध चैतन्यरूप ही हैं । जैसे खप्तमें छुद्ध चेतना ही घट-पटादि पदार्थोंके रूपमें भासित होता है और जैसे जल ही तरङ्गरूपमें प्रतीत होता है, बैसे ही बिछुद्ध चेतन-तत्त्व ही इस दश्यरूपमें प्रकाशित हो रहा है । तत्त्वज्ञ पुरुप घट-पट आदि समस्त भौतिक पदार्थोंको ब्रह्मधन, चैतन्यघन, परमार्थधन और शान्त-खरूप एकरस आनन्दधनका ही प्रसार मानते हैं । श्रीराम ! आत्मख्याति, असत्स्याति, अख्याति और अन्यथाख्याति—न्ये जो शब्दार्थ-दृष्टियाँ हैं, तत्स्वज्ञानी पुरुषके लिये खरगोशके सींगकी भाँति असत् हैं। इनमेंसे कोई कभी भी सम्भव नहीं है। केवल चेष्ठाशून्य, शान्त-खरूप, व्यावहारिक नाम आदिसे रहित, ज्ञाता (साक्षी) परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान हैं। वह जो चिन्मय प्रकाशके स्फुरणसे आकाशखरूप शरीर (मूर्त जगत्), जो कि विना दीवालके चित्र-सा पदार्थोंकी सत्तामात्र है, प्रतीत होता हैं; वास्तवमें अविनाशी ही हैं। जैसे जलमें तरक्नें होती हैं, उसी प्रकार शान्तखरूप परमार्थामें सदा और सर्वत्र वह जगत

कुछ अन्तरसे यही दोनों श्लोक गीता ( १० । ९-१० ) में आये हैं।

तिश्वत्तास्तद्गतप्राणा योधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च तिन्नत्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ।।
 तेपां सततयुक्तानां भगतां प्रीतिपूर्वकम् । जायते बुद्धियोगोऽसौ येन ते यान्ति तत्पदम् ।।
 (नि० प्र० उ० १६३ । ४०-४१)

चिन्मयरूपसे ही विद्यमान है । जगत् जिस रूपमें प्रतीत हो रहा है, वैसा ही प्रतीत होता हुआ भी चेतनाकाशरूप होनेके कारण न सर्वथा असत् है और न सत् ही है । सारा दश्य कुछ है और नहीं भी है। सर्वथा अनिर्वचनीय है । जिस रूपमें इस जगत्की स्थिति है, ऐसा ही इसका रूप है, या ऐसा नहीं है, यह सत् है या असत् है—संसारचक्रके विषयमें उठनेवाले इन प्रस्तोंका यथार्थ उत्तर—जगत्का यथार्थ खरूप तत्त्वज्ञानी महात्मा ही जानता है, दूसरा नहीं।

खुनन्दन ! चिन्मय आकारामें ही जो चिन्मय आकाराका स्फरण हो रहा है, उसीने उसीको जगत् समझा है । तस्बज्ञान होनेके पश्चात् वह जगत् कहाँ टिक पाता है ? पूर्णपरम्नह प्रमात्मासे ही यह पूर्ण म्हसमय जगत् उसके प्रकट न करनेपर भी प्रकट हुआ-सा प्रतीत होता है। यह प्रतीति भी ज्ञानखरूप प्रसातमा ही है। जो खयं मेरे अनुभवमं आ रहा है, उस आत्मतत्त्वको इस प्रकार अत्यन्त विशव रूपसे बारंबार उच्छस्तरसे प्रकट कर रहा हूँ, तो भी कुछ मन्दा-धिकारी छोगोंके भीतर जो मृहता घर किये बैठी है, वह खम-तुल्य जगत्में 'यह जाप्रत् सत्य ही है' ऐसे विश्वासका आज भी त्याग नहीं कर रही है। यह महान् खेदका विषय है। जो समझदार होनेके कारण तत्त्वज्ञानका अधिकारी है, वह भी उस आन्त धारणाको शीघ नहीं होड रहा है। यह कैसा मोह है!

( सर्ग १६६---१६८ )

## जीवन्युक्त तथा परमात्मामें विश्रान्त पुरुषके लक्षण तथा आत्मज्ञानीके सुखपूर्वक शयनका कथन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जिसकी बुद्धि अन्तर्मुखी है—आत्मखरूप परमात्मामें लगी हुई है तथा जिसे युखके साधन युख और दु:खके साधन दु:ख नहीं दे पाते हैं, वह जीवन्मुक्त कहलाता है । जैसे अज्ञानियोंकी चित्तवृत्ति सब ओर फैले हुए विपयमोगोंमें आसक्त हो उनसे दूर नहीं हटती है, वैसे ही सच्चिदानन्दघन परमात्मामें अविचल निष्ठा रखनेवाले जिस तत्त्वज्ञानी पुरुषकी विवेकशालिनी बुद्धि वहाँसे विचलित नहीं होती, वह जीवन्मुक्त कहलाता है । जिसका चित्त अपनी चपलता छोड़कर चिन्मात्रखरूप परमात्मामें विश्राम लेकर वहीं रम गया है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है । जिसका मन परमात्मामें विश्राम लेकेनेक पश्चात् फिर वहाँसे हटकर इस दश्यजगत्में नहीं रमता है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है ।

जो विशुद्ध बोधस्वरूप ज्ञानी महात्मा एकमात्र चेतना-काशमय परमात्माके चिन्तनमें अनायास ही रद्धतापूर्वक संख्य होनेके कारण किसी कौकिक सुखका अनुभव नहीं करता है, वह परमात्मामें विश्वान्त कहळाता है। जिसके

सभी पदार्थिक विषयमें सारे संदेह विवेकद्वारा वास्तवमें नष्ट हो गये हैं, वह परमपद-स्वरूप परमाक्तामें विश्वान्त कहळाता है । व्यवहारमें छगे होनेपर भी जिसके मनमें कहीं किसी भी पदार्थके प्रति अनुराग या आसक्ति नहीं है, वह परमाक्तामें विश्वान्त कहळाता है । जो प्रारम्थके अनुसार जो कुछ मिळ जाय, उसीसे निर्वाह करता है तथा जिसके सभी कार्य कामना और संकल्पसे शून्य होते हैं, वह परमाक्तामें विश्वान्त कहा गया है । जिस महापुरुवने विश्वाम-शून्य, आधाररहित तथा छंबे संसारमार्गमें उसकी चिन्मात्र-रूपताका साक्षास्कार करके आत्मामें विश्वाम पा ळिया है, उसकी सर्वत्र विजय है । जन्म-जरा आदि सांसारिक दु:खसे ऊपर उठकर भत्रसागरके पार पहुँचा हुआ श्रेष्ट ज्ञानी महात्मा परम विश्वान्त-सुखका अनुभव करता हुआ आत्मामें प्रतिष्ठित होता है ।

सारे जगत्का अभाव करके परम पूर्णताको प्राप्त हुआ आत्मज्ञानी पुरुष खूब छककर ब्रह्मानन्दमय अमृतका पान करता और सुखसे सोता है; कैसी अञ्चत बात है ? आत्मज्ञानी

40.00

पुरुप विषयानन्दके अभावमें भी निरतिशय ब्रह्मानन्द पाकर महान् आनन्दमें निमग्न हो जाता है, अविनाशी अद्वैत सुखका अनुभव करता है तथा दूसरे प्रकाशोंसे प्रकाशित न होनेवाले परमात्माके महान् प्रकाशसे सम्पन्न हो सुखसे सोता है; यह कैसी विलक्षण स्थिति है ? जिसके काम, क्रोध, मोह, लोभ आदि रूप अन्धकारका नाश हो गया है, जो परमात्माके महान् प्रकाशका रसिक बन गया है तथा केवल अमूर्त आनन्दरसमें ही आखादका अनुभव करता है, वह आत्मज्ञानी पुरुप ही सुखसे सोता है; यह कितनी अद्भुत बात है ? आत्मज्ञानी पुरुपका जो सुखपूर्वक शयन है, उसमें अनन्त दुःखोंके अनुमन्नके विषयमें वह विरत होता है और वर्णाश्रमीचित व्यवहारमें छोकसंग्रहके

छिये वह लगा रहता है---उससे विरत नहीं होता । बाह्य पदार्थीमें उसकी आसक्ति नहीं होती है तथा वह आन्तरिक सुखका निरन्तर अनुभव करता रहता है। जो सुक्ष्मसे भी सूक्ष्म तथा स्थूलसे भी स्थूल है, उस आत्माको चिदा-काशरूपी शय्यापर सुलाकर आत्मज्ञानी पुरुष अपूर्व सुखसे सोता है । इस हमारे जगत्को अपने आत्मखरूप चेतना-काशके एक कोनेमें खप्तके समान देखता हुआ वह विशद चिदाकाशस्त्रस्य आत्मज्ञानी पुरुष सुखसे सोता है। छोक-परम्पराके अनुसार प्राप्त व्यवहारम्बप मनोरम तृणराशिसे निर्मित चटाईपर विश्रामको प्राप्त हुआ आत्मज्ञानी पुरुष स्खपूर्वक सोता है। (सर्ग १६९)

## जीवन्म्रक्तके स्वकर्म नामक मित्रके स्त्री, पुत्र आदि परिवारका परिचय तथा उस मित्रके साथ रहनेवाले उस महात्माके स्वभावसिद्ध गुणोंका उल्लेख, तत्त्वज्ञानीकी स्थिति, जगतकी ब्रह्मरूपता तथा समस्त वादियोंके द्वारा ब्रह्मके ही प्रतिपादनका कथन

कौन है जिसके साथ वह क्रीडा करता है ? उसकी क्रीडाका क्या खभाव है ? अपने आत्मखरूपमें अवस्थित ही उसकी कीडा है अथवा रमणीय भोग-स्थानोंमें विहार करनेसे जो प्रसन्नता प्राप्त होती है, उसीको वह अपनी कीडा समझता है ह

श्रीवसिष्टजीने कहा--रघुनन्दन! जो अपना परम्परा-प्राप्त सहज कर्म है, जो लोकसंग्रहके लिये किया जाने-वाला अपना शास्त्रीय कर्म है तथा जो प्रयत्नसे अभ्यासमें लाया गया सत्-शास्त्रोंका अभ्यास, विचार, सत्संग, शन, दम, तितिश्वा, उपरित, शौच, संतोष, ईश्वर-ध्यान और संयम आदि अपना कर्म है-ये तीनों प्रकारके कर्म, जो निन्च या निषिद्ध नहीं हैं, वास्तवमें एक ही हैं। केवल उपाविभेदसे तीन नामोंद्वारा कहे गये हैं। वह एकनात्र त्रिविध कर्म ही जीवनमुक्त पुरुषका ख्रीभाविक मित्र है । वह मित्र पिताके समान आस्त्रासन

श्रीरामजीने पृछा—ब्रह्मन् ! जीवन्मुक्त पुरुषका मित्र देनेवाळा, श्लीके समान ळजाद्वारा अकर्तव्यसे रोकनेवाळा तथा जिनका निवारण करना कठिन है, ऐसे संकटोंमें भी सदा साथ देनेवाला है । उसके सेवनमें किसी प्रकारकी शङ्काके लिये स्थान नहीं है । वह परमानन्दकी सिद्धिमें पूर्ण सहायक है तथा क्रोधके अवसरोंपर भी कोपरिहत होनेके कारण सान्त्वनारूप अमृत प्रदान करनेत्राला है। ऐसे खकर्म नामक अपने संखीक मित्रके साथ वह जीवनमुक्त पुरुष खभावसे ही रमता है, किसी दूसरेसे प्रेरित होकर नहीं।

> श्रीरामजीने पूछा---मुनीश्वर ! उसके इस मित्रकी स्त्री और पत्र आदि कौन हैं तथा उनका खरूप क्या है ?---उनमें कौन-कौन-से गुण हैं ? यह संक्षेपसे ही मुझे बताइये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा---महामते ! इस खकर्म न्नामक मित्रके 'स्तान,' 'दान,' 'तप' और 'ध्यान' नामवाले चार महात्मा पुत्र हैं । उनके सद्गुणोंसे सारी प्रजा उनमें भलीभाँति अनुरक्त रहती है। इसकी पत्नीका नाम 'समता' है, जो इसे बहुत ही प्रिय है। वह सदा अपने प्रियतमकी हृदयब्रह्ममा होकर रहती है । चन्द्रलेखाके समान दर्शन-मात्रसे ही लोगोंको आह्वाद प्रदान करती है । सदा संतुष्ट रहती और प्रियतममें अनुराग रखती है। करुणाके कारण सब ओर अपना बैभव बाँटती रहती है । चित्तको चुरा लेनेवाली और आनन्दकी जननी है । सदा पतिके साथ रहती और कभी अलग नहीं होती है । साबो ! जो सदा वैर्य और धर्ममें लगायी जाती है, वह 'बुद्धि' ही इस समता रानीकी प्रतीहारी (द्वारपालिका ) है । वह सदा उसके सामने विनम्र रहकर उसे सुख देनेमें तत्पर रहती है। वह उस धर्म-धुरन्वर धन्यभागी धीर पुरुषके आगे-आगे दौड़ती है। इस महातेजस्वी राजाके मित्रकी स्त्री 'मैत्री' है, जो राज्यपर बढ़े हुए शत्रुओंको पराजित करनेके लिये राजाको उचित मन्त्रणा प्रदान करती है । वह सदा 'समता'के साथ राजाके कंधे-से-कंधा भिडाकर चलती है। इसके सिवा इन माननीय नरेशको आर्य-मर्यादारूपी समस्त कार्योंके विषयमें वड़ी चतुराईके साथ उपदेश देनेवाळी आचार्यस्वरूपा 'सत्यता' इसका स्वार्थ सिद्ध करनेवाळी धनाध्यक्षा है । इस तरहके उत्तम परिवारवाले मित्र एवं मन्त्रीरूप अपने कर्मके साथ सर्वत्र व्यवहार निर्वाह करता हुआ जीवन्मुक्त पुरुष न तो लौकिक लाममें हर्ष मानता है और न हानि होनेपर कुपित ही होता है । निर्वाण मोक्षमें मन लगाये रहने-वाळा वह मननशीळ मुनि युद्धादि व्यवहारमें तत्पर होनेपर भी चित्रलिखित योद्धाकी भाँति ज्यों-का-त्यों ही निर्लेप स्थित रहता है । निर्श्वक बाद विवादों में वह पत्यरकी प्रतिमाकी भाँति मूक बना रहता है । बेमतल्बकी बातोंको सुननेमें वह परले सिरेका बहरा बना रहता है। लोकाचारके विरुद्ध सभी कर्मीमें मुर्देके समान निश्चेष्ट होता है और सदाचारका विवेचन करते समय वह सहस्र जिह्नावाले वासुकि एवं देवगुरु बृहस्पतिके समान

वक्ता बन जाता है। उसकी वाणीसे सदा पवित्र चर्चा ही प्रकट होती है। अपने या दूसरों के कुटिल्लापूर्ण दोणोंको वह शीघ ही ताइ लेता है। वस्तुविषयक अत्यन्त दुस्ह संदेहका भी पल्क मारते-मारते निर्णय करके शीघ ही उसके खरूपका विवेचन कर देता है। उसकी दिष्टमें समता और हृदयमें उदारता होती है। वह दानवीर होने के कारण सकतो यथायोग्य धन वितरण करता है। उसका खभाव कोमल, स्नेहमय और मधुर होता है। वह सुन्दर एवं पुण्यकीर्ति होता है। जनकी बुद्धि प्रबुद्ध—तत्त्वज्ञानके प्रकाशसे आलोकित है। वे प्रयन्तसे ऐसे नहीं बनते हैं। जैसे चन्द्रमा, सूर्य और अग्नि आदि कभी दूसरेकी प्रेरणासे प्रकाशित नहीं होते, वह प्रकाश उनका खाभाविक गुण होता है, वैसे ही जीवन्मुक्त पुरुषोंका यह खभाविमद्ध गुण बताया गया है। जीवन्मुक्त पुरुषोंका यह खभाविमद्ध गुण बताया गया है।

शान्त तत्त्वज्ञानी पुरुष चलते-फिरते, खड़ होते, जागते और सीते समय भी सदा एकमात्र सिचदानन्द परमात्ममें ही समाहित रहता है। जो मेदमें भी अमेदनिष्ठ है, दु:खमें भी खुखमयी स्थितिवाला है और वाह्य संसारमें रहकर भी अन्तर्मुख होनेके कारण संसारमें नहीं है। ऐसे ज्ञानी महास्माके लिये दूसरा कौन-सा कर्तव्य या प्राप्तव्य शेष रह जाता है! बाहरके कार्य---व्यवहार करता हुआ भी तत्त्वज्ञ पुरुप हृदयसे न तो कुळ त्याग करता है और न ग्रहण ही करता है। वह सदा अकार्य नित्य परम्रहम परमात्मामें ही स्थित रहता है। ज्ञानीपुरुष अज्ञानके आवरणसे मुक्त होता है। उसका अन्त:करण सदा शान्ति और आनन्दका ही अनुभव करता है। उसके शत्र-मित्रादि-निषयक विकल्प नष्ट हो जाते हैं। उसमें आत्मसुखस्रक्ष्प सार वस्तुकी ही प्रचुरता होती है तथा वह सदा परम शान्तिरूप अमृतसे तृप्त रहता है।

चारों ओर सुन्दर जगत्के रूपमें यह परमहा ही स्फुरित हो रहा है। वह स्फुरण और अस्फुरण (सृष्टि





और प्रत्यकाल ) में भी अपने निर्विकार ख़क्समें ही अकेल स्थित रहता है। दृश्य-प्रपञ्जेक रूपमें मासित होकर भी निर्मल, प्रशान्त चेतनाकाशरूप ही है। परंतु अज्ञानियोंकी दृष्टिमें अनादिकालसे प्रत्य और स्रष्टिके उदयरूपसे ही उदित है।

अज्ञ जनताके निश्चयको टोंड्कर तत्त्वज्ञानी पुरुषको दृष्टिमें च्यों-का-त्यों स्थित हुआ यह जगत् सदा निर्विकार ब्रह्मरूप ही है। यदि तरङ्ग चंतन हो और वह युक्तिसे यह समज्ञ ले कि में तरङ्ग नहीं, जल ही हूँ तो उसकी तरङ्गना कैसे रह सकती है ? बेदान्तियों, जैनियों, सांख्यवादियों, बौद्धों, व्यास आदि आचायों, पाशुपतों तथा वैष्णव आदि आगमोंने भर्छाभौंतिये प्रतिपादन करके जो-जो दृष्टिकोण उपस्थित किये हैं, उन सबके रूपमें भी हमारा प्रतिपाद बहा ही स्कृरित हो रहा है। उन्होंने अपनी-अपनी दृष्टिसे विभिन्न नामोंद्वारा उस ब्रह्मका ही प्रतिपाद किया है। उन वादियोंके अपने-अपने निश्चयके अनुसार पारवीकिक ऐहलीकिक सुख-रूप सारे फर्लोके रूपमें वह ब्रह्म ही उपव्यव्य होता है। ब्रह्मकी ऐसी ही महिमा है; क्योंकि उमका खरूप मुर्ग्रीतक है। (सर्ग १७०----१७३)

निर्वाण अथवा परमपदका स्वरूप, ब्रह्ममें जगत्की सत्ताका खण्डन, चिदाकाशके ही जगद्रूपसे स्फुरित होनेका कथन, ब्रह्मके उन्मेष और निमेष ही सृष्टि और प्रलय हैं, मन जिसमें रम लेता है वैसा ही बनता है, चिदाकाश अपनेको ही इच्य-रूपसे देखता है तथा अज्ञानसे ही परमात्मामें जगत्की स्थिति प्रतीत होती है—इसका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---स्युनन्दन ! सृष्टियाँ ब्रह्मरूपी समदकी तरङ्ग हैं। उनमें चैतन्य ही जल है। जीवनमुक्तींके अनुभवमें आनेवाला वह चिन्मय जगत् अज्ञानियोंके दु:खमय जगत्से भिन्न है । वह सिचदानन्दमयी दूसरी ही सृष्टि हैं । उसमें द्वैत और एकत्व आदिके दु:खमय भेद किस निमित्तसे रह सकते हैं ? दश्यका अत्यन्ताभावग्रूप जो बोध है, उसीको परमपद कहा गया है। वहीं ब्रह्म है और 'वह ब्रह्म में हूँ' इस प्रकारका ज्ञान मोक्ष है । ब्रह्म ही सब कुछ है। (क्योंकि 'तत्सुर्वमभवत्' इस श्रुतिसे यहीं बात सिद्ध होती है ) तथा वह कुछ भी नहीं है । (क्योंकि 'नेति-नेति' कहकर श्रुतिने इसीका समर्थन किया है ) । रधुनन्दन ! ज्ञानी पुरुष ब्रह्मको इसी रूपमें जानता है । सम्यक् ज्ञानसे परम निर्वाणरूप मोक्षकी प्राप्ति वतायी गयी है । उसमें ज्यों-का-त्यों स्थित हुआ यह सारा विश्व अत्यन्त प्रक्रयको प्राप्त हो जाता है। वहाँ न अनेकल है, न एकल; न कुछ है, न कोई है। वह समस्त सदसद्भावोंकी सीमाका अन्त कहा गया है । जहाँ

दश्यकी सत्ता अत्यन्त असम्भव हैं, जो शुद्ध बोधका उदय रूप हैं, जहाँ समस्त विक्षेपोंका अभाव हो जाता है तथा जो निरतिशयानन्दरूपसे स्थित और परम शान्त है, उस चिन्मय प्रमात्माको ही प्रमयद समझना चाहिये।

यह परमारमा जवतक अज्ञात रहता है, तमीतक अविधा-रूप मळकी स्थिति है। इसका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर सव कुछ विश्वद परम्म ही है, यह अच्छ निश्चय हो जाता है। जो अनादिं, अनन्त चिन्मय परमाकाशरूप है, उस परमारमामें मळ कहाँसे हो सकता है (क्योंकि ज्ञान होते ही अविधारूपी मळ खुळ जाता है)। प्रिय श्रीराम! विचारदिष्टिसे देखा जाय तो कुछ भी स्कुरित नहीं होता है; क्योंकि पह परम चेतन तो अस्पन्त विश्वद्ध कहा गया है। जो एकमात्र सिचरानन्दमय है, उसका अपने आपमें कल्पित संकल्प ही इस दश्य-प्रपन्न रूपमें फैला हुआ है। वास्तवमें तो परम्नसमें न पृथ्वी आदिं सूत हैं, न शरीर है और न चैतन्यसे मिन्न दूसरा ही कोई दश्यमात्र है; किंतु एकमात्र चिन्मय परमास्म ही अपने संकल्पद्धारा समष्टि मनोरूप होकर जगत्के आकारमें बारंबार स्कृरित हो रहा है । विचारदृष्टिसे देखनेपर यह जगतका स्फरण भी कुछ नहीं है। केवल सचिदानन्दघन ही खयं अपने खरूपमें भासित हो रहा है । जहाँसे वाणी छौट आती उस निरतिशयानन्दमय परमपदकी प्राप्तिसे तूष्णीम्भाय--खरूपभूत निश्चलता ही शेष रहती है ( वह निश्चलता व्यवहारकालमें भी नहीं हटती है ) । जीवनमक्त परुष संसारके व्यवहारमें तत्पर रहता हुआ भी श्रद्ध चिदाकाशरूप ही होता है और उसी रूपमें वह मुक्तवत स्थित रहता है । ज्ञानवानोंमें श्रेष्ठ रघनन्दन ! चिदाकारा, ब्रह्म, चिन्मात्र, आत्मा, चिति, महान और परमात्मा —इन सब शब्दोंको पर्यायवाची ( समानार्थक ) ही समझना चाहिये । ब्रह्म नेत्रकी भाँति उन्मेष और निमेषरूप है अथवा वायके समान स्पन्द और अस्पन्दरूप है। उसका जैसा प्रलयरूप निमेप है, वैसा ही सृष्टिरूप उन्मेष भी है। इन्हींक नाम जगत् है। उसने आँखें खोळीं तो संसारकी सृष्टि हो गयी और आँखें बंद की तो जगत्का प्रख्य हो गया। परंतु वह परब्रह्म परमात्मा निमेष और उन्मेष—दोनों अवस्थाओं में एकरूप ही रहता है । सौम्य रघुनन्दन ! इस कारण यह सम्पूर्ण जगत जिस रूपमें स्थित है, इसी

रूपमें इसे शान्त, अजन्मा, अजर, सभी अवस्थाओंमें सम और चिदाकाशरूप ही समझना चाहिये।

जिसका चित्त जिस वस्तुमें रस लेना है, उसका वह चित्त वैसां ही हो जाता है। अतः एकमात्र परब्रह्म परमात्माक्षा रिसक हुआ जो ज्ञानीका मन है, वह ब्रह्माय-को ही प्राप्त हो जाता है और जिसका मन जिसमें रस पाता है, उसने उसीको सत् समज्ञा है। जिसकी ज्ञानदृष्टिमें दृश्य-अदस्य, सत्-असत् तथा मूर्त-अमूर्त सव कुळ ब्रह्म ही है, उसकी दृष्टिमें यहाँ अथवा और कहीं भी न तो कर्ता-मोक्ता जीवकी सत्ता है और न उसका अभाव ही है (क्योंकि एकमात्र बही ब्रह्मरूप्से शेष रह जाता है)।

सहस्रों वार्दा मिलकर भी सत्त्से अतिरिक्त वस्तुकी सत्ताका उपपादन नहीं कर सकते तथा उससे भिन्न जगत्का कोई यथार्थ कारण नहीं उपलब्ध होता। इसलिये खतः यह बात सिद्ध हो गयी कि आदिकालसे ही चिटाकाश अपने आपको ही इस्परूपसे देखता है।

जैसे खप्तमें 'खयं चिन्मय जीवात्मा ही खप्त-जगत्-के रूपसे भासित होता है, वैसे ही यहाँ सृष्टिके आरम्भ-में चिदाकाशके सिवा इस दश्यका अन्य कोई कारण नहीं पाया जाता। (सर्ग १७४–१७६)

#### सृष्टिकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—रघुतन्दन ! तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें कोई अज्ञानी है ही नहीं ( वह एकमात्र ब्रद्धकं सिवा दूसरी किसी वस्तुको देखना ही नहीं है ) । अतः जिसका अस्तित्व ही नहीं है, ऐसे आकाश-बृक्षके सदश अज्ञानीके विपयमें विचार करना कैसा होगा ? अज्ञानका जोधखरूप आत्माके ही भीतर भान होता है; अतः वही उसका अधिष्ठान है । जगत् अज्ञानका अङ्ग है, अतः अज्ञानकप ही है । जैसे खप्न और सुष्ठुसि—द्रोनों निद्धाके अन्तर्गत होनेसे निद्धाके अहि हैं, इसिन्द्रिये

उन्हें केत्रल निद्रारूप ही कहा जा सकता है, वैसे ही जगत्का खरूप भी अपने अधिष्ठानभूत चिन्मय परमात्मासे मिन्न नहीं है। जैसे ग्रुद्ध जल्याशिमें लहर, भँवर और द्रवता आदिके रूपमें जल ही प्रतीत होता है, वैसे ही त्रक्षमें सर्ग नामक त्रहां ही भासित होता है। जैसे निर्मल वायुमें स्पन्दन, आवर्त और विकर्त आदिकी प्रनीति होती है, वैसे ही त्रहारूपी वायुमें सुष्टिस्त्पी प्रनित्त निर्मल निर्मल होता है। जैसे मिहाकायुमें अनुद्रता, जीर शून्युता आदि धर्म महाकायुमें

आकाशरूप ही हैं, उससे भिन्न नहीं हैं, उसी प्रकार सृष्टि भी परात्पर ब्रह्मरूप ही है। जैसे निद्रा आदिमें स्पष्टरूपसे उपलब्ध होनेपर भी ये सारे खप्नगत पदार्थ असन्मय ही हैं, उसी प्रकार ये सृष्टिके पदार्थ भी हैं, खतः इनकी सत्ता नहीं है । परंतु सत्खरूप परमात्मामें उपलब्ध होनेके कारण उससे अभिन्न ही हैं। जैसे निदाकालमें मनुष्य एक खप्नसे दूसरे खप्नमें स्थित होता है, वैसे ही अजन्मा परमात्मा अपनी सत्तामें ही एक सर्गसे दूसरे सर्गके रूपमें स्थित होते हैं। जैसे साम्प्रतिक सर्वदर्शनरूप परमात्मामं वर्तमान घट, पट आदि शब्द और उनके अर्थ स्थित हैं, उसी प्रकार अद्वितीय महाचैतन्यरूप परमात्मामें भूत और भविष्य कालकी सारी सृष्टियाँ स्थित हैं। जैसे परमात्मामें ही सृष्टिरूप परमात्माका भान होता है, वैसे ही चितिमें ही चिन्मय शब्द और उनके अर्थभूत सर्गोका चितिके द्वारा ही भान होता है।

इस जगत्में न कोई आकृति है, न संसार है, न संसारका अभावरूप मोक्ष है, न जन्म है, न नाश है, न सत्ता (भाविकार ) है और न असत्ता ही है। केवल परम शान्त ब्रह्मका ही अपने आपमें स्कुरण होता है अथवा यहाँ ब्रह्मसे भिन्न किसी प्रकारका स्कुरण भी नहीं है । यद्यपि ब्रह्म अनेकानेक सृष्टिक्सी पुनिच्योंके समुदायसे भरा हुआ है, नवापि वस्तुनः उसमें जगत्रूरी व्याएँ, उनकी चोटियाँ, जहें, उनकी रचनाएँ और उनकी जहोंका भूमिमें प्रवेश—ये सब अळम्य हैं। वह आदि-अन्तसे रहिन है, काळके द्वारा भी उसके जन्म और नाश नहीं होते तथा वह पूर्णक्यसे विश्वद्ध एवं सिच्चानन्द्रभन है।

चिन्मय प्रकाशरूप परमार्थाकाश ही, जो सव पराशींसे रहित है, खप्पक्षी मॉिंन द्रष्टा, दृश्य और दर्शन रूपसे प्रतीत हो रहा है । इसिल्ये यह जगत् एकमात्र चेतनाकाश ही है । आकाशमें अमवश होनेवाली वृक्षसमूहोंकी स्पुरणाके समान ब्रह्मरूपी समुद्रमें जो नाम-रूपात्मक जलकणोंका स्फुरण हो रहा है, वही यह सृष्टि है । आकाशमें जो वृक्षसमूहक्की प्रतीति होती है, वह तो आकाशसे भिन्न-सी लगती है; क्योंकि उसमें आकाशकी शून्यता नहीं दिखायी देती । परंतु परब्रह्मरूपी महासागरमें जो सृष्टिरूपी जलविन्दु विद्यान हैं, वे उससे किंचिन्मात्र भी भिन्न नहीं हैं ।

( सर्ग १७७-१७९ )

#### श्रीरामका कुन्ददन्त नामक ब्राह्मणके आगमनका प्रसंग उपस्थित करना और वसिष्ठजीके पूछनेपर कुन्ददन्तका अपने संशयकी निष्टत्ति तथा तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिको स्वीकार करते हुए अपना अनुभव बताना

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—भगवन् ! मेरे मनमें एक संदेह हैं, आप उसका निवारण कीजिये । एक दिनकी बात है, में विद्यामन्दिरके भीतर विद्यानोंकी सभामें बैठा था। उसी समय विदेह जनपदसे वहाँ एक श्रेष्ठ तपस्ती श्रीसम्पन्न विद्यान् ब्राह्मण आया । आकर उसने उस ब्राह्मणसभाको प्रणाम किया । फिर जब वह एक आसनपर बैठा, तब मैंने भी उठकर उसे प्रणाम किया और पुछा—'ब्रह्मन् ! आप लंबा रास्ता तै करके आये हैं:

-इसिल्टिये थक गये होंगे । किसी विशेष उद्देश्यकी सिद्धिकें ल्टिये यलक्शांळ-से दिखायी देते हैं । वनाइये, आज कहाँसे आपका ग्रासागमन हुआ है ??

माक्षणने कहा—महाभाग ! आपका कहना ठीक है । मैं अपने उद्देश्यकी सिद्धिके ठिये विशेष प्रयक्तशील हूँ । यहाँ जिस प्रयोजनसे आया हूँ, उसे भी सुन लीजिये । मैं विदेह देशका ब्राह्मण हूँ और विधाध्ययन कर चुका हूँ । मेरे दाँत कुन्दके फ्रलकी भाँति उज्ज्वल हैं; इसिल्ये मुझे लोग 'कुन्दरन्त' कहते हैं। एर्क दिन मेरे मनमें मंसारसे बेराग्य हुआ और मैं भ्रमजनित क्लेशकी शान्तिक लिये देवताओं, ब्राह्मणों नया मुनीहकोंके स्थानोंमें भ्रमण करने लगा। तब श्रीपर्वतपर एक तपस्तीसे मेंट होनेपर वे मुझे गौरी-आश्रममें स्थित बृद्ध तपस्तीके पास ले गये। बृद्ध तपस्तीने श्रीपर्वतवासी तपस्तीकी, उनके सात भाइयोंकी, उन सबके तपकी, बरदान और शापकी एवं घरके अंदर ही उन सातोंके सप्तद्वीपाधिपति होकर अन्तमें प्रलय-कालमें विलीन होनेकी बातें वतायों। तद्दनन्तर कहा कि उन आठवें अपने मित्र तपस्तीकी मृत्युसे दुखी हुआ में उन कदम्ब वृक्षके नीचे रहनेबाले एक तपस्तीके पास गया। वे तीन मास प्रतीक्षा करनेके बाद समाधिसे विरत हुए। तब मेंने नम्रतापूर्वक उनके सामने अपना प्रश्न उपस्थित किया। इसपर वे इस प्रकार बोले।

कदम्ब वृक्षके नीचे रहनेवाले तपस्वीने कहा— निष्पाप ब्राह्मण ! में समाधिसे विरत होकर एक क्षण भी नहीं रह सकता; अतः शीघ्र ही बड़ी उतावळीके साथ में फिर समाधिमें ही प्रवेश करूँगा । इस समय मेरा बास्तविक उपदेश भी अभ्यासके विना तुम्हें नहीं लगेगा । इसलिये दूसरी छुक्ति सुनो और वैसा ही करो । अयोध्या नामसे प्रसिद्ध जो पुगी है, वहाँ दशस्य नामक राजा राज्य करते हैं । उनके पुत्र श्रीराम नामसे विख्यात हैं । तुम उन्हींके पास चले जाओ । उनके कुळगुरु मुनिवर विसप्त समामें मोक्षके उपायकी दिव्य कथा कहेंगे । ब्रह्मन् ! चिरकाल्टनक उस कथाको सुनकर तुम भी मेरी ही भौति पावन परमप्रदामें विश्वान प्राप्त करोगे ।

ऐसा कहकर वे तापस मुनि समाधिरूपी अमृतके महासागरमें निमम्त हो गये और मैं इस देशमें आपके पास आया हूँ। श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं — गुरुदेव ! वहीं यह कुन्ददन्त नामक द्विज है, जिसने मेरे पास बैठकर यहाँ मोक्षोपाय नामक इस सम्पूर्ण संहिताको सुना है। आप इससे पृष्टिये। इसका संशय निवृत्त हुआ या नहीं।

श्रोवाल्मीकिंबी कहते हैं— मरद्वाज ! श्रीरघुनाथजीके ऐसा कहनेपर वकाओंमें श्रेष्ट मुनिवर विस्थित कुन्ददन्तकी और देखकरं पूछा— 'निष्पाप विप्रवर कुन्ददन्त ! कहो, क्या तुमने मेरे इस उत्तम मोक्षदायक उपदेशको मुनकर ब्रेप तस्वको जाना ?'

कुन्ददन्त बोला--भगवन् ! समस्त संशयोंका विनाश करनेत्राला मेरा चित्त ही इस समय मेरी विजयका सचक है। मेरे सारे संदेहोंकी निवृत्ति हो गयी और मैंने अवस्य जाननेके योग्य अखण्ड ब्रह्मतत्त्वको जान लिया । विशुद्ध ज्ञेय तत्त्वका मुझे ज्ञान हो गया । मैंने क्षयरहित द्रष्टव्य वस्तुका दर्शन कर लिया और पाने योग्य सब कुछ मैं पा गया । इस समय ब्रह्मरूप प्रमपदमें विश्राम कर रहा हुँ । मैंने आपके मुखसे सुनकर चिन्मय प्रमात्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर लिया । यह जो कुछ दिखायी देता है, सब परमार्थ सिचदानन्दघनरूपी मेघ है, जो चिन्मय आकाशमें अपनेसे अभिन्न जगत्ने रूपमें छाया है। सर्वात्मक होनेके कारण सर्वरूपी सर्वव्यापी परमात्माका सर्वत्र, सदा सबके द्वारा और सब कुछ होना पूर्णरूपसे सम्भव है। सरसोंके एक दानेके छिद्रके भीतर असंख्य ब्रह्माण्डोंका किस प्रकार होना सम्भव है और किस प्रकार उनका होना कदापि सम्भव नहीं है, यह सब मैंने पूर्णरूपसे समझ लिया । जो-जो वस्त जब जिस म्हणमें यहाँ मासित होती है और सम्पूर्ण प्राणियोंके अनुमवमें आती है, वह-वह उस समय उस रूपमें केवल सर्वचन परमाता ही है। इस तरह विचार करनेसे सिद्ध हो जाता है कि सब कुछ आदि-अन्तसे रहित एक नित्य विज्ञानानन्दघन परब्रह्म प्रमात्मा ही है। (सर्ग १८०---१८५)

# सव कुछ ब्रह्म है, जगत् वस्तुतः असत् हैं, वह ब्रह्मका संकल्प होनेसे उससे भिन्न नहीं है जीवात्माको अज्ञानके कारण ही जगत्की प्रतीति होती हे इसका प्रतिपादन

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! कुन्ददन्तके इस चित्रगत सेना वुद्धिस्थ चित्रसे भिन्न नहीं हैं, त्रैसे ही प्रकार कहनेपर प्रशंसनीय महात्मा भगवान् वसिष्ठ मुनिने यह परमार्थोचित वचन कहा ।

श्रीवसिष्टजी बोले—हर्षकी बात है कि महात्मा कुन्द-दन्तको शास्त्रश्रवणसे विज्ञानानन्द्घन परमात्मामें विश्राम प्राप्त हो चुका है। सम्पूर्ण विश्व ब्रह्म ही है-इस तत्त्वको ये हायपर रखे हुए आँचलेकी तरह देख रहे हैं । निश्चय ही भ्रममात्र जिसका खरूप है, ऐसा यह विश्व इन्हें अजन्मा ब्रह्म ज्ञात होने लगा है । भ्रान्ति इनके लिये ब्रह्मरूप ही हो गयी है । वही ब्रह्म जो शान्त, एक और निर्विकार है । जो जैसे, जिसके द्वारा, जहाँ, जिस प्रकारका, जितना, जव और जिस हेतुसे है, वह वैसे, उसके द्वारा, वहाँ, उस प्रकारका, उतना, उस काळमें और उसी हेतुसे कल्याणमय, शान्त, जन्मादिरहित, मौन, अमौन, अजर, सर्वव्यापी, सु-सून्य, असून्य, आदि-अन्तसे रहित एवं अक्ष्य ब्रह्म ही है । व्यवहारमें ब्रह्म स्वयं दश्य, स्वयं द्रष्टा, स्वयं चेतन, स्वयं जड, खयं सब कुछ और खयं कुछ भी नहीं है । वास्तवमें वह सिचदानन्द परमात्मा अपने आपमें ही स्थित है। दश्यजगत् ही परन्नस है और परनस ही दश्यजगत् है। यह न तो शान्त है, न अशान्त है; न निराकार है और न साकार ही है।

जैसे जागनेपर खप्न आदि निराकार भासित होते हैं, वैसे ही ब्रह्म-साक्षात्कार हो जानेपर यह शरीर भी निराकार ही प्रतीत होता है । चैतन्यमात्र ही इसका खरूप है । यह खप्तकी भाँति अनुभवमें आनेपर भी असत् ही है। ये भ्रमवरा दिखायी देनेवाले सृष्टि, स्थिति और प्रलय आदि भाव वास्तवमें नहीं हैं । जैसे चित्रछिखित चित्रवधू चित्रसे अतिरिक्त नहीं हैं, वैसे ही यह इस्यमान जगत् प्रसात्मासे भिन्न नहीं है। जैसे चित्रकारद्वारा बनायी जानेवाली

स्रष्टाकी चित्तता-द्शामें मूर्त सृष्टि नाना रूपोंमें प्रतीत होती हुई भी उससे भिन्न न होनेके कारण नानात्त्रसे रहित है।

रघुनन्दन ! जैसे समुद्रमें जलराशिका रकुरण होनेपर ही उसमें भँवर उठते हैं, उसी प्रकार विद्युद्ध चिदाकाराका अपने सत्यसंकल्पके अनुसार जो स्फुरण है, उसीको जगत् कहते हैं । परमात्मचैतन्यमें समुद्रमें जळराशिकी भाँति वस्तुत: चिदात्मक जगत्-भावोंका जो अकस्मात् भान होता है, उसे मनीपी पुरुष संकल्प आदि नाम देते हैं । काळसे, अभ्यासयांगसे, विचारसे, समभावसे, जातिकी सात्त्रिकतासे और अन्तः करणके सात्त्रिक एवं निर्मछ होनेसे सम्यग्ज्ञान-सम्पन यथार्थदर्शी तत्त्वज्ञ पुरुषकी बुद्धि द्वेत और अद्देतसे रहित चिन्मात्रखरूप हो जाती है। चिदाकाशरूप परमात्मा चिदाकाशमें ही स्फुरित होनेवाले अपने इस रूपको—-द्रष्टा-दश्यरूप जगत्को देखता हुआ सदा साक्षीरूपसे प्रकाशित होता है। वह उससे भिन्न नहीं है। एक चेतनसत्ताके उपजीवी होनेसे द्रष्टा और दश्य दोनों एक हैं; क्योंकि चिदाकाश सर्वव्यापी है। जैसे शून्यत्व और आकाशमें कोई मेद नहीं है, उसी तरह जगत् और ब्रह्ममें भी भेद नहीं है।

श्रीराम ! सुन्धिके आरम्भकालमें परमात्माके मनमें अपनेमं प्रकृतिसहित विलीन हुए प्राणियोंके पूर्वकृत कर्म-वासनानुसार जो कुछ नियत रूपसे भान हुआ, वह जैसा था और जिस प्रकारके कार्य-कारणभावसे स्थित था, वह आज भी उसी रूपमें स्थित है और वहीं जगत् कहल्याता है । सर्वशक्तिमान् परमात्माको जिस-जिसका जैसे संकल्प होता है, वह-वह उसी रूपमें हो जाता

है। तत्यमंकरूप एसमास्माकी संवित् ( अनुसूति ) साररूप है। अतः उसे जिस वस्तुका मान हुआ, वह अमानरूप कैसे हो सकता है !

रधुनन्दन ! चेतन जीवर्का जो उत्पत्ति बतायी गयी है, उसका अभिप्राय इतना ही है कि जीव ब्रह्मसे भिन्न नहीं है, यह बात समझमें आ जाय । जीवकी उत्पत्ति ब्रास्तिक है, यह बताना अभीष्ट नहीं है । वस्तुतः चेतनस्वक्तप जीव चिन्त्रय प्रक्रह्म प्रसारमका अंश है; इसिंक्ये कृत्रिम नहीं है। किंतु अझानसे चेत्य अर्थात् इस्य जगत्की और उन्मुख हो जानेके कारण ही वह जीव शब्दसे कहा जाता है । जीवनसे अर्थात् प्राण और कर्मेन्द्रियोंको धारण करनेसे तथा चेतनसे अर्थात् झानेन्द्रियोंको धारण करनेसे तथा चेतनसे अर्थात् ज्ञानेन्द्रियोंको धारण करनेसे वह जीव कहळाता है । भैं ब्रह्म हूँ इस यथार्थ आसम्ब्रक्तप्को भूळकर चिन्त्रय जीवारमा जब यह

देखने लगता है कि में यह मनुष्य आदि शरीर हूँ और यह पृथ्वी आदि मेरा आधार है, तब वह उसीमें दह आस्था बाँघ लेता है। असल्यमें सल्यबुद्धि करके ही जीव मावनावश वँध जाता है और अपने भीतर बारंबार मावना एवं नानावनका अनुसरण करने लगता है। जो जिसमें अस्यन्त आसक्त होगा, वह उसे क्यों न देखेगा ! जगत्की जो आन्ति हो रही है, वह असस्य ही है, तो भी भावनाके कारण इस प्रकार प्रीइनाको प्राप्त हो गयी है। सबके कारणभूत सनातन ब्रह्मसे मिन्न दूसरा कोई जगत्का कारण नहीं है। वह कारण भी कार्यनाके विना सम्भव नहीं है और निर्विकार कृदस्य सिच्दानन्दघन अदिनीय ब्रह्ममें कार्यना और कारणना आदिवन होना कहाणि सम्भव नहीं है। इसल्यि इस जगत्की प्रतीति अज्ञानके कारण ही हो रही है।

## श्रीरामजीके विविध प्रक्न और श्रीवसिष्टजीके द्वारा उनके उत्तर

श्रीविशिष्टको कहते हैं—रघुनन्दन ! झानकी ब्रेयता-पत्ति अर्थात् जो झानखल्य है, उसे ब्रेय—जड दश्य समझ लेना ही बन्धन है और उस ब्रेयता—जड दश्यबुद्धिका सर्वया निवारण ही मोक्ष कहळाता है ।

श्रीरामजीने पूछा---- श्रक्षान् ! ज्ञानकी ज्ञेयता-बुद्धिका निवारण कसे होता है ! उस ज्ञेयता-बुद्धिका सर्वथा निवारण हो जानेपर यहाँ वन्यताबुद्धि कैसे निवृत्त होती है !

श्रीवित्तष्ठजीने कहा— राम, दम आदि साधनोंसे युक्त सिक्तरानम्द परमात्माका सम्यक्षानरूप प्रबोध प्राप्त होनेसे आत्ति-बुद्धि दूर हो जाती हैं। उस आस्ति-बुद्धिको दूर हो जानेपर इस प्रकार बेयता—जड दस्यबुद्धिको अस्यन्ता-भावस्त्रा प्रस्त शान्तिमयी खरूपभूता निराकार मुक्ति प्राप्त होती हैं।

श्रंशमाजीन पृञ्च — नृद्धान् ! कैतल्य बोधरूप सम्यग्ज्ञान क्या कङ्गतः है, जिस्त्री पूर्णरूपसे प्राप्ति हो जानेपर यह जीव बन्धनसे छुटकारा पा जाता है ! श्रीयसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! सबका अधिष्ठानभूत जो चिन्मात्र ज्ञान है, वह त्रिकालमें भी ज्ञेयरूप नहीं हो सकता । वह केवल अव्यय ज्ञान अवर्णनीय है। इस प्रकार जो आन्तरिक बोध है, उसे सम्यग्ज्ञान कहा गया है।

श्रीरामजीन पृद्धा—ज्ञानखरूप चिन्मय प्रशासमाके अंदर उससे भिन्न होयता क्या है ? यह बताइये, साथ ही इस बातपर भी प्रकाश डालिये कि 'ज्ञान' शब्दकी व्युत्पित्त कैसे करती चाहिये । अत्रवोधनार्थक 'ज्ञा' धातुसे भावमें ल्युट प्रत्यय होनेपर ज्ञान शब्द बनता है या करणमें प्रत्यय होनेपर ?\*

अ 'स्युट् च' (पा० स्० ३ । ३ । ११५ ) इस स्वसं भावमें स्युट् प्रत्यय होता है तथा 'करणाधिकरणयोक्ष' (पा० स्० ३ । ३ । ११७ ) इस स्वसं करण और अधिकरण अर्थमें स्युट् प्रत्यय होता है । 'भावमें' प्रत्यय होनेपर ज्ञान शब्दका अर्थ होगा---ज्ञानकाः समझनाः वोध होना । करणमें प्रत्यय होनेपर ज्ञानका अर्थ होगा----ग्रानकः साधनः जिससे ज्ञाना जाय वह करण ।

श्रीयसिप्रजीने कहा— रजुनन्दन ! बांधभात्र ही ज्ञान है । अतः यहाँ भावसाधनमात्र ज्ञानको ठी श्रवण क्रिया गया है अर्थात् भावमें प्रत्यय करनेसे जो ज्ञान राष्ट्र बनता है, वहीं यहाँ अंभीष्ठ है । ज्ञान और ज्ञेयमें कोई मेद नहीं है, जैसे प्रवन और स्पन्दनमं ( बायु और उसकी गतिशील्यामें ) मेद नहीं होता है ।

श्रीरामजीनं पृद्धा—यदि ऐसी वात है तो यह ज्ञान, ज्ञेय आदिका भ्रम जो खरगोशके सींगकी माँति मिथ्या ही है, तीनों कार्लोमें व्यवहारके योग्य केरी सिद्ध होता है ?

श्रीयसिष्ठवीन कहा—वाह्य पदार्थोंके स्रमसे ही यहाँ समसुद्धि उत्पन्न हुई है, ऐसा जानना चाहिये । वास्तवमें किसी भी बाह्य अथवा आस्यन्तरिकः पदार्थका अस्तिव्य सम्भव नहीं है । इसिल्ये ज्ञान और होय आदिका भेद-स्रम मिथ्या ही है । (स्वप्रकालमें अथवा स्नान्तिज्ञानमें सहन्नों असत् पदार्थ व्यवहारमें आते हैं । अतः यह ज्ञान और होय आदिका स्रम असस्य होनेपर भी इसका अज्ञानियोंके व्यवहारमें आना असम्भव नहीं है । )

श्रीरामजीने पूछा——मुने ! तुम, मैं आदि जो यह प्रत्यक्ष दश्यपदार्थ है, जो भूत आदिरूपसे अनुभवमें आता है, वह है ही नहीं, यह कैंसे समझा जाय ! छपया मुझे बताइये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—निष्पाप खुनन्दन ! सृष्टिके आरम्भकालमें विराट् पुरुप ब्रह्मा आदिके रूपमें कोई भी पदार्थ उत्पन्न ही नहीं हुआ । इसिल्ये किसी क्षेय अथवा दश्य बस्तुकी सत्ता सम्भव ही नहीं है।

श्रीरामजीनं पूछा—सुने! भूत, मविष्य और वर्तमान कालमें होनेवाला जो यह जगत्का दर्शन है, जिसका प्रतिदिन सक्को अनुभव हो रहा है, इसके होते हुए आप यह कैसे कह रहे हैं कि यह जगत् कमी उत्पन्न ही नहीं हुआ; इसलिये कमी किसीको इसका दर्शन भी नहीं हुआ।

श्रीयसिष्ठवीने कहा — श्रीराम ! अभने प्रदार्थ, मुगल्णाका जरु तथा संकल्पित प्रदार्थ—ये सव न तो कभी उत्पन्न हुए, श्रीर न वास्तवीमं कभी केचे गए । फिर भी, अमवश इनकी प्रतीति हो जाती है । इसी तरह में, तुम श्रीर रूप जो जगत् है, यह न कभी उत्पन्न हुआ श्रीर न तत्त्वहिस्से देखनेपर कभी उपज्व्य ही हुआ । इसिंक्ये सर्वया विश्या है, तथापि अभवश इसकी प्रतीति होती है ।

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवत् ! मैं, तुन, यह ह्त्यादि रूपसे पूर्णतः अनुभवमें आनेवाळा यह जगत् सृष्टिके आदिमें उत्पन्न ही नहीं हुआ, यह कैसे समझा जाय ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—खुनन्दन ! कारणसे ही कार्य उत्पन्न होता है, अन्यथा नहीं । यह एक निश्चित सिद्धान्त है । प्रख्यकाछमें तीनों छोक्तोंका जो पूर्णतः ख्य हो गया, तब पुनः इसकी उत्पत्तिके लिये कोई कारण ही नहीं रह गया था (कारण न होनेसे सृष्टि हुई ही नहीं, इसल्ये जो कुछ दीखता है, सब मिथ्या प्रतीति मात्र है ) ।

श्रीरामजीने पृद्धा —-सुने ! महाप्रत्य्य हो जानेपर जो अजन्मा, अविनाशी परवहा अवशिष्ट रह गया, वही नृतन सृष्टिकी उत्पत्तिका कारण कैसे वहीं हो सकता !

श्रीविसिष्टजीनं कहा — श्रीराम ! कारणमें जो कार्य सत्रूपि विद्यमान है, वहीं उससे प्रकट होता हैं, जो उसमें है ही नहीं, वह कैसे प्रकट हो सकता है। क्या कभी वटसे पटकी उत्पत्ति होती हैं ? कभी नहीं।

श्रीरामजीने कहा—महाप्रत्य आनेपर जगत् स्हम-रूपसे ब्रह्में रहता है | वहीं छृष्टिके समय पुनः उससे प्रकट हो जाता है |

श्रीवसिष्ठजी बोलं —परम बुद्धिमान् निष्पाप रघुनन्दन! महाप्रख्यके अन्ततक उस ब्रह्ममें जगतकी सत्ताका किसने अनुभन किया है तथा उसकी वह सत्ता वहाँ किस रूपमें रहती है !

श्रीरामजीने कहा — म्ब्रह्ममें जगत्की सत्ता उस समय ज्ञानखरूपा ही होती है और ज्ञानियोंके अनुभवमें भी आती है। अतः यह प्राकृत आकाशके समान शून्य-रूप तो नहीं होती। इसिन्ये उस सत्ताको असत् नहीं कहा जा सकता।

श्रोविसष्टजी वोले — महात्राहो ! यदि ऐसी बात है तो वह ज्ञान ही तीनों लोकोंका खरूप है। किंतु जो विद्युद्ध ज्ञानखरूप है, उसके जन्म और मरण कैसे हो सकते हैं ?

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! यदि इस प्रकार सृष्टि उस ब्रह्ममें स्थित नहीं है तो यह आन्ति कहाँसे और कैसे आ गयी ! यह मुझे बताइये ।

श्रीयितिष्टजीने कहा —श्रीराम ! कार्य-कारणताका अभाव होनेसे ही ब्रह्ममें न सृष्टि है न प्रव्य ! यह जो जगत् भासित होता है, वह जिसको और जिस रूपमें भास रहा है यह सब ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेयरूपी त्रिपुटी केवल आत्मा ही है !

श्रीरामजीने पूछा—यह बात तो असंगत-सी लगती है। जो यन्त्रका चालक चेतन है, वह जड यन्त्र-रूप कैसे हो सकता है ! द्रष्टा ईश्वर खयं ही दश्य कैसे बन सकता है ! काठ दाहक बनकर अग्निको जला दे, क्या यह कभी सम्भव है !

श्रीविसप्रजीने कहा—स्युनन्दन ! द्रष्टा दश्यभावको नहीं प्राप्त होता; क्योंकि दश्यकी सत्ता सम्भव ही नहीं है । केवल द्रष्टा ही प्रकाशित होता है, जो एकमात्र सचिदानन्दघनखरूप एवं सर्वात्मा है ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! तब सृष्टिके आदिमें अनादि, अनन्त, शुद्ध चिन्मय ब्रह्म ही जगत्का संकल्प करता है । इसीसे इस जगत्का भान होता है यदि ऐसा न होता तो चेत्य जगत्का प्राकट्य कैसे हो सकता था ?

शीयिसिएजीने कहा—िकसी भी चेत्यकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है; क्योंकि उसका कोई कारण ही नहीं है। चेत्यके अत्यन्त अभावके ही कारण चेतनकी नित्यमुक्तता और अवर्णनीयता सिद्ध होती है।

श्रीरामजीने पूछा—यदि ऐसी बात है तो ये अहंता आदि चेत्य कैसे और कहाँसे उत्पन्न हुए हैं, जगत्का मान कैसे होता है और स्पन्दन आदिका अनुमन क्यों होता है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा —श्रीराम! मैं पहले ही बता चुका हूँ कि कारणकी सत्ता न होनेसे आदिकालमें ही किसी वस्तुकी उत्पत्ति नहीं हुई थी। ऐसी दशामें चेल्य कहाँसे होगा ? इसलिये सत्र कुछ शान्तखरूप परब्रह्म ही है। सृष्टिकी प्रतीति केवल भ्रममात्र है।

श्रीरामजीने पूछा— मुने ! जो वाणीकी पहुँचसे बाहर है, चेत्य और चलन आदिसे रहित है, सदा खप्रकाश और निर्मल है, उस नित्यमुक्त परब्रह्ममें किसको किस निमित्तसे और कैसा भ्रम हो सकता है ( जब ब्रह्मके सित्रा दूसरा कोई है ही नहीं और बह नित्यमुक्त ज्ञानखरूप है तो उसमें किसको और कैसे भ्रम हो सकता है ! फिर यह जगत् नामक भ्रम क्या बला है !) इसका उत्तर मुझे दीजिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम! सृष्टिरूप भ्रमका कोई कारण नहीं है; इसिलिये यह निश्चितरूपसे कहा जा सकता है कि उसकी सत्ता त्रिकाल्में भी नहीं है । तुम, मैं आदि सब कुळ एकमात्र शान्तखरूप निर्विकार ब्रह्म ही है ।

श्रीरामजीने पूछा—मुने! फिर तो देश,काल, क्रिया, इव्य, भेद, संकल्प और चित्त सभी वस्तुओंकी उत्पत्ति असम्भव ही है, फिर इन सबकी सत्ता कैसे उपस्थित हो गयी 2

श्रीयसिष्टजीने कहा—रघुनन्दन ! देश, काल, किया, द्रव्य, भेद, संकल्प और चित्त इन सबकी सत्ता अज्ञानमात्र ही है। अज्ञानसे भिन्न इनकी सत्ता न है, न पहले कभी थी।

श्रीरामजीने पृद्ध- श्रक्षन् ! तत्त्वदृष्टिसे कारणके अभावमें द्वैत और एकत्वकी सम्भावना ही नहीं रह जाती । फिर न कोई वोष्य रह जाता है न वोधक । वोष्य-वोधकको अभावमें वोधका होना भी कैसे सम्भव होगा ? ( जिसका बोध होता है वह कर्म कारक तो होना ही चाहिये । कर्म माननेपर द्वैतकी आपित होती है और कर्म न माननेपर बोध किस वस्तुका हो, यह प्रक्र खड़ा हो जाता है । )

श्रीविसिष्ठजीने कहा—रखुनन्दन ! अज्ञानी जीव ही बोधके द्वारा अपने अज्ञानविनाशरूप फल्क्सा आश्रय होकर आत्मबोधता ( बोधकर्मता )को प्राप्त होता है । इसीसे बोध शब्द भी बोध्यता ( बोधरूप फल्काली सकर्मकता ) को प्राप्त होता है । ये सब बातें अज्ञानियोंको समज्ञानेके लिये ही कहने योग्य हैं । हम-जैसे जीवन्मुक्तोंके लिये नहीं ( जीवन्मुक्त पुरुष तो ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेयरूपी त्रिपुटीसे रहित हो युद्ध ज्ञानखरूप हो जाता है । उसके लिये बोधकी सकर्मताका निरूपण अनावश्यक हो जाता है ) ।

श्रीरामजीने पृष्ठा— ब्रह्मन् ! 'में जीवन्मुक्त हूँ' ऐसा अनुमब होनेसे यह सिद्ध है कि बोध ही अहताह्मप परिणामको प्राप्त होता है । यह बोध अहंमावको प्राप्त हुआ तो यथार्थ बोध नहीं रह गया । उसमें मिन्नता आ गयी । अनन्त, जल्से भी बढ़कर निर्मल, चिनमय, परमात्मखरूप आप-जैसे जीवन्मुक्त पुरुषोंमें यह बोधिमन्न अहता कैसे सम्भव होती है ?

श्रीविभिष्टवीने कहा—गवुनन्दन ! वोबस्हरूप जीवन्मुक्तकी सारूपभूना जो वोबता है, वही उसमें विद्युद्ध अहंता कहलाती है। तत्त्वज्ञानीका में और तुम भी उसके खरूपभून ज्ञानसे भिन्न नहीं है। उसमें जो दैतरूप व्यवहार देखा जाता है, वह वायु और उसके स्पन्टनकी भाँति श्रदेतरूप ही है।

श्रीरामजीन पृष्य —भगवन् ! संसारको स्वामकी भाँति मिथ्या समझ लेनेनात्रसे कौन-सा अभीष्ट फल सिद्ध होता है ! स्वाम आदिमें पदार्थोंकी साकारता कैसे शान्त होती है !

श्रीचित्रष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! अध्याप्मशास्त्रके पूर्वापरके विवेकपूर्वक विचारसे ज्ञानोदय होनेपर पदार्थोमें साकारता या स्थूळताकी भावना ज्ञान्त हो जाती है। वे सब-के-सब चिन्मय ब्रह्मस्प ही हैं, ऐसा अटळ निश्चय हो जाता है। इसी तरह खन्नके पदार्थोमें भी (जागनेपर) स्थूळताकी भावना निवृत्त हो जाती है।

श्रीरामजीने पूछा — जिसकी भावना स्थूखताको छोड़कर अत्यन्त स्कृमताको प्राप्त हो गयी है, यह जगत्को कैसा देखता है ? उसका यह संसारश्रम कैसे शान्त होता है ?

श्रीयसिष्ठजीने कहा — जासनाके क्षीण हो जानेपर पुरुष जगत्को उजड़ा हुआ, असत्के सहश, आकाशमें दीव्यनेवाळं गन्धर्यनगरके समान और वर्पाद्वारा मिटाये गये चित्रके तुल्य देखता है।

श्रीरामजीन पृद्धा---सुने ! त्रासनाक क्षांण हो जानेपर जिसके विवे जगत्की स्थिति खप्नके तुल्य हो जाती है, उस पुरुषकी जागतिक पदार्थीके त्रिपयमें जब स्थूळताकी भावना मिट जाती है, तब फिर क्या होता है ?

श्रीविसप्टजीने कहा—स्युनन्दन ! जिसकी दृष्टिमें जगत् नेवल संकल्परूप है, उस पुरुषकी वह अति सूक्ष्म वासना भी उत्तरोत्तर क्रमसे विलीन हो जाती है। इस तरह सर्वया शासनाशृत्य होका वह शीव ही निर्वाण ( मोक्ष ) को आत हो जाना है ।

श्रीरामजीन पृद्धा — ब्रह्मन ! जो अनेक जन्मींसे बद्धमूळ अनेक शाखा-प्रशासाओंसे सुशोमित तथा जन्म-मरणरूपी बन्धनमें शळनेशळी है, बह बोर बासना किस उपायसे पूर्णतः शान्त हो जाती है !

श्रीयसिष्टजीन ग्रहा—स्थुनन्दन ! यथार्थ तत्त्वज्ञानसे जब यह अमगात्र दर्यचक्ष स्थुल्रूख्पतासे रहित अनुसूत हो जाता है, तत्र क्रमशः उसकी वासनाक्षा क्षय होने लगता है।

श्रीरामजीने पृद्धा—सुने ! जब द्ययक्त स्थून्यकारतासे रहिन श्लुभूत हो जाता है, तब और क्या होता है ! पूर्ण शान्ति कैसे होती है !

श्रीविसिण्डबोने कहा —श्रीराम ! स्थून्अकारताका भ्रम मिट जानेवर जब जगत्की केवल दिस्तकारक्ष्मता अवगत हो जाती है और विस्तवृत्तियोंके निरोजसे जगत्में गौरववृति नहीं रहती है, तब जगत्के प्रति होनेवाली आस्था शान्त हो जाती है ।

श्रीरामजीन पृद्धा—भगवन् ! वित्त केंद्र। है ! उसका विचार केंस्ते किया जाता है ! और उसके खरूपका भळीमाँति विधार कर केनेपर क्या होता है ! यह बताइये ।

श्रीविधिश्रीने कहा --स्युनन्दन ! चंतनका चेतनीथ त्रिपर्योक्ती श्रीर छन्तुच होना हो त्रिक्त सहस्रका है । इस समय जो भनी पछ रही है । यही इसका त्रिकार है । इससे इसकी शासना शास्त हो जाती है ।

श्रीरामणीनं पृष्टा—ब्रह्मन् ! चित्तके रहते हुए, खेतनका अचेन्य प्रसात्माकी ओर उन्मुख होना कितनी देरके लिये सम्भव हो सकेगा ? (क्योंकि चित्तचृत्तियोंका निरोध होनेपर ही प्रसास्मामें अटल स्थिति हो पार्ता है ) अतः यह बताइये कि निर्याण-ध्य प्रदान करनेवाली जो

चित्तकी अचित्तता है, उसका उदय कैसे हो सकता है ? (दूसरे शब्दोंमें चित्तके नाशका ही उपाय बतानेकी कुमा करें।)

श्रीविधिष्ठवीने कहा—स्युतन्दन ! जव चेत्य जगत्की उत्पत्ति सम्भव ही नहीं है, तव चितिराक्ति जीवात्मा कैसे और कहाँसे उसका चिन्तन या अनुभव करेगा ! चेत्यकी सत्ता न होनेसे चित्तकी सत्ता भी चिरकाल्ये ही नहीं है । फिर किसके नाशका उपाय क्ताया जाय !

ं श्रीरामजीन पूछा—जिस चेत्यका सबको अनुमव होता है, उसका होना कैसे सम्भव नहीं है ? जिसका अनुमव हो रहा है, उसका इस तरह अपलाप, उसकी सत्ताको अस्तीकार कैसे किया जा रहा है ?

श्रीवित्रष्ठजीने अहाः — अज्ञानीकी दृष्टिमें जो जगत्-का खरूप है, वह सत्य नहीं है और ज्ञानीकी दृष्टिमें उसका जैसा खरूप है, वह अद्वितीय ब्रह्ममय होनेके कारण वाणीका विषय नहीं है। ( अतः यहाँ अज्ञानियोंके ही जगत्की सत्ताका निराकरण किया गया है।)

श्रीरामजीने पूछा—सुने ! अज्ञानियों का त्रैलोक्य कैसा है और यह सत्य कैसे नहीं है तथा तत्त्वज्ञानियोंका जगत् जैसा है, वह वाणीका विषय कैसे नहीं हो सकता ?

शीवसिष्टजीने कहा अज्ञानियोंका जो जगत् है, वह आहे-अन्तत्ते युक्त तथा हैतला है। परंतु तत्वज्ञानियोंकी दक्षिमें यह नहीं हैं। उनकी दक्षिमें जगत्की
सन्ता लम्भव ही नहीं हैं; क्योंकि आदिकाल्से ही कमी
उसकी उत्पत्ति नहीं हुई।

श्रीराधजीने पूछा--सुने! जो आदिकालसे ही उत्पन्न नहीं हुआ, उसकी सत्ता कभी सम्भव नहीं है। वह असदृष और आभासग्रन्थ है। यदि जगत्का भी यही रू ७ है तो उसका अनुभव केंसे हो रहा है ? श्रीवसिष्ठवांने कहा — स्टुतन्दन ! वाप्रद-वगत् सम-जगत्के सवान असत् होता हुआ ही सत्के तुल्य प्रतीत हो रहा है। इसकी कभी उत्पत्ति नहीं हुई। क्योंकि उत्पत्तिका कोई कारण नहीं है। यह समके तुल्य प्रकट होकर धर्थ-कियाकारी भी प्रतीत होता है।

श्रीरामजीने पूछा — भगवन् ! खन्न आदिमें और संकल्प एवं गनोरव आदिमें जो इस्पन्न अनुमव होता है, वह जाग्रत् व्यवहारके अनुभवसे उत्पन्न जाग्रत्-रूप संस्कारसे होता है । किंतु यह जाग्रत् किससे अनुभवमें आता है ?

श्रीयतिष्ठजीने महा —-धीराम ! यदि जाम्रत्के संस्कारसे ही सामका भान होता है तो सपनेमें गिरा हुआ अपना घर कैसे प्रात:काळ जागनेपर सुरक्षित स्वपसे उपळब्य होना है।

श्रीरामजी बोलं — भगवन् ! जाप्रत्-पदार्थका खप्तमें भान नहीं होता; किंतु अन्य पदार्थ ही स्त्रममें भासित होता है । वह अन्य पदार्थ ब्रक्ष ही है, यह बात मेरी समझमें आ गयो । अब इतना ही पूछना देश है कि वह अन्य पदार्थरूप ब्रह्म अपूर्व जगत्के रूपमें कैसे आसित होता है?

श्रीयसिष्ठजीने कहा—रखुनन्दन ! सन बुळ अधूर्म-सा ही भासित होता हो, ऐसा नियम नहीं है । कोई पदार्थ जिसका पहले अनुभव नहीं हुआ है, चित्तमें अपूर्व प्रतीत होता है और कोई जिसका पहले अनुभव हो चुका है, अपूर्व नहीं प्रतीत होता । वह अनुभव सृष्टि-के आदि, अन्त और मध्यमें किये हुए अभ्यासके अनुसार ही भासित होता है ।

श्रीरामजीने पूछा — श्रह्मन् ! इस तरह आपके उपदेश-से यह बात तो समझमें आ गयी कि जाग्रत्-जगत् भी स्वामके समान ही है । किंतु यह स्वामनुल्य प्रतीत होनेबाला जगत्रू भी यश्च भी कृर प्रहक्षी भौति कप्र देता है । अत: किंत प्रकार इस रोगकी चिकित्स को जय ?

श्रोवसिष्ठनीने ऋहा—रधुनन्द्रग ! यह जो संदार-

न्यभी खास है, इसका दान काराना है । कार्य-से कारण भिन्न नहीं के, यह करा सर्वत्र देखा गयी है । इस प्रकार इस विपयमें विचार करते ।

The second secon

श्रीरामची बोले—सप्तरो उपलब्धिका कारण है चित्त । इसिलिये स्वप्त-जगत् चित्तकप श्री है । इसी प्रशान आपने विचारसे यह कामत्-जगत् भी जो आदि-अन्तसे रहित और असार है, चित्तस्प श्री है । इस निश्रमसे जगत्-स्प्री रोमकी चित्रिका स्वतःसिन्ह है ।

श्रीयसिध्वीनं कहा — महामते ! में कह चुका हूँ कि चेतनका चेत्यकी और उरपुष्प होना ही चित्त है । इस दृष्टिसे चित्त महान् चेतन्यका ही है । वही जगत्के आकारमें स्थित है । अतः सिद्ध हुआ कि स्था, जामत् आदि कुछ भी चिन्नय क्रससे भिन्न नहीं हैं। क्योंकि आदिकालसे ही यह जगत् कभी उत्पन्न ही नहीं हुआ है । इसल्ये यह सारा दृश्यान प्रपन्न अजर-अस्स, शान्त, अजन्या एवं अस्वव्ह सम्बिदानन्द्यम ब्रह्म ही है ।

श्रीराम बन्द्रजी चीलें — भगवन् ! आपके सदुपदेशसे में यह मानता हूँ कि जीवात्पाको ज्ञान्तिके कारण द्रष्टापन और भोक्तापनके साथ स्टृष्टिके जन्म-नाश आदि सारे भ्रम परमपद-खरूप परश्रक्षमें प्रतीत हो रहे हैं ।

श्रीवसिष्टकांने कहा— पावनेन्द्र ! जो रससे भी रस-तत्त्वके ज्ञाता हैं — सारसे भी सार वस्तुको मधकर निकालने और जाननेमें समर्थ हैं, ऐसे विद्वानोंकी विचार-व्यापारसे युक्त जो कोई नवीन दृष्टि है, वह पहली है तथा समस्त विचारों और शास्त्रके अवग, मनन, निदिष्यासनके परिपाकसे परिनिष्ठित जो परम तत्त्वरूप अर्थ है, उसका अपरोध अनुभव करानेवाली जो तत्त्वज्ञानी जीवन्मुक्त महात्माओंकी दृष्टि है, वह दूसरी है । उन्हों दो दृष्टियोंका अपरम्बन कराने मैंने सम्पूर्ण विश्वते सारूप्पर तवतकके लिये यह स्वार विचार किया और विचार करना आवश्वक समझा है, जबतका कियह बोध न हो जाय कि जितनी भी दृष्टियों और उनके द्रष्टाके द्रष्टापन हैं, वे कोई शून्यता है और न भ्रम ही है | नित्य-निरत्तर, सब त्रिकालमें भी नहीं है | सारा जगत् असत् है— सर्वत्र एकमात्र अपरोक्ष परमानन्दस्वरूप परम्रस ही शून्य है | उसकी प्रतीति भ्रममात्र है | वस्तुतः तो न विराजमान है | (सर्ग १९०)

# अज्ञानसे ब्रह्मका ही जगत्रूपसे भान होता है। वास्तवमें जगत्का अत्यन्ताभाव है और एकमात्र ब्रह्म ही विराजमान है, इस तत्त्वका प्रतिपादन

श्रीरामजी बोले—मुनिश्रेष्ठ ! यदि ऐसी बात है तब तो यह सारा जगत् सदा सर्वपदार्थरूप परमार्थमय ब्रह्म ही है, जो न कभी उत्पन्न होता है और न कभी नष्ट ही होता है । जगत्की प्रतीतिके रूपमें यह श्रान्ति ही भासित हो रही है । तात्विक दृष्टिसे तो ब्रह्म श्रान्ति भी नहीं है, केवल परब्रह्मदी ही सत्ता है ।

श्रीविसप्टजीने कहा — खुनन्दन ! दश्यकी उत्पत्ति सम्भव न होनेके कारण न द्रष्टा है और न दश्य ही है । द्रष्टा, दश्य और दर्शन आदिकी त्रिपुटी कुळ नहीं है । केवळ निर्विकार चिदाकाश ही है । जैसे खप्त आदिमें एक ही पुरुष द्रष्टा, दश्य और दर्शनकी त्रिपुटीक्ष्प होता है, वैसे ही जाप्रत्में भी एकमात्र वह जीवात्मा ही खपं द्रष्टा, दश्य और दर्शनकी त्रिपुटीको धारण करके विराजमान होता है । अतः भासने योग्य पदार्थ, भान तथा भासक खयंप्रकाश चेतन ही है, सर्ग आदिमें स्थिके तुल्य स्कुरित होता हुआ वह खपं ही प्रकाशित होता है । अक्षानी छोगोंको यह स्थि भले ही आश्चर्यके तुल्य प्रतीत

हो । परंत्र ज्ञानी महात्माओंकी दृष्टिमें तो यह स्वभावभूत ब्रह्मरूप ही है । सृष्टिके आदिमें जब कि एक विशुद्ध चेतन ही विद्यमान है, तब उसमें संसारकी उत्पत्तिका क्या कारण हो सकता है ? दश्यकी सत्ता किसी तरह भी सम्भव न हो सकतेके कारण केवल ब्रह्म ही जगत्ररूपसे भामित हो रहा है। इस तरह चिदाकाशखरूप प्रमात्मा ही सृष्टिके आरम्भमें सृष्टिरूपसे स्करित होता है। अतः यह जो जगत् है, परमात्मा ही है । शून्यता और आकाराके भेदकी कल्पनाके समान जगत् और ब्रह्मके भेदकी कल्पना भी अज्ञानमात्र ही है । श्रीराम ! इस तत्त्वको समझ लेनेपर भी जवतक यह सन्दर अनुभवसे युक्त एवं दृढ़ न हो जाय, तबतक साधकको पापाणकी भाँति मीन एवं निर्विकल्प होकर एकमात्र परमात्मामें ही स्थित रहना चाहिये । जिन विषयभोगोंको बार-वार भोगकर परम वैराग्यके कारण त्याग दिया गया है, उन्हें अज्ञानी पुरुपोंके कहनेपर भी प्रहण नहीं करना चाहिये। (सर्ग १९१)

#### श्रीरामचन्द्रजीके मुखसे ज्ञानी महात्माकी स्थितिका एवं अपने परब्रह्मस्वरूपका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजी बोलं—मुने ! यहाँ सब कुछ शान्त, आल्म्बनरहित, विज्ञानसक्तप, अनन्त, रागशून्य, कल्पना-रहित एवं विश्चस्त अद्वितीय सिन्चदानन्दञ्चन परब्रह्म ही है। उसके अतिरिक्त न यह दश्य है, न दृष्टा है, न सृष्टि है, न जगत् है, और न जाग्रत्, खप्न एवं सुपृप्ति आदि ही है। यह जो कुछ दीखता है, वह सब असत् ही

है । मुने ! इस भ्रान्तिकी उत्पत्ति कहाँसे होती है ! इस बातका विचार करना भी उचित नहीं है; क्योंकि भ्रान्तिके अभावका अनुभव हो जानेपर भ्रान्ति रहती ही नहीं, तव उसके कारणका विचार करना कहाँतक संगत हो सकता है ! निर्विकार एवं ज्ञानखरूप परब्रह्ममें भ्रान्ति हों ही नहीं सकती । यह जो भ्रान्तिरूपताका ज्ञान है, वह भी ब्रह्मरूप ही है। ब्रह्मसे भिन्न नहीं है। जैसे मूगतृष्णामें जलका, गन्धर्वनगरका और नेत्रदोषके कारण उत्पन्न दो चन्द्रमाका भ्रम विचारसे उपलब्ध नहीं होता, उसी प्रकार अविद्या नामक भ्रमकी भी विचारसे उपलब्धि नहीं होती । मुने ! वह भ्रान्ति कहाँसे आयी और क्यों आयी, यह प्रकृत भी यहाँ शोभा नहीं पाता है: क्योंकि जो वस्त है, उसीपर विचार करनेसे छाभ होता है। जो है ही नहीं, उसपर विचार करनेसे क्या लाभ होगा ! इसलिये कभी कोई भ्रान्ति सम्भव नहीं है । यह आवरणरहित नित्य विज्ञानानन्द्वन ब्रह्म ही सब ओर व्याप्त है । आज यहाँ जो कुछ भी जगत भासित होता है, यह परब्रह्म ही है । निरतिशय आनन्दसे परिपूर्ण परब्रह्ममें यह पूर्ण परब्रह्म ही विराज रहा है । जन्मरहित, अमर, इन्द्रियोंद्वारा प्रहण करनेके अयोग्य, श्रेष्ठ पुरुषोंद्वारा सेवित, निर्विकार तथा सब ओरसे निर्दोष परमपदरूप परमात्मा ही सब ओर परिपूर्ण हो रहा है। वही 'अहम' (मैं) पदसे कहा गया है। फिर भी वह अहंकारसे सर्वथा रहित है। अनेक रूपसे प्रतीत होनेपर भी वह एक है तथा विशुद्ध एवं सदा प्रकाशमान है ।

आदि, मध्य और अन्तसे रहित जिस परमपदको

देवता तथा ऋषि भी नहीं जानते हैं, वही यह सर्वत्र प्रकाशित हो रहा है। कहाँ है जगत् और कहाँ उसकी दृश्यता ? द्वेत और अद्वेतकी भावनाको उभाइने-वाले जो वाक्य संदेह और भ्रम हैं, उनसे हमारा क्या प्रयोजन है ! वास्तवमें सबका आदि, अनामयस्वरूप ण्क परम शान्त बहा ही परिपूर्ण है । अपरिच्छिन उदयवाले—सर्वव्यापी इस परब्रह्मका साक्षान्कार हो जानेपर अज्ञानीकी दृष्टिमें स्फुरित होनेबाळा संसाररूपी पिशाच तत्त्वज्ञकी दृष्टिमें नष्ट हो जाता है। वह जडकी भाँति व्यवहारमें लगा हो तो भी उस ज्ञानीकी पूर्वकी भेदबद्धि उसी तरह गळ जाती है, जैसे जळके भीतर ळहर नष्ट हो जाती है । यहाँ वास्तवमें न तो अज्ञान है, न भ्रम है. न द:ख है और न सखका उदय ही है । विद्या-अविद्या, सुख-दु:ख-सत्र कुछ निर्मल ब्रह्म ही है। जितना और जो भी यहाँ है, वह सब विशुद्ध सचिदानन्दघन ब्रह्म ही है। ब्रह्मन ! वह ब्रह्म मैं ही हूँ। सदा ही सब कुछ एकमात्र मैं ही हूँ । मेरा कहीं अन्त नहीं है । मैं परम शान्त हूँ, सब कुछ हूँ, अथवा कुछ नहीं हूँ। एकमात्र सत्-खरूप ही हूँ अथवा वह भी नहीं हूँ, में ही परम आञ्चर्यरूप निर्वाण नामक परमशान्ति-खरूप ( सर्ग १९२-१९३ )

# श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा बोधके पश्चात् होनेवाली शान्त एवं संकल्पशून्य स्थितिका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—सुने! जिसको बोध प्राप्त हो गया है, वह ध्यानस्थ महात्मा केवल अपने चिल्समाव-में स्थित रहता है। वह न कुछ प्रहण करता है और न कुछ त्याग ही करता है। समाधि या ध्यानसे उठनेपर भी वह सदा जैसे-का-तैसा अपने खरूपमें ही स्थित रहता है, जैसे दीपक प्रकाश फैलाता हुआ भी कुछ करता नहीं है, वैसे ही ज्ञानी सव कुछ देखता हुआ भी निष्क्रिय बना रहता है। वह मनके मननसे युक्त होनेपर भी कहीं आसक्त न होने-के कारण वास्तवमें मन, अभिमान और मननसे रहित ही है। उस योगीको समाधिसे उठनेपर विश्वरूप नामक, और समाधिकालमें ब्रह्म नामक चिन्मात्रखरूप परमार्थ सत्यका ही सर्वत्र दर्शन होता है। उसे सृष्टि और संहार सब चिन्मात्र ही प्रतीत होते हैं। संसार त्रिविध तापोंसे अत्यन्त संतप्त है और निर्वाण अत्यन्त शीतल है (क्योंकि उसमें समस्त तापोंकी शान्ति हो जाती है)। वास्तवमें अत्यन्त शीतल निर्वाण ही शाश्वत है। यह तप्त संसार तो तीनों कालोंमें है ही नहीं। जैसे खप्तमें अपने भाई-बन्धुके मरने या जीनेपर भी खप्तसे जंगे हए प्रस्थकी उस खप्तगत

वृत्तान्तमें सत्यता-बुद्धि नहीं होती (अतएव उसे वहींकी घरनासे हर्प और शोक नहीं होते हैं )। वैसे ही तत्त्वज्ञानी पुरुपकी दृश्य पदार्थीमें सत्यता-बुद्धि नहीं होती ( इसलिये अनुकूल-प्रतिकृत घटनाओंसे उसे हर्प-शोकका अनुभव नहीं होता।) भगवन् ! सम्यक् ज्ञान होनेपर देहसे सम्बन्ध रखनेवाले भोगपदार्थी और उनकी प्राप्तिके उपायोंसे ज्ञानीको उसी तरह सर्वथा विरक्ति रहती है, जैसे खप्तसे जगे हुए पुरुषकी खप्तगत पदार्थीमें ममता और आसक्ति नहीं रहती । वैराग्यसे बोधकी और बोधसे बैराग्यकी बृद्धि होती है । वे दीवाल और प्रकाशके समान एक-दूसरेसे अभिन्यक्त होते हैं । अन्धकारमें दीपक जलानेसे दीवाल अभिन्यक्त होती है और दीवालपर पड़नेसे प्रकाशकी विशेष अभिव्यक्ति होती है । जिस बोबसे वैराग्य सम्पन्न होता है, वस्तुतः उसीका नाम बोध है । जिससे धन, स्त्री, पुत्र आदिकी सुख-सुविधा-बुद्धि पहलेसे भी बढ़ जाती हो, वह बोध या बुद्धिमानीके रूपमें जडता ही स्थित है। बोधका बोधल इतना ही है कि उससे वैराग्यकी वृद्धि

हुई अर्थात् वैराग्य होनेसे ही बोध सार्थक समझा जाता है। जिस पुरुषमें वैराग्य नहीं है, उसकी विद्वत्ता भी मूर्खता हीं है । बांध और वैराग्यरूपी उत्कृष्ट सम्पत्ति ही मोक्ष कहन्वती हैं । उस मोक्षक्प अनन्त शान्तपदमें स्थित हुए पुरुषको कभी शोक नहीं करना पड़ता । जो सदा अपने आत्मामें ही रम रहा है, शान्त, विरक्त एवं अहंकाररहित हो गया है, उस ज्ञानी पुरुषकी आकाशके समान संकल्प-रहित एवं निर्मेल स्थिति हो जाती है। सहस्र-सहस्र प्रयत्न-शील पुरुषोंमेंसे कोई बिरला ही ऐसा बलवान् और उत्साही होता है, जो उठकर वासनाजालको उसी तरह छिन्न-भिन्न कर देना है, जैसे कोई-कोई सिंह पिंजड़कों तोड़ डाळता है । जिसका अन्तः करण श्रद्ध है, उस पुरुषके भीतर वासनाशान्य भाव प्रकट होनेपर उसे यह स़दृढ़ बोध प्राप्त हो जाता है कि सारा दश्य बहा ही है । इससे उसकी बुद्धि एकमात्र निर्वाणरूप परब्रह्ममें ही सुस्थिर हो जाती है । तत्पश्चात् उसमें मोक्ष नामक अनन्त शान्तिका उदय होता है। (सर्ग १९४) ---

# श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा जगत्की असत्ता एवं 'सर्व त्रक्ष' के सिद्धान्तका प्रतिपादन

श्रीयसिष्टजी कहते हैं—रधुनन्दन ! ज्ञानवान् पुरुषकी समाधि-अवस्थामें अथवा व्यवहारकाळमें जो शिलाके समान धनीभूत निश्चल स्थिति है, वह निर्मेळ मुक्ति कहलाती है । राधव ! पाप और दु:खका निवारण करनेवाले उस मोक्षपदमें स्थित होकर हमलोग समाधि और व्यवहारमें भी हसी तरह सममावसे रहते हैं ।

श्रीराम बोठं— नहान् ! जैसे गृगतृष्णामं जल, समुद्र आदिके जलमं तरङ्ग और मॅकर, सुवर्णमं कटक-कुण्डल आदि आभूषण तथा सम और संकल्पमें पर्वत— ये सब बिना हुए ही प्रतील होते हैं, कैसे ब्रह्ममें यह जगत् कमी उत्पन्न नहीं हुआ, कभी प्रकाशमें नहीं आया । उसका आरम्म भी नहीं हुआ और उसमें कोई आकार भी नहीं हैं । इस प्रकार सर्वथा असत होकर भी वह अज्ञानियोंको भासित होता है। पहले ही यह कुछ भी कभी उत्पन्न नहीं हुआ; क्योंकि इसकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं है। इसल्यिय वन्ध्यापुत्रके समान इस जगत्की सत्ता केवल काल्पनिक है। कल्पनाके सिवा और किसी रूपमें इसकी सत्ता नहीं है। इस जगत्-आत्तिका कारण ही क्या है, जिससे यह प्रकट होती शकारणके विना किसी भी कार्यका होना कहीं भी सम्भव नहीं है। वस्तुत: निर्विकार, अजर, अमर ब्रह्म भी इसका कारण नहीं हो सकता; क्योंकि पूर्वावस्थाका श्वय हुए विना कोई भी वस्तु यहाँ कहीं भी सविकार नहीं हो सकती। यदि वाणीका अविषय ब्रह्म ही कारणरूपसे विश्वमान है तो कहाँ, किसको और किस प्रकार जगत् शब्द के अर्थकी प्रतीतियाँ होंगी। वास्तवमें यह जगत् आकाशके समान विनीयत

और पापाणके समान मौन, शान्त, अक्षय ब्रह्म ही है । यह प्रम समस्रक्य, एक, अनादि, अनन्त, शान्त ब्रह्म, महाकाश ही है । इसमें जगत्की बात ही कहाँ है ? जैसे जलमें लहरोंके उठने और शान्त होनेसे जलमें भिन्नता नहीं आती, उसी प्रकार ब्रह्ममें सृष्टि और प्रलयसे भी कोई भिन्नता नहीं आती, उसी प्रकार ब्रह्ममें सृष्टि और प्रलयसे भी कोई भिन्नता नहीं आती । सारासार-तस्वके ज्ञाता कोई महान्मा पुरुष इस विद्युद्ध प्रमप्तमें उसी तरह एकताको प्राप्त हो जाते हैं, जैसे जलकी बूँद जलराशिमें मिलकर एक हो जाती है । परब्रह्म प्रमासामें परब्रह्मस्वष्ट्य ही जो अपर जगत्—भासित होता है, वह विचार करनेसे परब्रह्म ही सिद्ध होता है; क्योंकि निर्मल, शान्त, परब्रह्ममें जगत् और उनके व्यवहारोंका होना सम्भव नहीं है ।

श्रीवासिष्ठजीने पूछा—रघुनन्दन ! यदि ऐसा मान ले कि यह दश्य जगत् कारणभूत ब्रह्ममें उसी प्रकार स्थित है, जैसे बीजमें अङ्कर तो यहाँ सृष्टि आदिकी सत्ता कैसे नहीं सिन्न हो सकती ?

श्रीरामने कहा— मुने ! वीजमं अङ्कुर यदि अङ्कुररूपसे ही रहता तो उसमें ढूँडनेपर मिळता । किन्तु बीजको फोंडकर देखनेपर वह दिखायी नहीं देता है । यदि कहीं बीजके भीतर अवयवोंकी सृक्ष्म सत्ता है तो वह तो बीज ही है, अङ्कुर नहीं है। ब्रह्मके भीतर भी जगत्की सत्ता इसी तरह सिद्ध नहीं होती है । जो जगत्-सत्ता उपळ्थ होती है, वह यदि सृक्ष्मरूपसे ब्रह्ममें हो तो वह तो नित्य ब्रह्म ही है; क्योंकि ब्रह्म अविकारी है। अतः ब्रह्मसे भिन्न जगत्की सत्ता करापि सिद्ध नहीं होती है । यह जो कोई अनिर्वचनीय जगत् दीखता है, तत्त्वज्ञान हो जानेपर अनुभवमें ही नहीं आता है। अज्ञानावस्थामें भी प्रतीत होनेके कारण सत्ता और वस्तुतः असत्तासे परिपुष्ट यह जगत् खानुभवेकगम्य होनेसे अनिर्वचनीय ही है । सारा प्रपञ्च

The same of the sa

परम शान्त, निष्क्रिय, अवण्ड, आमास्कृत्य, अनाडि, अनन्त एवं स्वयंप्रकाश बहा ही है। मझे अपने उस परमात्मखन्द्रपका यवार्थ अनुमत्र है, जो जन्म और मृत्युसे रहित, शान्त, अनादि, अनन्त, महान् उपाधिशून्य और निराकार है । जो संवित (चित्तवृत्ति ) भीतर स्कृरित होती है, वही वाक्यरूपमें वाहर प्रकट होती है। जैसे जो बीज भूमिमं बोया गया है, वहीं अङ्कररूपसे प्रकट होता है । यह जगत् अञ्चानीकी दृष्टिमें सत्य है और ज्ञानवानुकी दृष्टिमें मिथ्या । जो इसे ब्रह्म-रूपमें देखता है, उसके लिये ब्रह्म है तथा जो शान्त महात्मा पुरुष हैं, उनके लिये यह शान्त होकर अन्तमें शून्यरूप ही रह जाता है। ब्रह्मन् ! में चिदाकाश हूँ। आप चिदाकारा हैं। चित् चिदाकारा है। जगत चिदाकारा है और चिदाकारा खयं चिदाकारा है। आप एकमात्र चिदाकारा-भावको प्राप्त हो एकाकाशरूपतामें ही स्थित हैं । गुरुदेव ! आप मनुष्योंमें श्रेष्ठ हैं और ब्रह्मकाशभावमें ही स्थित हैं। मैं अपने आकारातुल्य विद्युद्ध खरूपानुभवके द्वारा सर्वात्मक चिदाकाश-सदश आपको ज्ञेय, प्रणीनन्द ब्रह्मसे अभिन्न जानकर प्रणाम करता हूँ । बास्तवमं चित्-खरूप होनेके कारण ही यह जगत बिना किसी कारणके ही उसमें उत्पन्न और विलीन होता-सा भासित होता है । अत: यह निर्मल परमाकाशरूप ही है । सम्पूर्ण शास्त्रीय यक्तियों तथा समस्त पदोंसे अतीत जो निर्द्रन्द्र ब्रह्मपद है, उसीको पाकर आप ब्रह्माकाशखरूप हो गये हैं । समस्त शाखोंके अधींसे परे, चिह्न अथवा आकारसे रहित, नामरूपसे हीन, अनुभव-खरूप, शुद्ध, चिन्मय, एक, अजन्मा एवं सबका आदि निर्मल चिदाकाश ही यहाँ विराजमान है । उसमें किसी प्रकारके नामकी कल्पनाके लिये स्थान नहीं है । उस ब्रह्ममें मलकी आशङ्का ही व्यर्थ है-नह नित्य निर्मल सच्चिदानन्द्रधन है । (सर्ग १९५)

#### श्रीरामचन्द्रजीके प्रश्नके अनुसार उत्तम बोधकी प्राप्तिमें शास्त्र आदि केंसे कारण बनते हैं, यह बतानेके लिये श्रीवसिष्ठजीका उन्हें कीरकोपाख्यान सुनाना—लकड़ीके लिये किये गये उद्योगसे कीरकोंका सरवी होना

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—दूसरोंको मान देनेबाले गुरुदेव ! जो यह सत्स्वरूप ब्रह्म केवल अपने अनुभवसे ही जानने योग्य है, बड़े-बड़े महापुरुपोंकी बाणी भी इसका यथार्थ निरूपण नहीं कर सकती। ऐसी अवस्थामें समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रहित जो परम क्षेय ब्रह्म ख्यं प्रकाशरूप है तथा जाव्रत् आदि तीनों अवस्थाओंसे असीत तुरीयरूपसे उपलब्ध होता है, बह अत्यन्त दुर्गम ( दुर्बोच ) हो गया है ( क्योंकि गुरु और शास्त्र आदि जाव्रत् अवस्थाकेही अन्तर्गत हैं। उनसे ) उस तुरीय पदका ज्ञान होना किन है । विकल्परूपी सारबाले शब्द-अर्थस्प शास्त्रोंसे ब्रह्मज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो सकती। फिर आन्तिरूप अनर्थपरम्पराकी प्राप्ति किये गुरु, शास्त्र आदिकी कल्पना क्यों की गयी है !

श्रीवसिष्टजीने कहा--राघवेन्द्र ! गुरु और शास्त्र आदि जिस प्रकार उत्तम बोधके प्रति कारण होते हैं, वह संक्षेपसे बताता हूँ, सुनो-कमीकी बात है, कीरक देशमें कुछ ऐसे लोग थे, जो बहुँगी ढोकर जीवन निर्वाह करते थे। वे चिरकालसे दरिद्रता एवं दुर्भाग्य-का सामना करते थे। दु:खसे ने इस तरह सूख गये थे, जैसे ग्रीष्मकी प्रचण्ड धूपसे पुराने पेड़ सूख जाते हैं । वे चियड़ोंकी गुदड़ी सीकर उसे ओढ़ते थे । दुरन्त दरिद्रताके कारण उनका मुँह उदास और इदय दुखी रहता था । जैसे ताळाबका पानी निकळ जानेसे कमळ सखने लगते हैं, उसी तरह वे भी क्षीण हो रहे थे। अपनी दर्गतिसे संतप्त होकर उन छोगोंने आजीविकाके लिये विचार किया कि हम लोग किस युक्तिसे अपना पेट भर सकते हैं । इस विषयपर विधिपूर्वक सोच-विचारकर वे इस निश्चयपर पहुँचे कि हमलोग दिनभर स्वद्दसे शामतक लकड़ीका बोझ ढोयेंगे और उसीको

वैचकर जीविका चलायेंगे । ऐसा निश्चय करके वे लकड़ी लानेके लिये वनके भीतर गये । वे जिस किसी यक्तिसे जीविका चलाते थे, वही आपत्तिमें पड़ जाती थी । वे जिस दिन जो कमाते, उसी दिन वह खा जाते थे। इस तरह प्रतिदिन जंगलमें जाकर वहाँसे लकड़ी लाने और उसे बेचकर किसी तरह जीवननिर्वाह करने लगे। जिस वनके भीतर वे जाते थे, उसमें ग्रप्त और प्रकटरूपसे सब प्रकारके रतन, उत्तमोत्तम काष्ठ और सुवर्ण भी थे। उन बोझ ढोनेवाले लकड़हारोंमेंसे कुछ छोग कुछ ही दिनोंमें उन सुवर्णों और रत्नोंको भी पा गये । मानद ! कुछ भीरकनिवासी चन्दनकी लकड़ियाँ, कुछ अच्छे-अच्छे फूळ और फळ ठा-ठाकर बेचते और चिरकाल-तक उनसे जीविका चलाते रहे । कुछ खोटी बुद्धिवाले भाग्यहीन लोग, जो बनकी गलियोंमें घृम-घृमकर जीविका चळानेवाले थे, कभी अच्छी चीजोंको न पाकर खराब लकडियाँ ही लाते और उन्हें वैचकर जीवन-निर्वाह करते थे। छकड़ी छानेके छिये उद्यत रहनेवाले वे सब लोग एक बार एक महान् जंगलमें पहुँच गये। वहाँ कुछ लोग उत्तमोत्तम रत्न आदि पाकर दरिव्रतारूपी ज्वरसे शीघ्र ही मक्त हो गये। एक दिन उस वनके एक प्रदेश-से एक लकड़हारेको चिन्तामणि नामक मणि प्राप्त हो गयी । उस चिन्तामणिसे उन्हें सारे धन-बैभव मिल गये । और वे सभी वहाँ परम सुखी हो बड़े आनन्दसे रहने छगे। लकड़ी लानेके लिये उद्यत होकर वे बनमें जाते थे. किन्तु सोभाग्यवश उन्हें सम्पूर्ण मनोवाञ्छित पदार्थोंको देनेवाछी मणि मिल गयी और वे खर्गके देवताओंकी भाँति निर्द्वन्द्र हो सुखसे रहने छगे। छकड़ीके छिये किये गये उद्योगसे ही बहुमूल्य चिन्तामणि पाकर वे उसके हारा समस्त धन-वैभवके सार-सर्वखसे सम्पन्न हो महान



वन गये। उनके दिखताजनित भय, मोह, विषाद और दु:ख रहकर दूसरी खाम-हानिके विषयमें समताको प्राप्त हो गये। सदाके लिये मिट गये और वे मन-ही-मन आनन्दमें मगन (सर्ग १९६)

## कीरकोपाच्यानके स्पष्टीकरणपूर्वक आत्मज्ञानकी प्राप्तिमें शास्त्र एवं गुरूपदेश आदिको कारण बताना

श्रीरामचन्द्रजी बोलं—दूसरोंको मान देनेवाले मुनिश्रेष्ठ! ऐसी कृपा कीजिये जिससे बहुँगी ढोनेवाले उन कीरकोंके इस प्रसंगका ताल्पर्य मलीभौति समझमें आ जाय और कोई संदेह न रह जाय।

श्रीविसष्टजीने कहा--महातपस्त्री श्रीराम ! ये जो भूमण्डलके मनुष्य हैं, ये ही वे बहुँगी ढोनेवाले कीरक हैं और उनका जो दारिद्रयजनित दु:ख था, वह इन मनुष्योंका महान् अज्ञान है । जो महान् वन बताया गया है, वह सद्ग्रह, सत्-शास्त्र आदिका कम है। वे जो आहार जुटानेके लिये उद्योगशील थे, उसके द्वारा इन भोगार्थी मनुष्योंकी ओर संकेत किया गया है। अत्यन्त कृपण मनुष्य अन्य सत्र कार्योंकी उपेक्षा करके मुझे भोगराशियाँ प्राप्त हों, इस उद्देश्यसे शास्त्र आदिमें—उनके बताये हुए उपायोंमें प्रवृत्त होता है। भोगपरवश होकर भोग-सामग्रीके छिये ही शास्त्रोंमें प्रवृत्त होनेपर भी जीव क्रमशः अभ्यास करके अपने छिये परम अभीष्ट आदिपद ( परब्रह्म परमात्मा ) को प्राप्त कर छेता है । जैसे लकड़ीके लिये उचत हुए भारवाहकको मणि प्राप्त हो गयी, वैसे ही भोग-संप्रहके लिये शास्त्रमें प्रवत्त हुए मनुष्य भी निष्काम भावसे शास्त्रोक्त साधनोंका अनुष्ठान करके परमपदको प्राप्त कर लेते हैं। कोई-कोई यह सोचकर कि 'देखूँ तो शास्त्र और विवेक-विचारसे क्या लाम होता है' यों सन्देहयुक्त कौतूहलत्रश शास्त्रोंमें प्रवृत्त होता है। फिर तर्नुकुल साधनं करके उत्तम पदको प्राप्त कर लेता है । जिसे परब्रह्मरूप उत्तम तत्त्वका साक्षात्कार नहीं हुआ, वह पुरुष धन और भोगके छिये संदेहपूर्वक शास्त्र आदिमें प्रवृत्त होता है ( जब उसे अभीष्ट वस्तकी प्राप्ति होनेसे शास्त्र आदिपर

पूरा विश्वास हो जाता है, तब तद नुकूल पारमार्थिक साधनोंका आश्रय लेकर ) वह उस परमपद को प्राप्त कर लेता है। लोग अपनी वासनाके अनुसार किसी और ही प्रकारके फल्की आशासे शास्त्रोक्त साधनोंमें प्रवृत्त होते हैं, परन्तु वहँगी ढोनेवाले कीरकोंको जैसे मणि मिल गयी, वैसे ही उन्हें भी और ही उत्कृष्ट फल ( मोक्ष ) की प्राप्ति हो जाती है।

जो खभावसे ही निरन्तर परोपकारमें लगा होता है, वह साध कहा गया है । उसकी चेष्टा, उसका आचार-व्यवहार सबके लिये प्रमाण होता है। साध पुरुषोंके सदाचारसे प्रेरित होकर ही अज्ञानी छोग शास्त्रोक्त फलमें संदेह रहते हुए भी भोगप्राप्तिकी आशासे शास्त्र आदिमें प्रवृत्त होते हैं। भोगके लिये शास्त्रोक्त कर्ममें प्रवृत्त हुआ पुरुष उससे भोग और मोक्ष दोनों प्राप्त कर लेता है। जैसे लकडीकी इच्छा रखनेवाले कीरकको वनसे चिन्तामणि प्राप्त हो गयी थी । जिस प्रकार बनसे किसीको चन्दन-काष्ट्र, किसीको साधारण रत्न और किसीको चिन्तामणि मिळ जाती है, उसी प्रकार शास्त्रसे कोई काम, कोई अर्थ, कोई धर्म, कोई धर्म-अर्थ-काम तीनों और कोई सम्पूर्ण मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं। रघुनन्दन ! शास्त्र आदिमें त्रिवर्ग ( धर्म, अर्थ और काम ) का ही मुख्यरूपसे उपदेश है। ब्रह्मकी प्राप्ति तो वाणीका विषय ही नहीं है । इसलिये ब्रह्मका प्रतिपादन करने-वाले शास्त्रोंमें भी पर और वाक्योंकी मुख्य वृत्तिसे उसका निरूपण सम्भव नहीं हो सका है। जैसे वसन्त आदि ऋतुओंकी शोभा उनके लाये हुए फूल, फल और पल्लव आदिकी उत्पत्तिसे सूचित होती हुई खयं अपने अनुभवसे ही प्रतीत होती है, उसी प्रकार ब्रह्मकी प्राप्ति

शास्त्रके सम्पूर्ण वाक्यार्थासे व्यञ्जनावृत्तिद्वारा ध्वनित होती हुई केवल अपने अनुभवसे ही जानी जाती है। जैसे सुन्दरी युवतीमें मणि, दर्पण और चन्द्रमा आदि सबसे बढकर खच्छ लावण्य उपलब्ध होता है, वैसे ही यद्यपि शास्त्रमें धर्म आदि तीनों वर्गोंसे उत्क्रष्ट ब्रह्मज्ञान विद्यमान है, तथापि समस्त पदोंसे परे जो परम बीच है, यह अश्रदाल मनुष्यको न तो शाससे, न गुरुके उपदेश-बाक्यसे, न दानसे और न ईश्वरके पूजनसे ही प्राप्त होता है। रघनन्दन ! ये शास्त्र आदि यद्यपि अश्रद्धालको ब्रह्म-प्राप्ति करानेमं कारण नहीं हैं, तथापि श्रद्धालको एकमात्र प्रमात्मामं विश्राम प्राप्त करानेके पूर्णनः कारण बन जाते हैं; कैसे ? सो बताया जाता है, सनो । शास्त्रका बारंबार अभ्यास करनेसे श्रद्धालका चित्त विद्युद्ध हो जाता है. तब वह अनायास शीव्र ही उस पावन परमपदका साक्षात्कार कर लेता है। सत्रशास्त्रसे अविद्याका सात्त्रिक भाग उन्नत बनाया जाता है और उस सात्विक भागसे इसका तामसिक भाग क्षीण हो जाता है। सत-शास्त्ररूपी उत्कृष्ट जलसे अविद्याजनित मलको योनेवाला पुरुप अचिन्त्य वस्तु-शक्तिके प्रभावसे परम शुद्धिको प्राप्त कर छेता है । जैसे ईख़के रससे अपने ही अनुभवसे

खादिष्ट माधर्यकी उपलब्धि होती है, उसी प्रकार सत्-शास्त्र और सद्गुरुके उपदेशरूप उपायसे 'तत्त्वमसि' आदि महावाक्यार्थका सारम्हप आत्मज्ञान प्राप्त होता है । जैसे आकाशमें आलोकके सब और फैले रहनेपर भी प्रभा और दीवाळके संगसे ही वह सस्पष्टक्ष्मसे अनुभवमें आता है, उसी प्रकार महावाक्यके अवण और उसके अधिकारी पुरुषके योगसे ही आत्मज्ञानका अपरोक्ष अनुभव होता है। वही शास्त्रश्रवण सफल है, जिससे ज्ञान प्राप्त होता है, वही ज्ञान सफल है, जिससे समता प्राप्त होती है और वही समता सफल है, जिसके जायत होनेपर जायत्में भी सुपुतिकी भाँति प्रमात्माके खरूपमें निर्विकल्प स्थिति हो जाती है। इस प्रकार यह सब कुछ सत्-शास्त्र एवं सद्गुरुके उपदेश आदिसे प्राप्त हो जाता है। इसलिये पूरा प्रयत्न करके सद्-शास्त्र आदिका अभ्यास करना चाहिये। श्रीराम ! शास्त्रों-के अर्थका विचार करनेसे, गुरुजनोंके उपदेश-वाक्यसे, सत्संगसे, शौच, संतोप, तप, खाध्याय, ईश्वर-शरण-इन नियमोंके पालनसे और मन एवं इन्द्रियोंको वशमें करनेसे वह सम्पूर्ण विस्वपदसे अतीत, सर्वेश्वर, सबका आदि, अनादि एवं सिचदानन्दमय परमपद प्राप्त होता है।\* (सर्ग १९७)

# श्रीवसिष्ठजीके द्वारा समता एवं समदर्शिताकी भृरि-भृरि प्रशंसा

श्रीबारीष्ठजी फहते हैं— रखुकुलिक्क राम ! बोधकी हइनाके लिये में पुन: कुछ बातें बता रहा हूँ, सुनो । जो बात बार-बार कही जाती है, वह अज्ञानीके हर्रयमें निश्चय ही बैठ जाती है। रखुनन्दन ! पहले मैंने स्थिति-प्रकरणका वर्णन किया था, जिससे यह बात मलीमौंति समझमें आ जाती है कि इस प्रकार उत्पन्न हुआ जगत् केवल भ्रममात्र है । तस्बश्चात उपरामकी सक्तियोंद्वारा यह बात बतायी गयी

थी कि इस जगत्में उत्पन्न हुए प्रत्येक पुरुषको उत्हृष्ट उपरामके गुणसे गौरवशाली होना चाहिये। उपराम-प्रकरणमें कहे गये उपरामके क्रमिक साधनोद्वारा गलुष्यका अध्यन्त उपरान्त होकर यहाँ संतापरिहत हो जाना चाहिये। जिसने प्राप्तच्य वस्तुको प्राप्त कर लिया है, उस तत्त्वज्ञानी-को सांसारिक व्यवहारोंमें कैसे रहना चाहिये, यह योड़ी-सी बात मेरे मुँहसे तुम्हें और सुननी है। जगत्में जन्म पाकर

श्रास्त्रार्थभावनवदोन गिरा गुरूणां सत्सङ्गमेन नियमेन शमेन राम।
 तत्याप्यते सकळविश्रपदादतीतं सर्वेश्वरं परममाधमनादिशम्॥

(नि० उ० १९७ । ३४)

मनुष्यको वाल्यावस्थामें ही जगतकी इस वास्तविक स्थिति-का ज्ञान प्राप्त करके यहाँ चिन्तारहित होकर रहना चाहिये । निप्पाप श्रीराम ! जो सबके साथ मौहार्ड ( मेंत्री ) को जन्म देनेवारी है और सबको आज्ञासन प्रदान करती है, उस समनाका पूर्णकपसे आश्रय लेकर संसारमें दिचरण करना चाहिये । समतारूपिणी सुन्दर छताका फल परम पवित्र होता है, जो सम्प्रर्ण साधन-सम्पत्तियोंसे युक्त होनेके कारण सन्दर तथा समग्र सौभाग्यकी वृद्धि करने-वाला है। रघनन्दन! जिनकी समग्र चेष्टाएँ समनाके कारण सुन्दर होती हैं तथा जो न्यायसे प्राप्त वर्णाश्रम-व्यवहारमें लगे रहते हैं, उन महापुरुशेंकी सेवामें यह सारी सांसारिक विभूति सेविकाकी भाँति उपस्थित हो जाती हैं । समतासे जो सारभूत अक्षय सुख प्राप्त होना है, वह न तो राज्यसे मिल सकता है और न प्रेयसी जनोंके समागमसे ही स्रलभ हो सकता है । राधवेन्द्र ! तुम समताको सम्प्रण द्वन्द्वोंकी शान्तिकी चरम सीमा, रोषावेश तथा संशयरूपी रोगका नाश करनेवाली और सम्पूर्ण द:खरूपी आतप ( धप ) के तापसे बचानेके लिये मेघ समझो । जो समतारूपी अमृतसे ओतप्रोत है, उसके लिये सारे रात्र मित्र बन जाते हैं। वह यथार्थदर्शी होता है। ऐसा मनुष्य तीनों लोकोंमें दुर्लभ है । प्रबुद्ध हुए अपने चित्तरूपी चन्द्रमाके सारभूत अमृतसे भी बढ़े-चढ़े साम्यका अनुभव करते हुए ही जनक आदि समस्त तत्त्वज्ञ जीवन-निर्वाह करते हैं। समताका अभ्यास करनेवाले जीवका क्रोध, छोम आदि अपना दोष भी शान्ति एवं उदारताके रूपमें परिणत होकर गुण बन जाता है, दु:ख भी नित्य-सुख हो जाता है और मृत्य जीवन बन जाती है।

समतारूपी सौन्दर्यसे सुन्दर लगनेवाले महासा-पुरुषको योगशास्त्रवर्णित सुखी, दुःखी, पुण्यात्मा और पापात्माके प्रति कमसे मैत्री, करुणा, मुदिता और उपेक्षारूपिणी महिलाएँ सदा गले लगाती हैं। उसके प्रति वे आसक्त-सी रहती हैं। समतासे युक्त पुरुष सदा अन्युद्यशील होता है । समतायक्त पुरुषके चिनमें कभी चिन्ताका उदय नहीं होता तथा इस जगतमें ऐसी झोई सम्पत्तियाँ नहीं हैं, जो समतासम्बन्न परुपको प्राप्त न हुई हों । जो अपने और पराये समीके कार्योमें समभाव रखने-वाळा है, साधुखभाव (अपराधियोंको भी क्षमा करनेवाळा ) है, जिसका सबके प्रति उत्तम व्यवहार है तथा जो चिन्तामणिके समान उदार है, ऐसे पुरुवको मनुष्य और देवता सभी चाहते हैं । श्रीराम ! जो सदाचारसम्पन्न और सबका हिन करनेवाला है, अत्यन्न प्रसन्न रहता है तथा जिसका चित्त सबके प्रति समान है, ऐसे मनुष्यको न तो आग जलाती है और न जल ही डुवाता या गलाता है। जो पुरुप आनन्द और उद्देगसे रहित होकर जो कार्य जैसे होना चाहिये, उसे उसी तरह करता है तथा सबको समान दृष्टिसे देखता है, उसकी तुलना करनेमें कौन समर्थ हो सकता है ? सदाचारसम्पन्न और सबका हित करनेवाले तत्त्वज्ञ प्रस्वपर मित्र, वन्ध्र, शत्र, राजा, व्यवहारपरायण मनुष्य तथा वड्-वड्डे बुद्धिमान् लोग भी विश्वास करते हैं। तत्त्वज्ञानसम्पन्न समदर्शी पुरुष अपने न्यायप्राप्त स्वाभाविक कर्मकी परम्पराओं में छगे। हुए न तो अनिष्टकी प्राप्तिसे भागते हैं और न इष्टकी प्राप्तिसे सन्तृष्ट होते हैं । समतासे प्रसन्नचिन्तवाले महात्मा पुरुष समस्त देवताओं-द्वारा पूजे जाते हैं। समदर्शी पुरुष जो कुछ करता है। जो भोजन करता है, न्यायप्राप्त होनेसे जिसपर आक्रमण करता है और अनचित जानकर जिसकी निन्द। करता है, उसके उन सब कार्योंकी सारी जनता सदा प्रशंसा करती है । समदर्शी पुरुषद्वारा किया गया कार्य ग्रुम दिखायी दे या अग्रुम, देरसे पूरा हुआ हो या आज ही तत्काल हो गया हो, उसे सब लोग उत्तम मानकर तसका अभिनन्दन करते हैं।

लगातार बड़े भयानक सुख-दु:ख उपस्थित हों तो भी समदर्शी पुरुष उनसे थोड़ा-सा भी उद्घिग्न नहीं होते हैं। राजा शिविने अपनी इस समदर्शिताके ही कारण शरणमें

आये हुए कबृतरकी रक्षाके छिये प्रसन्नचित्तसे अपना शरीर काटकर निकाला हुआ मांस दे दिया था। प्रिय रघुनन्दन ! समतायुक्त हृदयत्राले एक भूपाल (शिखिव्वज) प्राणोंसे भी बढ़कर प्रियतमा भार्याको अपने सामने ही परपुरुषके द्वारा आक्रान्त हुई देख क्षुच्च नहीं हुए थे। त्रिगर्त देशके राजाने सैकड़ों मनोरथोंसे प्राप्त हुए इक्छौते पुत्रको, जो दावमें हारा गया था, अपनी समबुद्धिके ही कारण बिना किसी घवराहटके राक्षसके हाथमें सौंप दिया। राजाओंमें श्रेष्ट भूपाल जनक उत्सवके लिये सजायी गयी अपनी मिथिळानगरीमें आग लग जानेपर समभावसे ही उसे देखते रहे ( उनके मनमें विषाद नहीं हुआ )। समदर्शी शाल्यराजने न्यायतः बैचे गये अपने ही मस्तकको कमलदलकी भाँति तत्काल काट डाला था । सौवीरनरेशने कुन्दपुष्पोंकी राशिके समान कान्तिमान् तथा खेतपर्वतके समान संशोभित ऐरावत हाथीको, जो उन्होंने इन्द्रसे जीता था, यज्ञमें ऋत्विजोंके कहनेसे सखे तिनकेकी भाँति त्याग दिया-इन्द्रको वापस छौटा दिया । ऐसा उन्होंने अपनी समतायुक्त बुद्धिसे ही प्रेरित होकर किया था। समबुद्धिसे ही अपनी जीविकाके लिये काम-धंधा करनेवाले कुण्डप नामक एक चाण्डालने एक गौको मजदूरीमें लेनेकी शर्त ठहराकर एक ब्राह्मणकी पाँच गौओंको, जो कीचड़में फॅस गयी थीं, निकाला और मजदूरीमें मिली हुई उस एक गायको पष्करतीर्थमें उसी ब्राह्मणके हाथोंमें दान कर दिया था । इससे तत्काल आये हुए विमानपर चढकर

वह देवलोक्को चला गया । समताका भरपूर अभ्यास करनेवाले कदम्बवनवासी एक राक्षसने समस्त प्राणियोंका विनाश करनेवाळी अपनी राध्ससी वृत्तिका त्याग कर दिया । बालचन्द्रमाके समान सुन्दर जडभरतने अपनी समबद्धिताके कारण ही भिक्षामें मिले हुए आगके अङ्गारेको गुड़के छड़ड़की भाँति खा छिया था । ऋषि-मुनि और सिद्ध, जो देवताओंद्वारा सम्मानित हुए हैं, वे वृत एवं तपस्याकी समृद्धिका संचय करते समय समदर्शिताके ही कारण उद्धिग्न नहीं हुए थे। रन्तिदेव आदि राजा तथा धर्मव्याध आदि दूसरे साधारण मनुष्य भी समदर्शिताका दृढ़ अभ्यास करनेसे महापुरुषोंके भी पूजनीय हो गये थे। इहलोक और परलोकमें सुखकी सिद्धिके लिये और मोक्षरूप पुरुषार्थमें प्रवृत्तिके लिये भी उत्तम बुद्धिवाले पुरुष सदा समदर्शितासे ही ब्यवहार करते हैं। किसी-को भी किसी तरहकी पीड़ा न देता हुआ पुरुष न मरणकी इच्छा करे न जीवनकी । न्यायसे जो कर्तव्य प्राप्त हो जाय, उसका समतापूर्वक आचरण करता हुआ विचरे । जो समतावश गुण और दोषोंको एक-सा जानता है, जिसकी दृष्टिमें सुख-दु:ख और छोटे-बड़े समान हैं, जो मान और अपमानको एक-सा समझता है और प्राप्त व्यवहारोंका भी सचारुरूपसे सम्पादन करके पवित्र हो गया है। समतासे सुशोभित होनेवाला वह पुरुष सर्वत्र निर्द्वन्द्वभावसे ( सर्ग १९८ ) विचरण करता है ।

# कर्मोंके त्याग और ग्रहणसे कोई प्रयोजन न रखते हुए भी जीवन्छक्त पुरुषोंकी स्वभावतः सत्कर्मीमें ही प्रवृत्तिका प्रतिपादन

श्रीरामनं पृष्ठा—मुने ! जीवनमुक्त पुरुष सदा एकमात्र ज्ञानमें ही स्थित रहते और आत्मामें ही रमते हैं। ऐसी दशामें वे कर्मोंका परियाग क्यों नहीं कर देते हैं ! क्योंकि उन्हें कर्मसे कोई प्रयोजन नहीं है।

श्रीवासिष्ठजीने कहा—स्थुनन्दन ! जिसकी हेय दृष्टि और उपाठेय दृष्टि अर्थात् अमुक कर्म त्याज्य है और अमुक आहा है—ये दोनों दृष्टियाँ क्षीण हो गयी हैं, उसे कर्मका त्याग करनेसे क्या प्रयोजन है ? अथवा कर्मका आश्रय ठेनेकी भी क्या आवश्यकता है ? ज्ञानीके लिये इस जगत्में कोई भी ऐसी वस्तु नहीं है, जो उद्देगकारक होनेके कारण त्याच्य हो अथवा ऐसा कर्म भी नहीं है, जो तत्त्वज्ञके लिये अवश्य करने योग्य होनेसे उपादेय हो। तत्त्वज्ञ पुरुपको न तो कर्मों त्यागसे कोई प्रयोजन है और न कर्मों-का आश्रय लेनेसे । इसल्यिं वर्ण और आश्रमके अनुसार जो कर्म जैसे होता आ रहा है, उसे वह उसी प्रकार करता रहता है । श्रीराम ! जवनक आयु है, तवतक यह शरीर निश्चितरूपसे चेष्टा करता रहता है, अतः वह शान्तमावसे यथाप्राप्त चेष्टा करें । उसका त्याग करनेकी क्या आवस्यकता है १ श्रीराम ! सदा निर्विकार रहनेवाली समतायुक्त निर्मल बुद्धिसे जो कर्म जैसे किया जाता है, वह सदा

इस भूतलपर कितने ही गृहस्थ जीवनमुक्त हैं, जो असंग बुद्धिसे यथाप्राप्त वर्णाश्रम-वर्मका अनुसरण करते हैं। उनके सिवा दूसरे राजा जनक-जैसे तत्त्वज्ञ राजर्वि तथा अन्य वीतराग परुष भी हैं, जो अनासक्तचित्त एवं चिन्तारहित होकर तम्हारे महज राज्य करने हैं। कल लोग वर्ण और आश्रमके अनुसार प्राप्त वेदोक्त व्यवहारका अनुसरण करते हुए सदा अग्निहोत्रमें लगे रहते हैं और पञ्च-महायज्ञों-से अवशिष्ट अमृतमय अनुका भोजन करते हैं। चारों वर्णोमिसे कुछ छोग सदा ध्यान और देव-पूजन आदि स्वकर्मका अनुष्ठान करते हुए नाना प्रकारकी चेष्टाओं एवं प्रयत्नोंमें लगे रहते हैं । कुछ महान् आशयत्राले महापुरुष अपने अन्तः करणमें सम्पूर्ण फलोंकी आसक्तियोंका त्यागकर सब प्रकारके नित्य-नैमित्तिक कर्म करते हुए तत्त्वज्ञानी होकर भी अज्ञानीकी भाँति स्थित रहते हैं । कुछ लोग उन सनी वनस्थळियोंमें घ्यान लगाते हैं, जहाँ सपनेमें भी मनुष्योंके दर्शन नहीं होते और भोले-भाले मुगछौने भरे रहते हैं । कुछ छोग उन पुण्यतीर्थी, आश्रमों या देवालयोंमें रहते हैं, जो पुण्यकी बृद्धि करनेवाले हैं, जहाँ सदा पुण्यात्मा पुरुष निवास करते हैं तथा जहाँका सदाचार मन और इन्द्रियोंके निग्रहसे सुशोभित होता है। कुछ समता-पूर्ण हृदयवाले पुरुष राग-द्वेषका परित्याग करनेके लिये शत्र-मित्रोंसे भरे हुए अपने देशको छोड़कर अन्य देशमें चले जाते और वहाँ आश्रम बनाकर रहने लगते हैं।

कितने ही विद्रान संसार-वन्धनका उच्छेद करनेके छिये एक वनसे दूसरे वनमें, एक गाँवसे दसरे गाँवमें, एक स्थानसे दूसरे स्थानमें तथा एक पर्वतसे दूसरे पर्वतपर वृमते फिरते हैं । महापुरी वाराणसीमें परम पावन तीर्थराज प्रयागमें, श्रीपर्वतपर, सिद्धपरमें, बदरिकाश्रममें, परम-पण्यमय शालग्राम तीर्थमें, कलापग्रामकी गुफामें, पुण्यमयी मथरापरीमें, काळञ्जर पर्वतपर, महेन्द्र वनकी झाड़ियोंमें, गन्धमादन पर्वतके शिखरोंपर, दर्दुर पर्वतकी चोटियोंपर, सद्य गिरिके भूभागोंमें, विन्व्यगिरिके कळारोंमें, मल्य पर्वतके मध्यभागमें, कैलासके वनसमूहोंमें तथा ऋश्ववान् पर्वतकी गुफाओंमें—इन सबमें, अन्य पर्वतींपर एवं अन्यान्य वनों और आश्रमोंमें अनेक बहुदर्शी तपस्ती रहते हैं । इनमेंसे कुछ छोगोंने विधिपूर्वक संन्यास छेकर अपने पूर्व-आश्रमके कर्मीका त्याग कर दिया है। कोई क्रमशः ब्रह्मचर्य आदि आश्रमोंमें स्थित हैं । किन्हींकी बुद्धि तत्त्व-ज्ञानसे प्रबुद्ध है और कितने ही नित्य उन्मत्तों-सी चेष्टा करते हैं। कोई खदेशसे दूर चले गये हैं। कितने ही अपना घर-द्वार छोड़ चुके हैं । कुछ छोग एक ही स्थानपर प्रसन्नतापूर्वक रहते हैं और कुछ छोग रमते राम होकर भ्रमण करते हैं । महामते ! आकाश और पातालमें निवास करनेवाले इन देवता, दैत्य आदि महापुरुषों मंसे किन्हींकी बुद्धि प्रवुद्ध होती है, वे लोक-रहस्यके निर्गण-सग्रण सम्यग ज्ञानसे निर्मछ तथा तत्त्रका साक्षात्कार किये होते हैं। कुछ छोगोंकी वुद्धि सर्वथा प्रबुद्ध नहीं होती है, इसलिये उनका चित्त संशयके झूलेमें झूलता रहता है । वे पापाचारसे निवृत्त होकर सत्प्रहणेंका अनुसरण करते हैं। कुछ लोगोंकी बुद्धि आधी प्रबुद्ध होती है, वे ज्ञानके अभिमानमें आकर शास्त्रोक्त कर्म और आचारको त्याग देते हैं और लोक-परलोक दोनोंसे भ्रष्ट हो जाते हैं।

श्रीराम ! इस प्रकार इस जनसमुदायमें जन्म-मरणरूप संसारसे छुटकारा पानेकी इच्छाबाले बहुत-से लोग नाना

प्रकारसे व्यवहार करते हुए स्थित हैं । उनकी दृष्टियाँ बहुविध प्रारब्य-भोगके अनुकूल होती हैं। संसार-सागरसे पार होनेमें न तोवनवास कारण है, न अपने देशमें ही रहना कारण है और न कष्टसाध्य तपस्या ही कारण है। कर्मका परित्याग करना अथवा कर्मीका आश्रय लेना भी संसारकी निवृत्तिमें कारण नहीं है । सत्कर्मीके आचरणोंसे जो ख्याति-लाभ और ऐस्वर्य आदि विचित्र फलसमूह प्राप्त होते हैं, वे भी संसार-वन्धनसे छुटकारा दिलानेमें कारण नहीं हैं। संसार-सागरसे उद्धार पानेके लिये तो एकमात्र अपने वास्तविक खरूपमें स्थिति ही कारण है । जिसका मन कहीं भी आसक्त नहीं है, वह भवसागरसे पार हो जाता है। जिसका मन आसक्तिसे रहित है, वह मुनि नित्य शुभ कर्मोंका अनुष्ठान और अशुभ कर्मोंका त्याग करता हुआ फिर संसार-वन्धनमें नहीं आता । जिसकी बुद्धि खोटी——त्रिययोंमें आसक्त है, जिसने अपने मनको विषयोंमें खुला छोड़ रखा है, वह शठ संसार-समुद्रमें डूबता ही हैं। जिसकी बुद्धिने विषयोंमें रसानुभव किया है, उसकी वह बुद्धि दु:खपर दु:ख देनेवाळी है । शहदके घड़ेमें घुसी हुई मक्खीकी तरह उसे न तो वहाँसे हटाया जा सकता है और न मारा ही जा सकता है। काकतालीय संयोगसे कदाचित् मोक्षकी सिद्धिके छिये अपने चित्तकी खयं ही परमात्मसाक्षात्कारकी ओर प्रवृत्ति हो जाती है ।

परमात्माका साक्षात्कार होनेपर तत्त्वकी उपलब्धि करके निर्मलताको प्राप्त हुआ चित्त निर्द्दन्द्र, अनासक्त एवं निर्विकार ब्रह्म ही हो जाता है ।

महात्मन् ! रखुनन्दन ! तुम खभावसे ही परमार्थ-खरूप और राग आदि दोषसे रहिन हो । तुम्हारी बुद्धि सम है । तुम्हारा खरूपानुभव नित्य उदित है । तुम महात्मा हो । अतः शोक और शङ्कासे रहित एकाकी रहो । जन्म और मरणसे मुक्त जो पावन परमपद है, वह तुम्हीं हो । विशुद्ध चिन्मय ब्रह्मरूप जगत्में प्रकृति, मल, विकार, उपाधि, उपाधिका बोध आदि कहीं किश्चित्मात्र भी नहीं हैं । सुस्पप्टरूपसे नित्य चैतन्यशाम ब्रह्म ही विराज रहा है । 'वह ब्रह्म में ही हूँ' ऐसा समझकर निःशङ्कभावसे एकाकी रहो ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! जब मुनीश्वर विसिष्ठजी ऐसा उपदेश दे चुके, तब उस समाके सभी सदस्य समस्त एवणाओंसे रहित और ध्यानमें एकाम हो अपनी निर्मेछ बुद्धिके द्वारा ब्रह्मानदको प्राप्त हो गये। साथ ही वे मुनि भी मौन हो ब्रह्मानन्दके सहज अपरोक्ष अनुभूतिमें प्रवृत्त हो गये। ठीक उसी तरह, जैसे कमळोंकी राशिमें गुनगुनाता हुआ अमर चुप होकर मकरन्दका पान करने छगा हो। (सर्ग १९९)

# सिद्धों और सभासदोंद्वारा श्रीवसिष्ठजीको साधुवाद, देव-दुन्दुभियोंका नाद, दिव्य पुष्पोंकी वर्षा, गुरुष्जनमहोत्सव, श्रीदशरथजी और श्रीरामजीके द्वारा गुरुदेवका सत्कार, सभ्यों और सिद्धोंद्वारा पुनः श्रीवसिष्ठजीकी स्तुति

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं— मरद्वाज ! निर्वाणसम्बन्धी वाक्यसंदर्भ ( उपदेश ) की सम्प्रिति होनेपर मुनीश्वर विसप्रजीने जब क्रमशः प्राप्त हुए अन्तिम वाक्यका विराम कर दिया, जब समस्त सभासद् तथा आकाशचारी देवता भी मुनिके वचनोंके श्रवणसे शान्त एवं विश्रुद्ध मनोवृत्तिसे युक्त होकर निर्विकरूप समाधिके समान

ब्रह्मैकरसताको प्राप्त हो गये तथा जब शास्त्रज्ञानसे सुशोमित होनेवाले उन सब लोगोंका अन्तरात्मा सत्त्रकी पराकाष्ट्राको पहुँचकर परम पावन हो गया, तब गगनगुफामें वास करनेवाले सिद्धोंके मुखसे शीघ्र ही ऐसा साधुवाद निकला, जो आकाशमें गूँज उटा । इसी तरह सभामें बैठे हुए मावितात्मा मुनि विश्वामित्र आदिके द्वारा उच्चखरसे दिये गये साधुवादकी ध्वनि भी वहाँ गूँजने लगी । इन सबसे ऐसा महान् कोलाहल प्रकट हुआ, जिसने सम्पूर्ण दिशाओंको भर दिया। वह कोलाहल वायुपूरित छिद्रवाले कीचकोंकी मुरली-जैसी ध्वनिके समान मधुर था। सिद्धोंके साध्रवादके साथ ही देवताओंकी दुन्दुभियाँ भी वजने लगीं, जिनकी प्रतिष्वनिसे समस्त पर्वत व्याप्त हो गये। देवताओंकी दुन्दुभियोंके बजनेके साथ ही दिशाओंकी ओरसे फुलोंकी वर्पा होने लगी, जो हिमकी धारात्राहिक वृष्टिके समान मनोहर जान पड़ती थी । उसने सम्पूर्ण दिङमण्डलको आच्छादित कर दिया । साधुत्रादके शब्दोंके साथ देववाद्योंकी ध्वनि तथा पुष्पवृष्टिके घोपका वह मिलित शब्द -समुदाय वहाँ वड़ी शोभा पाने लगा । सारा भुवन भारी कोलाहलसे भरकर अद्भुत शोभा पाने लगा । उत्सवसे मतवाला हो उठा । देवताओं और चारणोंसे भर गया तथा भाँति-भाँतिके फ्रुटोंसे अलंकत होकर राजभवनके समान ही शोभा पाने लगा । धीरे-धीरे दुन्दुभियोंकी तुमुल ध्वनि, सिद्धसमूहोंके साध्रवादजनित कोळाहळ और पुष्पराशियाँ एक साथ ही चुळोक और भूळोकके अन्तराळमें उसी तरह फैळने ळगीं, जैसे सागरमें उठी हुई उत्ताल तरहें तटवर्ती पर्वतके पास पहुँच जाती हैं । देवताओंका वह कोलाहलपूर्ण समारम्भ जब क्षणभरमें शान्त हो गया, तत्र सिद्धोंके ये वचन कार्नोमें सुनायी देने लगे।

सिख बोरे—करुपपर्यन्त सिद्धपुरुषेंकी अनेकानेक समाओंमें मोक्षके उपायोंकी सहस्रों बार व्याख्याएँ हुई और सुनी गर्या, परंतु उनमें जो मोक्षके उपाय बताये गये, वे कोई भी ऐसे नहीं थे । मुनिके इस वाक्य-विद्याससे—इस महारामायणके श्रद्धाप्रेमपूर्वक श्रवणसे तिर्यग्योंनिके जीव, क्षियाँ, बाळ्क और सर्प भी परमानन्दको प्राप्त हुए हैं, इसमें संशय नहीं है । श्रीविसष्टजीने नाना प्रकारके दृष्टान्तों, हेतुओं और युक्तियोंद्वारा जैसे श्रीरामचन्द्रजीके प्रति परमास-तस्वके ज्ञानका वर्णन किया है, वैसे ये साक्षात् अपनी

घमंपली अरूग्वतीजीके प्रति भी करते हैं या नहीं, इसमें संशय है । मुनिवर्णित मोक्ष-उपायके अनुष्ठानसे तिर्यग्योनिके जीव भी दुःख-शोकसे मुक्त हो गये हैं । फिर इस भूतलपर कौन-से ऐसे मनुष्य हैं, जो इसके अनुष्ठानसे मुक्त न होंगे । हम लोग अपने कानोंकी अञ्जलिसे इस ज्ञानामृतका पान करके परम उत्कृष्ट बोध-श्रीको प्राप्त हुए हैं । हमारी सिद्धियाँ पूर्ण तथा नवीन हो गयी हैं ।

सिर्बोकी इस वातको सुनते हुए वहाँके छोगोंने आश्चर्यसे चिकतनेत्र होकर देखा कि समाकी भूमि कमल, पारिमद्द, पारिजात, संतानक और हरिचन्दन आदि फूलेंकी घारावाहिक वर्षासे भर गर्या है। फूलेंके भारसे वहाँका विशाल चेंदोबा इस तरह लटक रहा था, मानो जलसे भरा हुआ बादल नीचे झुक आया हो। इस प्रकार उस समाकी अपूर्व शोभाका दर्शन करते हुए सभासदोंने उस समयके अनुरूप भूरि-भूरि प्रशंमापूर्ण साधुवाद देकर सर्वथा उद्यत हो सम्पूर्ण इन्द्रियोंके द्वारा साध्याद्व प्रमाम करके नमस्कारयुक्त कुसुमाञ्चलिसे विष्ठजीका पूजन किया। सभामें आये हुए राजाओंकी प्रणामपरम्पर जव कुछ शान्त हुई, तव हाथमें अर्घ्यात्र लेकर राजा दश्रस्थेन मुनिकी पूजा करते हुए कहा—

राजा दशरथ बोले—अरुन्यतीनाथ ! गुरुदेव ! आपके सदुपदेशसे प्राप्त हुए बोधस्वरूप, क्षय-हृद्धिरहित, सर्वोत्कृष्ट निरितश्यानन्दमय आत्मवरुत्तसे मेरे भीतर परम पूर्णता प्रकट हो गयी है । ब्रह्मन् ! इस भूतलपर तथा स्वर्गमें देवताओंके यहाँ भी ऐसी कोई महत्त्वपूर्ण वस्तु नहीं है, जो आप पूज्य महापुरुषको कभी पूजनके रूपमें प्राप्त न हुई हो, तथापि मैं अपने लिये अवस्पकर्तव्य इस गुरुपूजनकी विधिको सफल बनानेके लिये अवसरके अनुरूप कुछ प्रार्थना करता हूँ । आप क्षमा करेंगे । मैं पिलयोंसहित अपने इस शरीरसे, लौकिक सुखके लिये संचित किये गये ग्रुम कर्मसे

तथा समस्त भृत्यों और सामन्तोंसिहित इस विशाळ राज्यसे आपकी पूजा करता हूँ । प्रमो ! ये सारी वस्तुएँ निजी आश्रमकी भाँति ही आपके अधीन हैं । आप अपनी अभीष्ट इच्छाके अनुसार मुझे अपनी आझाके पाळनमें नियुक्त करें ।

श्रीविस्पृड्जीने कहा—भूपाछ । हम ब्राह्मण्डोग प्रणाममात्रसे ही संतुष्ट हैं। केवल प्रणामसे ही हम प्रसन्त हो जाते हैं। वह प्रणाम आपने किया ही है। राज्यका पालन करना आप ही जानते हैं, यह आपको ही शोम देता है। अतः यह सब राज्य यहाँ आपके ही अभिकारमें रहे। ब्राह्मण कहाँ भूमण्डलके पालनका भार उद्यते हैं!

राजा दशस्थ बोले—मुने ! आपके इस गौरवपूर्ण उपदेशके सामने यह राज्य है ही कितना ! इस तुच्छ वस्तुको अर्पित करते हुए हम विशेष छज्जित हो रहे हैं। अत: भगवन् ! आप जैसा उचित समझें वही करें।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—मरद्वाज ! जब महाराज दशरथ इस प्रकार कह चुके, तब श्रीराम उन महाराज दशरथ इस प्रकार कह चुके, तब श्रीराम उन महाराज़के चरणारिवन्दोंमें पुष्पाञ्जलि अर्पित करनेके लिये उनके सामने खड़े हुए और नतमस्तक होकर बोले—'ब्रह्मन् ! आपने महाराजको निरुत्तर कर दिया है । प्रभो ! मेरे पास तो प्रणामके सिवा दूसरी कोई सार वस्तु है ही नहीं । अतः में यहां लेकर आपके इन दोनों चरणोंकी बन्दना करना हूँ' यों कहकर श्रीरामने गुरुके चरणोंमें मस्तक रखकर वन्दना की और अपनी अञ्चलिके छूल उसी प्रकार खहाये, जैसे वन पर्वतके चरणप्रान्तमें अपने प्रकुर्वासे ओसके कण समर्पित करता है । उस समय उनके दोनों नेत्र आनन्दके ऑसुओंसे भरे हुए थे । व्यवहारनीतिके ज्ञाता रचुवीरने वड़ी भक्तिके साथ गुरुदेवको बारंवार प्रणाम किया । शत्रुत्र, लक्ष्मण तथा उन्हींकी तुलनामें आनेवाले जो श्रीरामके दूसरे-दूसरे सखा निकट खड़े थे,

उन सबने भी उन्हींकी भाँति शीष्ठतापूर्वक उन मुनीश्वरको प्रणाम किया । दूर खड़े हुए राजाओं, राजकुमारों और मुनियोंने दूरसे ही पुष्पाञ्जलि समर्पण एवं प्रणाम करते हुए वसिष्ठनीको वन्दना की । उस अवसरपर वहाँ की गयी पुष्पाञ्जलियोंकी वर्षासे आच्छादित मुनिवर वसिष्ठजी उसी तरह दिखायी नहीं देते थे, जैसे हिमकी वृष्टिसे आच्छन हो गिरिराज हिमाल्य दिखायी नहीं देता है ।

जब सिद्धोंकी बातें बंद हुई, नगाडोंकी गड़गड़ाहट शान्त हुई, आकाशसे फ़ुलोंकी वर्गा थम गयी और समाका कोलाहल कम हो गया तथा प्रणाम करनेके अनन्तर श्रीराम आदिके साथ यूजा करनेवाले समासद् जब शान्त वायुवाले मेघकी माँति सीम्यमावको प्राप्त हो गये, तव सवका साधुवाद सुनते हुए अनिन्धारमा मुनिनायक वसिष्ठ विश्वामित्र आदिको सम्बोधित करके मधुर वाणीमें बोले— 'गायिकुल्कमल मुनिवर विश्वामित्र, वामदेव, निमि, कतु, भरद्वाज, पुलस्य, अत्रि, धृष्टि, नारद, शाण्डिले, भास, भृगु, भारण्ड, वरस और वारस्यायन आदि मुनियो ! आपलोगोंने जो मेरा यह तुन्छ भाषण सुना है, इसमें जो कोई बात स्पष्ट नहीं कही गयी हो, दूपित अर्थसे युक्त हो अयवा निर्यक हो, उसे इस समय कृपा करके आप मुझे बतावें।

सभासद् चोलं—म्बस्त् ! एकमात्र परमार्थ-तत्त्वसे सुशोभित होनेवाले आपके वचनमें कोई दूषित या अनुचित अर्थ होगा, यह आज नयी ही बात हमारे सुननेमें आयी है । अनन्त जन्मदोषसे हमारा जो पाप या मल संचित या, उसे आपने आज यहाँ उसी तरह थो डाला है, जैसे आग सुवर्णके दोषको दग्ध कर देती है । प्रभो ! जैसे आकाशमें फैली हुई शीतल चन्द्रमाकी दीप्तिसे कुमुद् विकसित होते हैं, उसी तरह परम्बक्षकी व्यास्था करनेवाली और परमानन्द्रमयी शीतल आपकी वाणीद्वारा हम सब लोग विकासको प्राप्त हुए हैं । समस्त प्राणियोंको महान् बोध प्रदान करनेवाले, एकमात्र गुरु आप मुनिनायकको ये हम सब लोग प्रणाम करते हैं ।

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं— तदनन्तर उन सबने पुन: मेवकी गर्जनाके समान गम्भीर तथा ऊँची आवाजमें एक साथ 'आप मुनिनायको नमस्कार है' यह कहकर आकाशसे सिद्धोंद्वारा छोड़े गये नवीन पुष्पाञ्जलि-समूहोंसे विस्वध्वीको उसी तरह आच्छादित कर दिया, जैसे वादछ हिमकी वर्षासे पर्वतको ढक देते हैं। इसी प्रकार रघुनाथ-जीके अवतारका वृत्तान्त जाननेवाले उन सिद्धोंने राजा दशरथकी तथा चार खरूपोंमें प्रकट हुए लक्ष्मीपित नारायणके अवतार श्रीरामकी भी प्रशंसा की।

सिख बोले—हमलोग चार खरूपोंमें प्रकट हुए भाइयोंसिहित निस्यमुक्त राजकुमार श्रीरामको, जो दूसरे नारायणके समान विराज रहे हैं, नमस्कार करते हैं। चारों समुद्र जिसके लिये खाईं के समान हैं, उस सम्पूर्ण भूमण्डलके पालक तथा भूत, भविष्यत और वर्तमानकालमं भी कभी नष्ट न होनेवाले राजचिहोंसे छुशोंमित महाराज दशरथको भी हम सिर झुकाते हैं। मुनिसेनाके खामी,

भूमण्डलके पालक, भगवान् भास्त्रतके समान भूरि तेजखी एवं उत्तम यशसे सम्पन्न मुनिवर वसिष्ठको तथा तपोनिधि विश्वामित्रको भी हम प्रणाम करते हैं; क्योंकि इन्हींके प्रभावसे हम सबने भ्रान्तिको विस्तारको भगानेवाली इस परम उत्तम ज्ञानयुक्तिको सुना है।

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—ऐसा कहकर आकाशसे सिद्धोंने पुन: फुलोंकी वर्षा की और प्रसन्नचित्त होकर पुन: चुपचाप समामें वैठ गये। इसी प्रकार आकाशगामी सिद्धोंने वहाँ उपस्थित हुए जनसमुदायकी पुन: प्रशंसा की तथा समासदोंने भी प्रचुर स्तुति करते हुए वहाँ उन सब सिद्धोंका पूजन किया। आकाशमें विचरनेवाले मुनीक्त्ररों, महर्षियों एवं देवताओंने और पृथ्वीपर विचरनेवाले ब्राह्मणों तथा राजाओंने भी पुष्पयुक्त अर्घ्यानके साथ उच्चवाणी-द्वारा वेगपूर्वक वहाँ उपस्थित जनसमुदायकी भूरि-भूरि प्रशंसा की।

# गुरुके पूछनेपर श्रीरामचन्द्रजीका पुनः अपनी परमानन्दमयी स्थितिको वताना तथा वसिष्ठजीका उन्हें कृतकृत्य वताकर विश्वामित्रजीकी आज्ञा एवं भूमण्डलके पालनके लिये कहना, श्रीरामद्वारा अपनी कृतार्थताका प्रकाशन

श्रीवालमीकिजी कहते हैं—तदनन्तर समामें धीरेधीरे साधुवादकी ध्विन शान्त हो गयी, ज्ञानीपदेश
पाकर राजालोग अत्यन्त उल्लिसिन्से दिखायी देने लगे ।
सव लोगोंका संसारश्रम दूर हो गया और समी लोग
सयका अनुसरण करनेवाले चित्तके द्वारा अपने पूर्व
चरित्रका, जो अज्ञानसे कल्लुषित था, खयं ही उपहास
करने लगे । समामें बैठे हुए विवेकी पुरुष चित्तवृत्तिको
अन्तर्मुखी करके ज्ञानखरूप सिच्दानन्दघन ब्रह्मके
अनुभवमें तत्पर हो ध्यानमग्नकी माँति परम शान्त हो
गये । माइयोंसहित श्रीरामचन्द्रजी गुरुके आगे उन्हींके
दीप्तिमान् मुखपर दृष्टि लगाये हाथ जोड़े प्यासन बाँचे
बैठ गये तथा महाराज दशस्य ध्यानस्थ-से होकर अपने

मीतर आदि, मध्य और अन्तमें पितृत्रता बढ़ानेवाळी जीवन्मुक्तकी अलैकिक स्थितिका अनुभव करने ल्यो। उस समय लेगोंके मनोरयका आदर करते हुए मुनिवर वसिष्ठजी अपने भक्त राजा आदिके द्वारा की जानेवाळी पूजा प्रहण करनेके लिये क्षणभर चुपचाप बैठे रहकर फिर शान्त वाणीमें बोले—'कमल्यन श्रीराम! तुम रघुकुल्के आकाशमें चन्द्रमाके समान प्रकाशित हो रहे हो। बताओ, अब अपनी इच्छाके अनुसार और क्या सुनना चाहते हो ? आज कैसी स्थितिका तुम खयं अनुभव करते हो ? यह स्पष्ट-रूपसे कहो । मुनिवर वसिष्ठके इस प्रकार आदेश देवते हुए शान्त, मधुर एवं सुस्पष्ट वाणीमें बोले—

श्रीरामने कहा-प्रभो ! मैं आपके क्रपाप्रसादसे परम निर्मल हूँ । मुने ! मैं अपने-आपमें ही विश्राम-सुखका अनुभव करता हूँ । बाह्य इन्द्रियोंकी दृष्टिसे परे हूँ । मनकी भी मझतक पहुँच होनी कठिन है । मैं सर्वथा निर्विकार हूँ । जैसे आकाराको मुट्टियोंसे नहीं बाँधा जा सकता, उसी प्रकार आशाएँ मुझे बाँध नहीं सकती हैं। जैसे सुगन्य वृक्षगत पुष्पसे ऊपर उठकर आकाशमें पहुँचकर उस पुष्पसे परे हो जाती है, उसी प्रकार में देहातीत और सर्वत्र समभावसे स्थित हूँ । जैसे अप्रबुद्ध और प्रबुद्ध सभी राजा वहुत काम-धन्धेवाले राज्योंमें सुखपूर्वक विचरते हैं, उसी प्रकार में हुष, विपाद और आशासे रहित, स्थिर, एक तथा समतापूर्ण दृष्टिसे सम्पन्न एवं आत्मनिष्ठ होनेके कारण सर्वत्र नि:शङ्क होकर विचरता हूँ । प्रभो ! में सर्वोपरि सिन्चदानन्दस्बरूप हूँ । मुझमें विषयसुखर्का विल्कुल इच्छा नहीं है । मुझे अपनी इच्छाके अनुसार आज्ञा-पालनके कार्यमें नियक्त कीजिये।

श्रीविसप्रजीने कहा—रञ्जनस्त ! जैसे आकाश शान्त आफाशमें विश्राम प्राप्त करता है, उसी प्रकार तुम्हें अत्यन्त सम एवं शीतळ आत्मामें पूर्ण विश्राम प्राप्त है । वत्स ! वड़े सीभाग्यकी वात है कि ज्ञानस्वरूप तुमने अपने बीधके द्वारा रघुकुळकी भूत, मविष्य और वर्तमान परम्पराको पत्रित्र कर दिया है । राधवेन्द्र ! अब तुम मुनीश्वर विश्वामित्रजीकी याचना पूर्ण करके पिताके साथ इस पृथ्वीका पालन करते हुए सुखसे रहो । सौभाग्यशाली राजकुमार ! तुम-जैसे महापुरुपके साथ रहकर पुत्र, मृत्य, बन्धु-बान्धव, पैदल, रथ, हाथी और अश्वमण्डलसहित समस्त रखुवंशी शरीरसे नीरोग, मनसे निर्भय तथा घरोंमें सुस्थिर लक्ष्मीसे सम्पन्न हो सदा अभ्युदयशाली बने रहें ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—समामं वसिष्ठजीकी यह बात सुनकर सब राजा तथा अन्य छोग अमृतकी धारासे सींचे हुएकी माँति मनमें अत्यन्त शीतछता एवं शान्तिका अनुमव करने छो। कमछनयन श्रीराम अपने मनोहर मुखचन्द्रसे उसी प्रकार सुशोमित हो रहे थे, जैसे सुधामरे चार चन्द्रमाके उदयसे सम्पूर्ण श्लीरसागर उछितित हो उठता है। तत्त्रज्ञानिवशारद वामदेव आदि मुनि बड़ं आदरसे बोछे—-'अहो! मगवान् वसिष्ठने अहुत ज्ञानका वर्णन किया'। शान्त अन्तः अरणवाले राजा दशरय भी प्रसन्नतासे प्रकाशित हो रहे थे। उनके सारे अङ्ग संतोषसे ही हष्ट-पुष्ट हो गये थे। उनपर ज्ञानकी नयी दीति छा रही थी।

तत्पश्चात् श्रीराम वोले—मुने ! मैं ऐसे परमानन्दमें सदा निमम्न हूँ, जिसके प्राप्त होनेपर फिर किसीको कभी खेद नहीं हो सकता । मैं चिरसुखी हूँ । सदा उदित हूँ एवं सनातन पुरुपार्थस्वरूप हूँ ।

( सर्ग २०१-२०२ )

मध्याह्वकालमें राजासे सम्मानित हो सबका आवश्यक कृत्यके लिये उठ जाना और द्सरे दिन प्रातःकाल सबके सभामें आनेपर श्रीरामका गुरुके समक्ष अपनी कृतकृत्यता प्रकट करना

श्रीवारमीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! जब इस प्रकार मुनिवर वसिष्ठ तथा श्रीरामचन्द्रजी परस्पर विचार कर रहे थे, उस समय मानो उन दोनोंका संवाद मुननेके ल्रिये भगवान् भास्कर आकाशके मध्यमागमें आ पहुँचे । तुरंत ही सम्पूर्ण दिशाओंमें पदार्थसमृहोंको प्रकाशित करनेके

िक्ये श्रीरामकी महामतिके समान धूप तेज हो गयी । कमर्कोसे भरे हुए सरोवर उस सभामें बैठे हुए हृद्रयक्तमल्के खिल जानेसे विकसित आकारसे पुशोभित राजाओंके समान वड़ी शोभा पाने लगे । इतनेहींमें मध्याह्वकालकी सूचना देनेवाले शक्क, मुखोंकी स्निध

उद्दाम वायसे प्ररित हो प्रलयकालकी प्रचण्ड वायसे व्यास हुए महासागरोंके समान गम्भीर घोष करते हुए बज उठे। उस समय निदाधकी ज्वालाको ज्ञान्त करनेके लिये सौभाग्यवती श्रियोंद्वारा छिड़के गये कर्प्रसिश्रित जलसे वहाँ नृतन जलदमाला-सी ला गयी । फिर महाराज दशस्थ समस्त सामन्तों, भूपाळीं, परिजनों एवं अङ्गरक्षक सेवकीं आदिके साथ सभासे उठे । मनिवर वसिष्ठ, श्रीराम तथा संसद्के अन्य सदस्य भी उठ गये । राजा, राजकुमार, मन्त्री और मुनि परस्पर एक-दूसरेसे सम्मानित हो बड़ी प्रसन्तताके साथ अपने-अपने निवासस्थानको गये । तत्पश्चाद जब मध्याह्मकालके वाद्योंकी ध्वनि दीवालोंसे टकराकर प्रति-ध्वनित हुई, तब वाक्यप्रयोगमें निपुण मुनिवर वसिष्ठने यह बात कही---'रघुनन्दन! तुमने सुननेयोग्य सब वातें सुन हीं, ज्ञेय तत्त्वोपदेशको पूर्णरूपसे जान हिया । अव तुम्हारे लिये दूसरी कोई जाननेयोग्य उत्तम वात शेष नहीं है। जैसा मैंने तुम्हें उपदेश दिया है, जैसा तुम शास्त्रोंसे देखते हो और जैसा खयं अनुभव करते हो, उन सबकी एकवाक्यता कर छो । महामते ! अब समयोचित कार्य करनेके छिये उठो । हमछोग भी स्नान करनेके लिये जा रहे हैं । यह हमारे मध्याह्न-कालिक उपासनाका समय व्यतीत हो रहा है। भद्र ! यदि तुम्हें कोई और ग्रुम प्रश्न पूछना हो तो उसे कल प्रात:काळ पन: प्रक्र लेना ।

मुनिनाथ वसिष्ठके ऐसा कहनेपर धर्मात्मा राजा दशस्थने उस सभामें आये हुए समस्त साधुपुरुषों, मुनियों, ब्राह्मणों, राजाओं तथा आकाशचारी देवताओंका भी वसिष्ठ आदिकी वतायी हुई विधिसे श्रीरामके साथ पूजन किया । मणियों और मुक्ताओंकी राशियाँ मेंट कीं, दिच्य पुष्प अप्ण किये, नाना प्रकारके रत्न प्रदान किये, मोतियोंके हार समर्पित किये, प्रेमपूर्वक प्रणाम किया, धन दिया, वह्न, आसन, अन्नपान, सुवर्ण, मूमि, धूप, गन्य और पुष्पमाळाएँ प्रदान

कीं। इसप्रकार उन प्रशंसनीय भूपाछने शास्त्रोक्त रीतिसे उन सभीका पूजन किया । तदनन्तर दसरोंको मान देनेवाले वे नरेश वसिष्ठ आदि देवर्पियों तथा सभासदींके साथ उस सभासे उसी प्रकार उटे, जैसे सायंकाल चन्द्रमा आकाशसे उदित होते हैं । मधुर वाणी बोळनेवाले वे दशरय आदि सब राजा और साध-मनि एक दूसरेसे सम्मानित हो परस्पर विदा हे स्तेहयक्त संतष्ट हृदयसे अपने-अपने आश्रमोंको गये. माना सातों लोकोंके निवासी देवता इन्द्रपुरीसे अपने-अपने धाममें जा रहे हों । एक दसरेका क्रमशः प्रेमपूर्वक समादर करके सब विदा ले अपने-अपने घरमें आये और दिनके आवश्यक कार्यमें लग गये । वसिष्ठ आदि समस्त मनियों तथा दशरथ आदि राजाओंने दिनके आवश्यक कार्य पूर्ण किये । जब वे सब लोग न्यायसे प्राप्त दैनिक कार्य सम्पन्न कर चुके, तत्र आकाशपथिक सुर्यदेव कमशः आगे बढ़ते हुए अस्ताचलको जा पहुँचे । महामति श्रीराम तथा अन्य लोग रातमें भी वैसी ही ज्ञान-चर्चा करते रहे: इसलिये उनकी वह रात शीघ्र ही व्यतीत हो गयी । फिर अन्धकाररूपी धूळ और तारारूपी पृष्पराशियोंके कुड़े-करकटको हटाकर जगत्-रूपी भवनको घरकी तरह साफ-सथरा बनाते हुए सर्यदेवका शुभागमन हुआ । तत्पश्चात् राजा, राजकुमार, मन्त्री और वसिष्ठ आदि मृति फिर राजा दशस्यकी सभामें आये, उस समय जब दशरय आदि नरेश और सुमन्त्र आदि सचिव आसनपर विराजमान मुनिवर विसष्ठकी भूरि-भूरि प्रशंसा कर रहे थे, कमलनयन बुद्धिमान् श्रीराम गुरु और पिताके सामने उपस्थित हो कोमल वाणीमें इस प्रकार बोले----

श्रीरामनं कहा—ब्रह्मन् ! आप जैसा कहते हैं, वैसा ही मैं भी मानता हूँ कि मेरी खुद्धि कृतकृत्य हो रही है | मैं परम निर्वाणस्वरूप एवं शान्त हूँ। मुझे क्रिसी बातकी आकाङ्क्षा नहीं है । जो कुछ कहने योग्य बात थी, आपने कह दी और मैंने ज्ञेय प्राप्त हुई आपक्षी यह वाणी विश्राम करे। तत्त्वको भळीमाँति जान ळिया । अब कृतकृत्यताको (सर्ग २०३)

# श्रीवसिष्ठ और श्रीरामका संवाद, दृश्यका परिमार्जन, सबकी चिदाकाशरूपताका प्रतिपादन, श्रीरामका प्रश्न और उसके उत्तरमें श्रीवसिष्ठद्वारा प्रज्ञप्तिके उपाख्यानका आरम्भ

श्रीवसिष्ठजी बोले-महाबाहो ! तुम फिर मेरी उत्तम बात सुनो: क्योंकि जैसे दर्पण बारंबार पेंछिने या परिमार्जित करनेपर अधिक खच्छ एवं शोभित होता है, उसी प्रकार बारंबार चर्चा होनेसे भ्रमका निवारण होता है। जिससे बोध ग्र.स होकर निखर उठता है। रूप और नाम-दो ही प्रकारके दृश्य हैं। इनमें पहला अर्थ है और दूसरा शब्द-दोनों ही भ्रम हैं और इनका मार्जन आवश्यक है । अर्थ क्या है ? भ्रमको समझनेका एक संकेत । अर्थकी कोई वास्तविक सत्ता नहीं है। एक वस्तको समझनेके लिये अनेक शब्द प्रयुक्त होते हैं, उन सबके अर्थ पृथक्-पृथक होनेपर भी उनसे अनेक वस्तुओंकी उपलब्धि नहीं होती । इस तरह अर्थ-भ्रमका परिमार्जन हुआ । अर्थके बिना शब्द जलके कलकल नादकी भाँति निरर्थक है, अतः वह शब्दताको छोड़कर अर्थरूपताको प्राप्त होता है: इस तरह अर्थभ्रमके मार्जनके साथ उस शब्द-भ्रमका मार्जन भी हो जाता है । वास्तवमें यह दश्य खप्तकी भाँति चेतनका संकल्प मात्र है। जगतकी उत्पत्ति कव और कहाँ हुई है ? जब जाम्रत ही मिथ्या है, तब खप्नकी क्या बात है ! क्योंकि जाप्रत ही संस्कारद्वारा खप्नदृष्ट पदार्थ बनकर स्मरणके समान अपने अर्थमत वस्तुसे शून्य होकर सामने आता है। इसलिये वह चेतनका संकल्प मात्र होकर दूसरे आकारमें विस्तारको प्राप्त हुआ है । जैसे मुझमें खप्न-जगत्रू प निर्मल चिदाकाश रूपवान होता हुआ भी रूपरहित है, उसी प्रकार यह त्रिमुबन भी साकार दीखता हुआ भी निराकार ही है।

श्रीरामने कहा--- ब्रह्मन् ! इस प्रकार विचार करनेसे

न तो कुछ उरपन्न हुआ है और न कुछ नष्ट ही हुआ है। यह जगत् जैसेंका तैसा चिन्मय ब्रह्म है और अपने आपमें ही स्थित है। जैसे द्रव ही जल है, उसी तरह चेतनमें स्फरण नामक जो खरूपका विस्तार है, वहीं यह जगत् कहा गया है। सम्यग्दर्शनसे जिसकी बुद्धि प्रबुद्ध हो गयी है, उसकी दृष्टिमें यह जो जगत्का मान है, वह अभानरूप ही है। वास्तवमें सब कुछ सून्य चिदाकाश ही है और वहीं परमार्थ है। अज्ञानीकी बुद्धिमें यह जगत् जैसा भी प्रतीत होता हो, होता रहे, उसपर हमें विचार करनेकी आवस्यकता नहीं है।

श्रीवसिष्ठजी बोले—रघुनन्दन ! तुमने इस विषयको जैसा समझा है और आगमोंने भी जैसा इसका वर्णन किया है, वह सब ज्यों-का-त्यों ठीक है । अब बताओ, हम यहाँ और क्या वर्णन करें ?

श्रीरामने पूछा—श्रह्मन् ! बताइये, यह चिन्मय महाकाश ब्रह्माण्डके रूपमें कैसे परिणत हो गया ? इस ब्रह्माण्डकी विशालता कितनी है और यह कवतक रहेगा ?

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—निष्पाप खुनन्दन ! जिसका विना किसी कारणके भान होता है, उसका वह भान कुछ भी नहीं है । वास्तवमें परमार्थखरूप ब्रह्म ही उस रूपमें दीखता हुआ अपने परमार्थखरूपमें ही स्थित है । महामते! इस विषयमें कभी किसीने अपने उत्तम बोधकी पुष्टिके लिये मुझसे एक महान् प्रश्न किया था । तुम उस उत्कृष्ट एवं महान् प्रश्नको छुनो । त्रिलोकीमें जिसकी बड़ी स्थाति है और जो दोनों ओरसे दो समुद्रोद्वारा

घिरा हुआ है, वह कुशद्वीप इसी भूतळ्वर स्थित सात महाद्वीपोंमेंसे एक है। वह भूमण्डळको कंगनके आकारमें घेरकर बसा हुआ है। वहाँ पूर्वोत्तर दिशामें इळावती नामसे प्रसिद्ध एक सुवर्णमधी-सी नगरी है। उस नगरीके पूर्वभागमें एक राजा थे, जिनका नाम प्रज्ञति था। जगत्वके सारे प्राणी उनमें अक्स्क थे। वे

इस सृष्टिमें दूसरे इन्द्रके समान प्रतिष्टित थे। एक समय किसी कारणवरा में प्रच्यकाच्यें आकाशसे गिरे हुए स्रीकी माँति उस राजाके समीप जा पहुँचा। उसने पुण, अर्घ्य और आचमनीय आदिके द्वारा मेरी पूजा की और पास बैठकर मुझसे बहुत-से प्रश्न किये। (सर्ग २०४–२०६)

#### यह जगत ब्रह्मका संकल्प होनेसे ब्रह्म ही है, इसका विवेचन

राजाके प्रश्नोंके उत्तरमें मैंने कहा-राजन् ! मैं तुमसे स्पष्ट शब्दोंमें तत्त्वज्ञानकी बात बता रहा हूँ, जिससे तुम्हारे सारे संदेह पूर्णत: निर्मूल हो जायँगे । पहले यह समझ छो कि जगत्के सारे पदार्थ सदा ही असत् हैं और सदा ही ये सत् भी हैं; क्योंकि इनकी स्थिति कल्पनाके अनुसार है। जहाँ अमुक वस्तु इस रूपमें ही है, ऐसी निश्चित बुद्धि होती है, वहाँ वह पदार्थ वैसा ही होता है, फिर वह सत् हो या असत्। इस विषयमें आग्रह नहीं है । जैसे स्वप्नमें खप्तद्रश्च चिदात्ना ही खप्नगत जगतुके आकारमें भासित होता है, उसी प्रकार सृष्टिके आरम्भमें समस्त कारणोंका अभाव होनेसे चिदाकाश ही इस जाग्रत्-जगत्के आकारमें भासित होता है । इसिछिये इस जाग्रत्कारिक जगतुमें खप्नजगत्तसे भिन्नता क्या है ? इस प्रकार विशुद्ध ज्ञानखरूप ब्रह्म ही इस जगत्के रूपमें मासित होता है, इसिक्टिये इस जगतमें ब्रह्मसे भिन्नता क्या रही ? इस प्रकार निर्विकार परब्रह्म परमात्माकी ही जगत्रके रूपमें स्थिति होनेके कारण जगत् विशुद्ध बहा ही है। छोक, वेद और महान् शास्त्रोंद्वारा पूर्वापर विचार करके मैंने यही अनुभव किया है और इस अनुभूति-ज्ञानको ही यहाँ प्रकट किया है । समस्त भूतोंमें नित्य चिदात्मा ही सत्तारूपसे सर्वत्र परिपूर्ण है-इस बातको महात्मा पुरुषोंने भी बारंबार कहा है, तथापि जगत्की नित्य चैतन्यरूपतामा अपलाप ( निराकरण ) करके जो मूढ़ मनुष्य अन्धकारपूर्ण कृपमें रहनेवाले मेढकोंके समान

व्यर्थ ही टर्र-टर्र करते हैं; आपाततः वर्तमान नाम-रूपके अनुभवको ही प्रमाण गानकर यह कहते हैं कि संवित् या चेतनता कोई नित्यवस्तु नहीं है। यह शरीरसे ही प्रकट होती है; इसिक्टिये शरीर ही उसका कारण है। दूसरे शब्दों में उनका कहना है कि जबसे ही चैतन्यकी अभिव्यक्ति हुई है। ऐसी भ्रान्त धारणासे जो लोग मोहमें पढ़े हुए हैं, वे उन्मत हैं—पागल हैं और मूर्ख हैं। ऐसे लोग हमलोगोंकी ज्ञानचर्चामें भाग लेने योग्य नहीं हैं। जिनका मित्तिष्क ठीक है, उनमें और पामकोंमें क्या बातचीत हो सकती है श्वेसे ही मूर्खों और तच्ज्ञानियोंमें संलाप होना कैसे सम्भव है ! जिस विद्वस्त्रयासे सारे संदेहोंका निवारण न हो जाय, वह तीनों लोगोंमें कहीं भी क्यों न हुई हो, उसे मूर्ख-कथा ही समझना चाहिये।

राजन् ! प्रजाजनोंको अपने घरमें रहते हुए भी सम्बन्धशून्य, आकाररहित और दूर देशमें घटित बृत्तान्तोंद्वारा जिस प्रकार शुभाशुभ फरूकी प्राप्ति होती है, उसे बताता हूँ, सुनो—महा ही अज्ञानवश दश्य समझ िया गया है, इसिक्थि दश्यके रूपमें प्रतीत होता है और जब उसकी महास्वरूपताका बोध हो जाता है, तब यह सम्धूर्ण दश्य महा ही है, ऐसा अनुभव होने लगता है। इसिक्थि यह जगत् महासंकरूपतगरके रूपमें स्थित है। संकर्यनगरमें जब जिस-जिस वस्तुके विषयमें जैता संकर्म किया जाता है, वह बह वस्तु उस समय वैसी ही आकृति धारण करके अनुभवमें आने लगती है। जैसे तुम्हारे इस संकर्यगृहमें जो

यह प्रजा है, वह तुम्हारे संकल्पके अनुसार बनी है, उसी तरह ब्रक्षके संकल्पसे सम्पन्न हुए जगत्में यह प्रजा ब्रह्मके संकल्पके अनुसार ही होती है। अपने इस संकल्पनगरमें जैसा तुमने चाहा है, वैसा सब कुछ यहाँ स्थित है और आगे जैसा संकल्प करोगे, वैसा ही सब कुछ देखोगे।

राजन ! चिदाकाशके संकल्प-नगरके भीतर स्थित हुए इस दश्यजगतुका ऐसा स्वभाव ही है कि यह कभी प्रकट होता है, कभी छत्र हो जाता है और फिर क्षण-भरमें ही प्रकट हो जाता है। बच्चोंके संकल्प-नगरके समान तथा आकाशमें स्थित केशोंके वर्तळाकार गोळे आदिकी भाँति ये सत-असत रूप असंख्य सर्ग चेतना-काशमय परमात्नामें भामित होते हैं । तम एक संकल्प-नगरका निर्माण करके दूसरे संकल्पके वशीभृत हो खयं ही उसी क्षण उसका विनाश कर डालते हो । यह जैसे तम्हारा अपना खभाव है, वैसे ही चिदाकाशके संकल्प-नगरमें जो उन्मज्जन-निमजन---उन्मेष-निमेष होते हैं, वह ब्रह्मके खभावका निर्मेल विकास ही है, ऐसा समझो। इसलिये चैतन्यवन, अनादि-अनन्त ब्रह्माकाश ही त्रिलोकाकाश बना हुआ है । इस कारण वह आज जो कळ भी करता और सोचता है, वह सब उस आवरण-रहित ब्रह्म परमात्माके सत्यसंकल्पसे सैकड़ों योजन दूर और अनेक युगोंके व्यवधानके बाद भी समीप और वर्तमान कालमें किये गये कर्मकी भाँति अपना फल प्रकट करने-बाला होता है । देशान्तर और कालान्तरमें भी जो आवरणशून्य एकमात्र आत्मा है, उसमें देश और काळ दोनोंका सदा सांनिध्य रहता है; इसलिये कौन-सा ऐसा कर्म और फल है, जिसे वह न जानता हो। जैसे चमकती हुई मणिमें अपनी कान्तिसे ही दीप्तिविशेषके आविर्भाव-तिरोभावका अनुभव होता है, उसी प्रकार

चिदाकाशरूपी मणिमें जगतोंके सृष्टि, प्रख्य और विविध फल्मोगरूप परिवर्तन अनुमृत होते हैं। शास्त्रके विधि और निषेश्रसम्बन्धी वचनोंका प्रयोजन है लोकमर्यादाकी रक्षा। वह सर्वव्यापी ब्रह्मके संकल्पमें स्थित है, इसल्विय परलोकमें भी जीवको फल्की प्राप्ति करानेवाली होती है। ब्रह्म न कभी उदित होता है, न अस्त। जैसे इष्टा, दश्य आदिकी कल्पनासे युक्त जो तुम्हारा कल्पना-नगर है, वह स्वयं तुम हो, उसी प्रकार ब्रह्मके संकल्पसे प्रकट हुआ जगत् स्वयं ब्रह्म ही है। जब वह जगत्के रूपमें भारित होता है, उस समय 'जगत्की सृष्टि हुई,' ऐसा कहा जाता है; परंतु यह केवल कहनेके लिये है, वास्तवमें ऐसी वात नहीं है।

चिद्-वन परमालाका यह सुस्पष्ट खमाव ही है कि वह जिस-जिसका संकल्प करता है, तत्काल ही वे पदार्थ वहाँ अवयवोंसिहित प्रकट हो जाते हैं । संकल्प-कल्पित पदार्थ खमाववश नानारूपसे स्थित होनेपर भी परब्रह्ममें चिन्मय-रूपसे भासित होते हैं तथा खमावतः अनेक आकारवाले होनेपर भी उनका सार-तत्त्व एक ही होता है अर्थात् वे सद्भूपसे एक ही होते हैं। इस प्रकार आदि, मध्य और अन्तसे रहित, अनन्त शक्तिशाली ब्रह्म किंचित्-अकिंचित् तथा सत्-असत् दोनों रूपोंसे स्थित है। वह सर्वात्मक है, इसिल्ये प्राणियोंमें और त्रण-गुल्म तथा पेड-पोंधे आदिमें, जहाँपर जो वस्तु जैसे और जिस खभावसे स्थित है, वहाँपर वैसे खमावसे युक्त होकर वह खयं ही विराजमान है।

राजन् ! संकल्प-नगररूप इस जगत्में जो असम्भव हो ऐसी कोई बात नहीं है । वह जगत् अपने संकल्प-कर्ता इस चिदात्मा परब्रह्मसे भिन्न नहीं है । इसिल्ये तुम सम्पूर्ण जगत्को ब्रह्म ही समझो ।

( सर्ग २०७--२०९ )

#### राजा प्रज्ञाप्तिके प्रश्नोंपर श्रीवसिष्ठजीका विचार एवं निर्णय

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---राजन ! यदि ध्यान करने-वाळा उपासक आत्मज्ञानके सुखर्का अनुभूतिसे वश्चित होनेके कारण यही चिन्तन करे कि भी इस चन्द्रमामें ही प्रवेश करूँ तो वह इसीमें प्रवेश करता है। 'मैं चन्द्रमण्डलके सुखसे सम्पन्न होकर चन्द्रमामें प्रवेश करूँ। ऐसा चिन्तन करनेवाला उपासक वैसे ही सखका भागी होता है, यह निश्चय है । यह उपासक दढ़ निश्चयके साथ जैसे खमावका ध्यान करता है, उसकी अक्षय चेतना वैसे ही खभावका अनुभव करती है। जैसे सभी ध्यानकर्ताओंको अपने-अपने संकल्पके अनुसार पृथक-पृथक् चन्द्रत्वका अनुभव होता है, वैसे ही स्त्रीचिन्तन करनेवाले पुरुषोंको अपनी-अपनी कल्पनाके अनुसार अलग-अलग काल्पनिक स्त्रीलामकी प्रतीति होती है । जो घरसे बाहर न निकलकर भी सातों द्वीपोंका राजा बना बैटा है, उसका वह कल्पनासिद्ध साम्राज्य उसके घरमें ही चिदाकाशके भीतर भासित होता है।

राजन्! दान, श्राझ, तप और जप आदि अमूर्त कर्मांका परलोकमें जो मूर्तिमान् फल प्रकट होता है, वह कैसे सम्भव है, यह बताया जाता है, धुनो। उनकी बुद्धि उन दान आदि सत्क्मोंके संस्कारसे भावित होती है। अतः वे परलोकमें अमूर्त रहकर ही मूर्तिमान् फल्को देखते और अनुभव करते हैं। वह फल चिन्मय खरूपसे ही अनुभवमें आता है। मन और ज्ञानेन्द्रियोंसे वेदना और अवेदनाकार भ्रान्ति होती है। इस भ्रान्तिके द्वारा विषयप्राप्तिके लिये वह चिन्मय जीव मनसहित कर्मेन्द्रियोंसे प्रेरित हो सचेष्ट एवं निश्चेष्ट होता है। फिर उस भ्रान्तिकी निष्टत्ति होनेपर वह निर्मेल, राग्न, चिन्मय आत्मा ही शेष रहता है। इस लोकमें किये गये दानसे परलोकमें चिन्मय संकल्परूप भिन्न-भिन्न फल्की प्राप्ति होती है। उसे संकल्परूप भिन्न-भिन्न फल्की प्राप्ति होती है। उसे संकल्परूप भिन्न-भिन्न फल्की प्राप्ति

ऐसा विद्वानोंका कहना है । फिर वह फल परलेकमें क्यों न मिले । इस कल्पनामय संसारमें अकृत्रिम संकल्प ही चिन्मय फलक्ष्प होकर चारों ओर उपलब्ध होता है । मले ही वह दान न करनेके कारण दाख्वियजनित दु:खके रूपमें प्राप्त हुआ हो अथवा दान करनेसे ऐक्वर्य-मोगके रूपमें उपलब्ध हुआ हो । वह सब-का-सब होता है चिन्मय ही । राजन् ! तुमने जैसा पूछा था, उसके अनुसार यह सब मैंने बता दिया । यह सारा जगत् आकारसून्य तथा चिन्मय ब्रह्मका संकल्पमात्र है ।

राजाने पृछा—भगवन् ! सृष्टिके आदिमें जब एक निराकार चिदाकाश ही था, तब उसके द्वारा देहकी कल्पना कैसे सम्भव हुई (क्योंकि शरीरमें ही चैतन्यकी अभिव्यक्ति देखी जाती है, अव्यक्त चैतन्यमें आन्ति आदि नहीं देखी जाती । ऐसी दशामें पहले आन्तिकी सिद्धि हो, तब देहकी सिद्धि हो सकती है और देहकी सिद्धि हो तभी आन्तिकी सिद्धि हो सकती है, यह अन्योन्याश्रय दोष आता है )। तथा शरीरके विना चैतन्यकी अभिव्यक्ति कैसे सम्भव है !

श्रीविसिष्ठजी बोले—महामते ! तुमने देह शब्दका जो अर्थ समझा है, वह तत्त्वज्ञानीके प्रति उसी तरह असम्भव है, जैसे आकाशमें पत्थरोंका नाचना। तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें जो ब्रह्म शब्दका अर्थ है, वही देह शब्दका भी अर्थ है । इन दोनोंके अर्थमें वैसे ही मेद नहीं है, जैसे अम्बु और अम्भस् शब्दोंके अर्थमें (अम्बु और अम्भस् दोनों जलके ही वाचक हैं, उसी तरह ब्रह्म और देह एक ही अर्थके बोधक हैं ) । खप्तदेहके समान यह शरीर भी ब्रह्म ही है, उससे मिन्न नहीं है । यदि कहों कि खप्तदेह भी ब्रह्म ही है तो उसे मिन्न-सा मानकर उसका रुष्टान्त क्यों दिया जाता है है तो इसके उत्तरमें निवेदन है कि यह तुम्हारे समझनेके लिये युक्तिमात्र दी गयी है । वास्तवमें खप्तदेहको उससे मिन्न बताना

अभीए नहीं है; क्योंकि स्त्रम मी ब्रह्म ही है। स्वप्तका तुम्हें अनुभव है, इसिक्र्ये उसके द्वारा तुम्हें समझाया जाता है। 'स्वप्तमें यह शरीर कौन है, ये स्वप्तगत परार्थ किसके हैं अयवा किसमें स्वम्बुद्धि है' इत्यादि रूपसे विचार करके ज्ञानीके द्वारा समझे गये श्रमरूपी स्वप्तसे अज्ञानीको बोध कराया जाता है। ब्रह्ममें न जाप्रत् है, न स्त्रम है, न सुद्रप्ति है और न और ही बुळ है। किंतु मन-वाणीसे अगोचर, तुरीय ओङ्कारस्करप परम पुरुवार्यमय, स्वयंप्रकाश निदाकाश ही इस जगत्के रूपमें भासित होता है। आज जो यह विश्व इस तरह भासित-सा होता है, इसे अभासित ही समझो। पहले जिस तरह सचिदानन्दधनरूपसे भासित था, उसी तरह वह अब भी अत्यन्त निर्मळ है। जाप्रत, स्त्रम आदि अवस्थाएँ इसमें कदापि नहीं हैं। यह हैत-अद्देत सब बुळ ब्रह्मय ही है। पूर्ण परब्रह्म एसमासोसे पूर्ण-का ही प्रसार होता है। अतः पूर्ण परमात्मसरूपसे ही यह जगत

स्थित है। न तो कभी इसका भान हुआ है और न अभान। स्फटिक शिळाके धनीभूत मध्यभागकी भाँति यह सदा सिन्दानन्दघन ही है। छोक, शास्त्र, वेद आदिमें जो वस्त युक्ति, प्रमाण और अनुभवसे सिद्ध है, वह सिद्ध ही है। वही वस्तु खानुभवसे जानी जाती है । अतः परम पुरुषार्थ-रूपसे फल देती है । अन्य सब वस्तुओंका निराकरण करके जिस एक वस्तुका चिरकालतक चिन्तन किया जाता है, उसीकी अवस्य प्राप्ति होती है। छोक्तमें सब जगह देखा जाता है कि दूसरी-दूसरी वस्तुएँ भी चिरकाछतक चिन्तित या भावित होनेपर अवस्य प्राप्त हो जाती हैं। महात्मन ! मतिमान नरेश ! इस प्रकार मैंने तुम्हारे महान प्रश्नोंपर विचार करके यह अपना निर्णय बताया है। तुम शीव्रतापूर्वक इसी मार्गके पथिक वन जाओ तथा मनसे निश्चिन्त, शरीरसे नीरोग और इन्द्रियोंसे वासनाशून्य होकर सर्वश्रेष्ठ हो जाओ । (सर्ग २१०)

# सिद्ध आदिके लोकोंकी संकल्परूपता बताते हुए इस जगत्को भी वैसा ही बताना और ब्रह्ममें अहम्भावका स्फुरण ही हिरण्यगर्भ है, उसका संकल्प होनेके कारण त्रिलोकी भी ब्रह्म ही है—इसका प्रतिपादन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—-खुनन्दन ! इटावती नगरीमें बैठकर राजा प्रज्ञसिपर अनुग्रह करनेका जो मेरा प्रयोजन या, उसे पूरा करके उस राजाद्वारा सम्मानित मैंने खर्म-टोकमें जानेके टिये आकाशमार्गका आश्रय टिया ।

श्रीरामजीने पूछा—श्रहान् ! सिद्ध, साध्य, यम, ब्रह्मा, विद्याधर और देवताओंके ठोक तथा वहाँके निवासी कैसे रिखायी देते हैं ! यह मुझे बताइये ।

श्रीविसष्टजीने कहा—च्छुनन्दन ! सिद्ध, साध्य, यम, ब्रह्मा, विद्याधर, देवताओं तथा अन्य अपूर्व महात्मा प्राणियोंके छोकोंको यदि तुम विशेष धारणाओंद्वारा देखनेका प्रयत्न करो तो प्रतिरात, प्रतिदिन, आगे, पीछे, क्रमर और नीचे देख सकते हो और न देखना चाहो तो नहीं देख सकते हो । जैसे सिद्धोंके ये कल्पनालोक हैं, उसी तरह हमारा यह लोक भी काल्पनिक ही है ।

सिद्धोंने लोकोंकी रचना करके अपने संकल्पसे उन सक्को स्थिर कर लिया है। सारा जगत सदा निराकार निर्विकार शान्तखरूप चिदाकाश ही है। जिसने जैसा दढ़ निश्चय किया, उसकी दृष्टिमें यह वैसा ही प्रतीत होता है। उससे भिन्न प्रकारका नहीं। जो वस्तु दृढ़ निश्चयसे प्रकाशित होती है, वह चिन्मय खभावसे युक्त होनेके कारण प्रकाशरूपसे ही भासित दिखायी देती है। किंतु यह विश्व किसीको दृढ़ निश्चयपूर्वक विदित नहीं है; इसल्लिये इसमें खभावत: चिरसत्ता और स्कृतिकी व्यक्ति नहीं है। इसल्लिये यह सब शून्य और निराकार है। ब्रह्म जैसा पहले था, ठीक वैसा ही अब भी है। उसमें किसी प्रकारका विकार नहीं आता । जैसे खप्तमें चिदाकाश अपने खरूपसे च्युन हुए विना ही खप्तगत पदार्थोंके रूपमें भासित होता है, उसी प्रकार चिदाकाश अपने खरूपसे विकृत हुए बिना ही इस विश्वके रूपमें प्रतीत होता है । वह इस विश्व-विवर्तका अधिष्ठान ही है। न तो कारण है और न विकारी है। संकल्पमें चित्त जैसे आकारकी कल्पना करके पर्वत आदिकी छीछासे उदित होता है, वास्तवमें न वह पर्वत है और न वह आकाश है, उसी तरह ब्रह्ममें जगत्की स्थिति है । ब्रह्म ही जगत्के रूपमें प्रतीत होता है, ब्रह्मसे भिन्न जगत्की कोई सत्ता नहीं है । परम बुद्धिमान् जीवनमुक्त महात्मा सब प्रकारकी चेष्टाओंसे विरत होते हुए भी कठपुतल्रियोंके समान व्यवहार करते हुए-से प्रतीत होते हैं । जैसे संकल्प-नगर निराकार होता हुआ भी चित्तके समक्ष साकार-सा स्थित होता है, उसी प्रकार ब्रह्ममें स्थित यह जगत निराकार होनेपर भी साकार-सा दीखता है: परंतु वास्तवमें निराकार ही है। ये तीनों लोक चिरकालसे अनुभूत और अर्थिकयाकारी होनेपर भी स्वप्न-नगरके समान निराकार तथा शून्य ही है। चिरकालसे पुरुषके नित्य अनुभवमें आनेपर भी यह जगत्ररूपी पदार्थ उसी तरह कुछ भी नहीं है, जैसे स्वप्नमें ही अपना मरण । स्वप्नमें मरे हुए पुरुषको अपना दाह-संस्कार भी होता दिखायी देता है । वह असत् होकर भी सत्-सा भासित है, उसी तरह परब्रह्म परमात्मामें दीखनेत्राळा जगत् भी असत् ही है; किंतु भ्रमसे सत्-सा प्रतीत होता है।

खुनन्दन ! ब्रह्माकाश चिन्मय होनेके कारण खयं ही अपनेको भें अहंकारात्मक समष्टिरूप हिरण्यगर्भ हूँ ऐसा अनुभव-सा करता है । उसका यह संवेदन ही परमेष्ठी हिरण्यगर्भका खरूप है और यह त्रिछोकी उस हिरण्य-गर्भका ही संकल्प है । ऐसी स्थितिमें न तो ब्रह्मा कभी

उत्पन्न हुआ और न इस दश्यजगत्की ही उत्पत्ति हुई। अजन्मा परब्रह्म परमात्मा ही पूर्ववत् जैसे-का-तैसा विराज-मान है । चिदाकारामें जो जगतुका रूप भासित होता है, वह उसकी प्रातिभासिक सत्ता ही है, पारमार्थिक सत्ता नहीं है । वह मृगतृष्णाके समान मिथ्या ही है। दिखायी देनेपर भी असत् ही है। जगत्के रूपमें यह सूनी ही भ्रान्ति प्रकट हुई है अथवा वह भी प्रकट नहीं हुई है । भ्रान्ति क्या है और कहाँसे आयी है, सर्वत्र सदा सब कुछ निराकार ब्रह्म ही तो है। जगत् ब्रह्मरूपी जलका भँवर है । इसमें द्वेत और एकत्व कैसा ? भॅवर और जलमें कहाँ द्वेत है, और जब द्वेत ही नहीं है तब एकता भी कहाँ क्या हुई ? जैसे वाय अपने स्पन्दनको, आग अपनी उष्णताको और पूर्ण चन्द्रमा अपनी शीतलताको जानता है, उसी प्रकार ब्रह्म अपनी सत्ताको खयं ही अर्थरूप होकर जानता है । इस प्रकार यह ब्रह्म सदा ही अपने इस खरूप-स्फुरणको तथा 'अहम्' आदि अहंकारात्मक समष्टिको जानता है। उसका अभाव तथा आकाशरूप ब्रह्म सर्वत्र तथा सर्वदा है। अविद्यादृष्टिसे कभी इसका ययार्थ ज्ञान नहीं हुआ और विद्यादृष्टिसे देखनेपर यह जगत् कभी कुछ रहा ही नहीं । श्रीराम ! बद्ध पुरुषकी दृष्टिसे ब्रह्म सदा त्रिभुत्रन-सा भासित होता है। किंत मक्तकी दृष्टिसे यह सब शान्त एवं सम ब्रह्म ही है। यहाँ नाना पदार्थोंकी कोई सत्ता नहीं है। आकाशसे कभी वृक्ष और पर्वत नहीं उत्पन्न होते हैं, उसी तरह ब्रह्मसे जगतुकी उत्पत्ति नहीं होती है। ऐसा निश्चय करके परम शान्त हो जाना चाहिये।

श्रीरामजी बोले—श्रक्षन् ! उस परमपदमें अहंभावका भान होनेपर आगे क्या होता है, आप यह जान चुके हैं। अत: आपसे इस विषयको में सुनना चाहता हूँ। मुझे सुननेसे तृति नहीं हो रही है।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! परमपदमें अहंभावकी

स्कृतिं होनेपर उसमें सबसे पहले आकाशसत्ताका अध्यास होता है; फिर दिक्-सत्ता, काल्सत्ता और मेद-सत्ताका उदय (अध्यास) होता है। जब आत्माको देह आदिमें अहंका मान होता है, तब देहसे मिन्न स्थलमें प्यहाँ मैं नहीं हूँ" इसका भी अवस्य मान होता है। यह देशकृत परिच्छेद कहलाता है। इस रीतिसे आत्मा ही नाना प्रकारका काल्कृत और वस्तुकृत परिच्छेद खीकार करके विना क्रमके ही दैतरूप होकर आकाशमें उदित होता है। फिर इन पूर्वोक्त आकाशात्मक पदार्षमेद-सत्ताओं नामकरणकी बुद्धि उत्पन्न होती है, जिससे जाति, गुण और क्रिया आदिकी दृष्टिसे इनमें परस्पर मेद क्रिया जा सके। परंतु वास्तवमें

बह सब चिदाकाश ही है। इस प्रकार निराकार परमपदमें अहंभावसे देश, काळ आदिकी कल्पनाओंके सिद्ध होनेपर अर्थात् उस परमहा परमात्माके देश-काळादि-रूपसे स्थित होनेपर जो यह दश्य नामक आमासरूप वस्तुकी प्रतीति होती है, वह सब निर्वाध महा ही है, जो बहासे मिन्न-सा प्रतीत होता है।

रधुनन्दन ! तुम तो समस्त दश्य पदार्थोसे मुक्त, सब ओर प्रकाशमान, सर्वस्वरूप, निर्मळ्स्वमाव, आस्मिनष्ठ, निरतिशय आनन्दमय, परमशान्तचित्त, आकाशके समान मनोहर एवं तृष्णारहित हो । अब तुम धर्मके अनुसार राज्यका पाळन करो ।

( सर्ग २११–२१३ )

## सभासदोंका ऋतार्थता-प्रकाशन तथा वसिष्ठजीकी आज्ञासे महाराज दशरथका ब्राह्मणोंको भोजन कराना और सात दिनोंतक दान-मानसे सम्पन्न उत्सव मनाना

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—मरद्वाज ! महामुनि विसिष्ठजी जब इतना कह चुके, तब तत्काळ ही आकारासे वर्षा करनेके लिये जळसे मरे हुए मेघके समान गम्मीर घोषके साथ देवताओंकी दुन्दुभियाँ वज उठीं । भूतळपर हिमकी वर्षाके समान दिव्य पुष्पोंकी वृष्टि होने लगी, जिसने समस्त दिग्वधुओंके मुख उज्ज्वळ कान्तिसे धुशोमित कर दिये । उस समामें यवास्थान नीचे बैठे हुए समस्त सभासदोंने वे दिव्य पुष्प लेकर विसष्टजीके चरणोंमें पुष्पाञ्जिल अर्पित की और सबने सब प्रकारसे दु:ख-शोकको त्याग दिया ।

तत्मश्चात् राजा दशरथ बोले—मगवन् ! आपके उपदेशसे हमारी आत्मा परमपदमें छुखपूर्वक प्रवेश पानेके योग्य हो गयी है । हम संसाररूपी अत्यन्त विस्तृत एवं दुर्गम मार्गपर चिरकालसे चलते रहनेके कारण थक गये थे । परंतु आज आपकी उपदेश-बाणीसे शुद्ध हो उस क्रमपदमें उसी तरह विश्वामका छुख उठा रहे हैं, जैसे

शरक्तालके उज्ज्वल मेय हिमालय आदि पर्वतपर विश्राम करते हैं। पुरुपार्थकी सिद्धिके लिये अवस्य करने योग्य कर्मोंकी अविथ आज पूरी हो गयी—हमलोग कृतकृत्य हो गये। हमने आपित्तयोंकी चरम सीमा देख लि—अब इनसे पिण्ड छूट गया; क्योंकि हमें ब्रेय-तत्त्वका सम्पूर्ण रूपसे ज्ञान हो गया और हम परमप्दमें विश्राम पा रहे हैं।

श्रीरामजी वोले—मुनीश्वर ! आपकी वाणी सुनकर इतना सुख मिळ रहा था, मानो अमृतका अभिषेक प्राप्त हो रहा हो। उसे वारंवार याद करके में परम पूजित और शान्त होनेपर भी रह-रहकर हर्षित-सा हो उठता हूँ। अब मुझे न तो कोई कमेंसे प्रयोजन है और न उसे न करने (छोड़ने) से ही। में जैसे हूँ, उसी तरह निश्चिन्त हूँ। आपके उस उपदेश-वचनसे विश्राम-सुखका जैसा उपाय प्राप्त हुआ है, वैसा दूसरा कौन होगा, दूसरी दृष्टि भी कैसी होगी ? अहो ! हमें विश्रामसुखकी असीम विस्तारवाली भूमि प्राप्त हो गयी है। आपकी कृपाके विना मनुष्य इस

ज्ञान-दृष्टिको कैसे जान सकता है ! भळा, पुळ या जहाजके विना वाळक समुद्रको कैसे पार कर सकता है !

लक्ष्मणजी बोले—आज मुनिवर विसष्टजीकी वाणीसे जो बोथ प्राप्त हुआ है, वह अनन्त जनम-जनमान्तरोंसे वहीं हुई दुर्वासनाओंके कारण उत्पन्न होनेवाले संश्योंका नाशक है तथा जन्म-जन्मान्तरोंसे संचित किये गये सेकड़ों पुण्योंके उत्तम फलको प्रकट करनेवाला है । इस बोधसे विचारके लिये उद्यत हुए मेरे मनमें आज पूर्ण चन्द्रमाके समान आह्वाद प्रदान करनेवाला एसात्मप्रकाश उदित हो गया है । ऐसी निरितश्यानन्द प्रकाशरूप आत्मदिष्टिके प्रत्यक्ष दिखायी देनेपर भी लोग अपने दुर्भायके कारण सैकड़ों दोषपूर्ण दशाओंद्वारा दु खकी आगसे सूखे काठकी माँति जलाये जा रहे हैं । यह महान् आश्चर्य है ।

श्रीविश्वामित्रजीने कहा—अहो ! हमारे लिये बड़े हर्षकी बात है कि विसष्ठ मुनिके मुखसे हमें यह परम पवित्र महान् ज्ञान सुननेको निला, जिससे हमलोग सहस्रों बार गङ्गामें स्नान किये हुएके समान अत्यन्त पवित्र होकर बैठे हैं ।

नारदर्जीने कहा—मैंने ब्रह्मछोक्तमें, खर्गमें और भूतळपर मी आजसे पहले जिसे नहीं छुना था, उस परम तत्त्वज्ञानको सुनकर मेरे दोनों कान पवित्र हो गये।

शतुझने कहा—भगवन् ! आपके उपदेशसे मैं परमानन्दमें निमग्न हूँ । शान्त हूँ । परमपदको प्राप्त हो गया हूँ और सदाके लिये परिपूर्ण हूँ । केवल सुखस्ररूपसे स्थित हो गया हूँ ।

राजा दशरथ योले—हमारे अनेक जन्मोंके संचित पुण्यसे ही इन धीर मुनीश्वरने हमको उस परंम उत्तम ज्ञानका उपदेश दिया, जिससे हम सभी परम पवित्र हो गये।

साय समस्त समासद् वहाँ इस तरहकी वातें कह रहे थे, उस समय महर्षि वित्य ज्ञानसे पवित्र हुई वाणीद्वारा यों बोले—'राजन् ! रमुकुल्चन्द्र ! अव में जो कहता हूँ, उसे करों । इतिहास-क्या सुननेके पश्चात् वाक्षणोंकी पूजा करती चाहिये । इसलिये आज इन व्राक्षणसमूहोंको सब प्रकारकी मनोवाञ्छित वस्तुएँ देकर इनकी अभिलापा पूर्ण करों । इससे सुम्हें वेदार्थतुल्य इस महारामायणके अवणका पूरा-पूरा तथा अक्षय पल प्राप्त होगा । मोक्षकी सपायमूत कथा-वस्तुकी समाप्ति होनेपर एक तुच्छ एवं दरिद्र मनुष्यको भी अपनी शक्तिके अनुसार ब्राह्मणका पूजन करान चाहिये । फिर आप-जैसे महाराजके लिये तो कहना ही क्या है ?

मुनिका यह वचन सुनकर राजा दशरथने सहस्रों वेद-वादी ब्राह्मणोंको दूत भेजकर बुळवाया । मथुरामें, सुराष्ट्र देशमें तथा गौड़ देशमें जो ब्राह्मण निवास करते थे. उनके कुलोंसे ब्राह्मणोंको बुलवाकर उन सबका पूजन किया । अधिक-से-अधिक ज्ञान-विज्ञानवाले ब्राह्मणोंको प्रधानता देते हुए भूपालने दस हजार ब्राह्मणोंको भोजन कराया और उन्हें उनकी रुचिके अनुसार भोजन करानेके पश्चात् दान-दक्षिणा भी दी । इस तरह ब्राह्मणोंका पूजन करके देवताओं, पितरों, राजाओं, पुरवासियों, मन्त्रियों, सेवकों, दीन-दुखियों तथा अन्धोंको भी भोजन एवं दान-मानसे संतुष्ट किया । इस प्रकार संसारकी सीमाके अन्तमें पहुँचे हुए राजा दशरथने उस दिन वड़ा भारी उत्सव किया। महाराज दशरथ अविनाशी परमपदको प्राप्त हो चुके थे । बोवरूपी सर्वके उदयसे संसाररूपी रात्रिका अन्त हो गया था । इसिळिये वे बड़े हर्षसे लगातार सात दिनोंतक महान उत्सव मनाते रहे । जिसमें दान, भोजन तथा धन-वितरण-का कार्यक्रम निरन्तर चळता रहा ।

(सर्ग २१४)

# श्रीवाल्मीकि-भरद्वाज-संवादका उपसंहार, इस ग्रन्थकी महिमा तथा श्रोताके लिये दान, मान आदिका उपदेश

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं--मेरे शिष्यशिरोमणि परम बुद्धिमान् भरद्वाज ! इसी प्रकार तुम भी इसी कमनीय . निर्मेल ब्रह्मात्मदृष्टिका दढ़तापूर्वक अवलम्बन संदेहरान्य शान्तचित्त जीवन्मुक्त करके वीतराग होकर स्रखसे रहो । निष्पाप भरद्वाज ! इस ज्ञानका आश्रय ले तुम्हारी बुद्धि यदि आसक्तिशून्य रही तो घने मोहान्यकारमें पड़ने और मृढ़ होनेपर भी नष्ट नहीं होगी । बेटा भरद्वाज ! तुम्हारी बुद्धि तो खाभाविक ही आसक्तिके बन्धनसे मुक्त है । परंतु आज इस मोक्षसंहिताको सनकर तुम वास्तवमें मुक्ततर हो गये-सर्वश्रेष्ठ जीवनमक्त हो गये । इन पवित्र तथा ब्रह्मका प्रत्यक्ष अनुभव प्रदान करनेवाले मोश्लोपायोंका यदि कोई बालक भी श्रवण कर ले तो वह तत्त्वज्ञानी हो सकता है। फिर तुम-जैसे महात्मा पुरुषके छिये तो कहना ही क्या है 2 सत्परूषोंकी नीति (शिक्षा )से, उनकी उत्तम सेवासे, उनके सामने प्रश्न करनेसे तथा उनकी उदारतापूर्ण ज्ञानचर्चामें भाग लेनेसे प्रमादशून्य श्रेष्ठ बुद्धिवाले अधिकारी पुरुष उसी प्रकार ज्ञेय आत्मतत्त्वको जान लेते हैं, जैसे श्रीवसिष्ठ-जीके सङ्गसे श्रीराम आदिने जाना था । तृष्णारूपी चर्ममयी रस्सीसे दढ़तापूर्वक बँधी हुई अज्ञानीके हृदयमें जो देह और इन्द्रिय आदिके प्रति तादाल्याध्यासरूप तथा पत्र-कलत्रादिके प्रति ममतारूप प्रन्थियाँ बद्धमूल हो गयी हैं। वे सब इस मोक्षशास्त्रकी कथाओंपर विचार करते रहनेसे सर्वथा खुलकर एकरसताको प्राप्त हो जाती हैं। बेटा ! दूसरी बहुत-सी बातें कहनेसे क्या छाम ? इतना ही जान छो कि जो छोग इन महामहिमा-शाली मोक्षोपायोंका ज्ञान प्राप्त करेंगे, वे तत्त्व-वेत्ताओंमें श्रेष्ठतम होकर फिर कभी संसारबन्धनमें नहीं पड़ेंगे । जो सत्पुरुष इस प्रन्थको बहुश्रुत विद्वानके सामने खयं भळीभाँति विचारकर इसे पूर्णतः समझ निमन हो जाओ ।

लेनेके पश्चात् खयं भी सननेकी इच्छावाले लोगोंको उपदेश देंगे, वे पनर्जन्मको नहीं प्राप्त होंगे । ਰ**ਾ**ਛੇਂ दसरे वचनोंका लेनेकी क्या आश्रय आवस्यकता है ? जो अर्थानुसंधानकी अपेक्षा न रखकर केवळ इसका पारायण करेंगे अथवा जो इस पुस्तकको लिखेंगे तथा जो उत्तम तीर्थक्षेत्रमें व्याख्यानकुराल श्रेष्ठ वक्ताको इसकी कथा कहनेके छिये नियक्त करेंगे, वे यदि सकामभाववाले होंगे तो राजस्ययज्ञके फल्से युक्त हो बारंबार स्वर्गछोकमें जायँगे और यदि निष्काम होकर उक्त कार्य करेंगे तो उत्तम कुलमें जन्म तथा सद्गरुके मुखारविन्दसे सत्-शासके श्रवणका सुयोग पाकर तीसरे जन्ममें उसी तरह मोक्ष प्राप्त कर लेंगे, जैसे पुण्यवान पुरुष धन-सम्पत्तिको पा लेते हैं । पूर्वकालमें अचिन्त्यरूपवाले ब्रह्माजीने मेरेद्वारा रचित इस प्रन्थपर पूर्ण विचार करके यह बात कही थी कि 'इसमें सत्यस्वरूप ब्रह्मका निर्वचन होनेके कारण यह मोक्षमयी उत्तम संहिता है ।' उन महर्पिकी यह वाणी असत्य नहीं हो सकती । मोक्षोपाय नामक कथात्मक प्रवन्धरूप इस महारामायणकी कथा समाप्त होनेपर उत्तम बुद्धिवाले श्रोताको चाहिये कि वह वक्ताको प्रयत्नपूर्वक सुन्दर भवन देकर अभीष्ट अन्न-पानके दानसे ब्राह्मणोंका प्रजन करे। इतना ही नहीं, उन सबको यथाशक्ति मनोवाञ्छित धनकी दक्षिणा आदि भी देनी चाहिये । भरद्वाज ! तुम्हें बोध प्रदान करनेके छिये मैंने सैकड़ों कथा-क्रमोंसे विशाल कलेवर हुए इस निर्मल, दृष्टान्तों और युक्तियोंसे सम्पन्न तथा ब्रह्मतत्त्वकी विस्तृत व्याख्यासे यक्त महारामायण शास्त्रको श्रवण कराया है । इसे सुनकर जीते-जी ही समस्त बन्धनोंसे मुक्त होकर ज्ञान, तपस्या और कर्मके फलसे यक्त अक्षय सम्पत्ति प्राप्त करके सदाके लिये पूर्ण परमानन्द में (सर्ग २१५)

#### अरिष्टनेनि, सुरुचि, कारुण्य तथा सुतीक्ष्णकी कृतकृत्यताका प्रकाशन, शिष्योंका गुरुजनोंके प्रति आत्मनिवेदन तथा ब्रह्मको एवं ब्रह्मभूत वसिष्टजीको नमस्कार

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—राजन् ! वसिष्टजीका श्रीराम आदिके प्रति दिया हुआ यह सदुपदेश मैंने तुमसे कहा—इस प्रन्थमें बताये हुए तत्त्वमार्गसे चलकर तुम निश्चय ही उस परम पदको प्राप्त कर लेंगे।

राजा अरिष्टनेमिने कहा—भगवन् ! आपकी यह दृष्टि संसार-वन्धनका विनाश करनेवाळी है, जिसके पड़ते ही मैं संसार-सागरसे पार हो गया ।

देवदूत बोला—देवाङ्गने ! ऐसा कहकर आश्चर्यसे चिक्त नेत्रवाले राजा अरिष्टनेमि मुझसे स्नेहयुक्त मधुर वाणीमें बोले—

'देवदूत ! आपको नमस्कार है । प्रभो ! आपका मला हो । सत्पुरुषोंकी मैत्री सात पग साथ चलनेसे ही हो जाती है, ऐसा कहा गया है । उसे आपने सत्य कर दिखाया । अब आप देवराजके भवनको लौट जाइये । आपका कल्याण हो । मैं इस मोक्षशास्त्रकी कथाके श्रवणसे परम संतुष्ट एवं आनन्दमग्न हो गया हूँ । मैंने जो कुळ सुना है उसका चिन्तन करता हुआ अव यहां रहुँगा । मेरी सारी चिन्ता दूर हो चुकी है ।'

भद्रे ! राजा अरिष्टनेमिके ऐसा कहनेपर मुझे बड़ा आर्थ्य हुआ । जिसे मैंने पहले कभी नहीं सुना था, वह ज्ञानका सारभूत तत्त्व मुझे सुननेको मिन्ना है । उसीसे मेरा अन्तःकरण इस समय अत्यन्त आनन्दमग्न हो गया है । अमृत पीकर छके हुए पुरुपकी भाँति में पूर्णतः तृतिका अनुभव कर रहा हूँ । तदनन्तर बाल्मीकिजीसे विदा ले में यहाँ तुम्हारे निकट मानो तुम्हें उपदेश देनेके लिये ही चछा आया था । निष्पाप देवाङ्गने ! तुमने जो कुछ पूछा था, वह सब मैंने तुम्हें कह सुनाया । अब मैं यहाँसे इन्द्रभवनको जाऊँगा ।

अपना बोळी—महाभाग देवदृत ! आपको नमस्कार है । आपने मुझे जो तत्त्वज्ञान सुनाया है, उससे मुझे बड़ा संतोप प्राप्त हुआ । में कृतार्थ हो गयी । मेरा सारा शोक जाता रहा । अब मैं सदा निश्चिन्त रहूँगी । आपका कल्याण हो । आप अपनी इच्छाके अनुसार देवराज इन्द्रके समीप जाइये ।

अधिवेश्यनं कहा — वस्स कारूण्य! तदनन्तर वह सुरुचि नामवार्जा श्रेष्ट अप्सरा गन्धमाइनके समीपवर्ती हिमाल्यके शिखरपर वैठकर देवदूनके मुखसे सुने हुए उसी तत्त्वज्ञानका चिन्तन करने लगी। वेटा! क्या तुमने बसिष्टजीका उपदेशरूप यह महारामायण शास्त्र सुना! (मोक्षका साधन कर्म है या कर्मत्याग, ऐसा जो तुम्हारा संदेह था, क्या वह दूर हो गया!) उस समस्त उपदेशपर पूर्णतः विचार और निश्चय करके तुम जैसा चाहो, वैसा करो।

कारुण योला—भगवन् ! इस समय तत्त्वज्ञान होनेसे मेरी स्मृति, वाणी और दृष्टि-सत्ता सभी निर्विषय हो गये हैं । तालप्र्य यह कि अब मेरे लिये इस लोकमं न तो कुळ स्मरणीय रहा, न वर्णनीय रहा और न दर्शनीय ही रह गया । ठीक वेसे ही, जैसे खप्त और वन्थ्यापुत्रके विषयमें स्मृति, वाणी और दृष्टिके लिये कोई आधार नहीं रह जाता है । मेरे लिये सारी सांसारिक स्थिति वेसी ही हो गयी है, जैसी निर्जल महप्रदेशमें मरीचिकाकी । अर्थात् जैसे मृगनृण्णाका जल मिथ्या है, उसी तरह यह दृस्यप्रम्ब भी मेरे लिये असत् हो गया है । अब मुझे न कर्म करनेसे कोई प्रयोजन है और न कर्म न करनेसे ही कोई प्रयोजन है; क्योंकि में लूनार्थ हो गया, तथापि लोक-संग्रहके लिये न्यायतः प्राप्त कर्म करता रहूँगा । हठात् कर्म छोड़ देनेके लिये भी क्या आग्रह है ।

अगरित बोले—सुतीक्ष्ण ! ऐसा कहकर अग्निवेश्यका विद्वान् पुत्र कारूण्य, जो कृतकृत्य हो चुका था, वर्ण और आश्रमके अनुसार प्राप्त हुए कर्मका समय-समयपर यथोचित रीतिसे अनुष्ठान करने ट्या । अतः सुतीक्ष्ण ! मोक्षका साधन ज्ञान है या कर्म—ऐसा संशय नहीं करना चाहिये । संशय करनेसे जीव परम पुरुषार्थरूपी खार्थरे अप्ट हो जाता है । संशयात्माका विनाश हो जाता है ।

अगस्तिमुनिका यह वचन अनेक अथेमिं एकताका बोध करानेवाला था । इसे सुनकर सुतीक्ष्णने गुरुदेवको प्रणाम किया और उनके निकट विनयपूर्वक कहा ।

सुतीक्ष्ण बोले—भगवन् ! आपकी कृपासे मेरा अज्ञान और उसका कार्यरूप जगत् नष्ट हो गया । मुझे सर्वोत्तम महस्ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी । जैसे दीपक रहनेपर उसके प्रकाशके सहारे नट, नर्तक आदि रङ्गमञ्जप नृत्य-अभिनय आदि क्रियाएँ करते हैं, उसी तरह जिस साक्षी स्वयंख्योति नित्यप्रकाश प्रमात्माको निष्क्रियरूपसे स्थित होनेपर ही सब सचेष्ट मूर्तियाँ अपनी-अपनी चेप्टाओंमें प्रकृत्त होती हैं तथा जैसे सुवर्ण ही कंगन, बाज्वंद, केसूर और न्युर्पेके रूपमें स्पृतित होता हैं एवं जैसे जलमें तरङ्गमालाएँ प्रकट होती हैं, उसी तरह जिससे यह सम्पूर्ण हस्य स्पृतिर होता है, उसी तरह जिससे यह सम्पूर्ण जगत् है । उस पूर्ण ब्रह्ममें ही यह पूर्ण ब्रह्मरूप जगत् है । उस पूर्ण ब्रह्मरें ही यह पूर्ण ब्रह्मरूप जगत् है । ऐसा विचारकर मेरे समक्ष वर्ण और आश्रमके अनुसार जैसा व्यवहार प्राप्त होता है, उस व्यवहारका

अनुसरण करता हुँ । संत-महात्माओंके वचनका कीन उल्लङ्घन वार सकता है । भगवन् ! मैं आपके प्रसादसे जेय-तत्त्वका ज्ञान प्राप्त करके कृतार्थ हो गया हूँ । गुरुदेव! आपको नमस्कार है। मैं आपके चरणोंमें भूमिपर दण्डवत पड़ा हूँ । गरुका कौन-सा प्रत्युपकार करके शिष्य उनके ऋणसे उऋण हो सकते हैं ? इसलिये शिप्योंको चाहिये कि वे अपने आपको मन, वाणी और शरीरद्वारा गुरुकी सेवामं समर्पित कर दें । यही उनका गुरुके ऋणसे उद्धार है, दूसरे किसी कर्मसे वे उद्धार नहीं पा सकते। खामिन् ! में आपके कृपाप्रसादसे भवसागरसे पार हो गया हूँ और अपने पूर्ण प्रमानन्दसे सम्पूर्ण जगज्जालको मैंने पूरित कर दिया है । अब मैं संशयरहित हो गया हूँ । 'यह सारा जगत् ब्रह्म ही है, क्योंकि यह ब्रह्मसे ही उत्पन्न होता. ब्रह्ममें ही लीन होता और ब्रह्मसे ही जीवन-धारण करता है'—इस प्रकार सामवेदमें श्रुतिके द्वारा जिसका सुस्पष्ट वर्णन किया गया है, उस सचिदानन्दवन परन्रक्ष एरमात्माको नमस्कार है । जो ब्रह्मानन्दखरूप अथवा ज्ञानोपदेशद्वारा बह्यानन्दकी प्राप्ति करानेवाले, परम सुखद, अद्वितीय ज्ञानमर्ति, द्वन्द्वींसे रहित, आकाशसदश निर्मल, 'तत्त्वमसि' आदि वेदान्त महावाक्योंके छक्ष्यार्थरूप, एक, तित्व, निर्मल, निश्चल, सम्पूर्ण बुद्धि-वृत्तियोंके साक्षी, समस्त भावोंसे परे तथा तीनों गुणोंसे रहित हैं, उन पर-ब्रह्मखरूप श्रीवसिष्ठजीको हम नमस्कार करते हैं।

ता (सर्ग२१६)

निर्वाण-प्रकरण उत्तरार्ध सम्पूर्णं र्राट्याः संक्षिप्त योगवासिष्ठ सम्पूर्ण



# क्षमा-प्रार्थना और नम्र निवेदन

योगवासिष्ट महारामायण प्रन्यका अद्देत ब्रह्म-प्रतिपादक शास्त्रोंमें बड़े महत्त्वका स्थान है । इसमें बड़ी ही सुन्दर सबोध युक्तियों, आख्यानों तथा इतिहास-कथाओंके द्वारा जगत्की असत्ता एवं एकमात्र सचिदानन्दघन प्रमात्मसत्ताका प्रतिपादन किया गया है। एक ही तत्त्रका प्रतिपादक होनेसे प्रन्थमें पनहक्ति बहुत अधिक है। इस महान ध्रन्थका सार 'कल्याण' के विशेषाञ्चके रूपमें प्रकाशित करनेके लिये 'कल्याण' के बहुसंस्थक ग्राहकोंका बहुत पुराना आग्रह था । भगवान्की कुपासे वह आज पूरा हो रहा है । इसमें तत्त्व-तिरूपण तो है ही, साध-ईी-साथ शाबोक्त सदाचार, सत्प्रुण-सङ्ग, त्याग-वैराग्ययुक्त सहार्म, बस्त-विवेक, सद्गण, आदर्श व्यवहार आदिपर भी वड़ा जोर दिया गया है । 'कल्याण' के सन्मान्य पाठक-पाठिकाओंसे सविनय निवेदन है कि वे अपने जीवनको पवित्र तथा परमात्म-प्राप्तिके योग्य बनानेके छिये इन समस्त सदाचार-सद्गणोंको विशेवरूपसे ग्रहण करें।

इस महान् अन्यमेंसे सार निकालकर ग्रसंग चुननेका सारा कार्य श्रद्धेय श्रीजयदयाळची गायन्दकाने किया है । सुन्दर अनुवादका कार्य वरनेवालोंसे प्रधान हैं—-पाण्डेय पं० श्रीरामनारायणदक्तजी शाकी 'रास' महोदय और दूसरे हैं पं० श्रीरामाधारजी शुक्ल शाकी। इन्होंने वड़ी ही लगन तथा बुद्धिमानीसेकार्य किया है। यह विशेषाङ्क इन्हीं महानुआत्रों-के सत-प्रयासका फल है। हमलोगोका तो केवल नाममात्र है।

इसमें जो भूलें रही हैं, उनकी सारी जिम्मेनारी हमारी है और उसके लिये हम क्षमाप्रार्थी हैं। सारप्राही महानुभावोंको इसमें जो कुछ श्रेष्ठ, सुन्दर, भूल्से रहित दिखायी दे, कृपया उसीको प्रहण करें।

कई प्रकारकी अड़चनें आ जानेके कारण सबप्रकरणोंके चित्र नहीं बन पाये, इसिलये विशेषाङ्कमें चित्र प्रसङ्गानुकूल नहीं लग सके हैं | चित्रोंपर प्रकरण तथा सर्ग छपे हैं, उसीसे देख लेनेकी इपा करें | इन सब त्रुटियोंके लिये भी क्षमा-प्रार्थना है | 'कल्याण' के सभी श्राहक-श्राहिका, पाठक-पाठिका, प्रेमी-प्रचारक, 'कल्याण' से प्रीति तथा सहानुभृति रखनेवाले एवं खास करके 'कल्याण' में प्रकाशित साधन, सद्भाव, सदाचार, नियम आदिको सानन्द खयं प्रहण करने तथा जनतामें उसकी उपादेयता वतन्त्राकर उनका प्रसार करनेवाले सभी श्रेणियोंके महानुभाव एवं महिलाएँ हमारे लिये परम आदरणीय हैं। हम उनका हरयसे अभिगदन करते हैं; और उन्हें 'कल्याण' परिवारके ही माननीय तथा अभिन्नहर्य सदस्य मानकर उनसे प्रार्थनाकरते हैं कि 'कल्याण' के प्रति वे अपना अहैतुक प्रेम, अनुग्रह, सद्भाव सदा बढ़ाते वहें। हमारी स्वभाव-सुन्त्रम तथा प्रमादजनित बुटियोंको बताने रहें और अपने निर्मल प्रेमसे ही उन्हें दूर भी करें। वे हमें अपनी सद्भावनासे बल देते रहें जिससे हमारे जीवनकी गति भगवान्की ओर लगी रहे और हमें उत्तरांत्रर आगे बढ़नेमें सहायता मिले।

हम अपने उन सभी पूर्यचरण पिन्निहृद्दम, कृपास, संतों, महात्माओं, आचार्यों, निहानों और लेखक तथा किय महानुभावों तथा पिन्निहृद्दम माताओंके श्रीचरणोंमें भिक्त-श्रदासहित प्रणाम करते हुए, जानते तथा न जानते हुए बने तथा वननेवाले अपराधोंके लिये क्षमा-प्रार्थना करते हुए उनसे ग्रुभाशीर्वाद चाहते हैं। 'कल्याण' के प्रचार-प्रसारमें हम उन्हींको प्रधान कारण मानते हैं; क्योंकि उन्हींके सङ्गावों तथा विचारपूर्ण लेखोंसे 'कल्याण' को सद्दा हाकि मिळनी रहती हैं।

इस अङ्कके सम्पादन, चित्रनिर्माण, प्रुप्त-संशोधन आदि कार्योमें जिन-जिनसे हमें सहायता मिले है, उन सभीके प्रति हम अपनी हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं।

इस त्रिशेषाङ्कमें बहुत-से कृपालु लेखक महानुमाओंक लेख स्थानाभाक्से नहीं जा सके हैं, उनसे हम स्विनय क्षमा चाहते हैं। प्रार्थी

इनुमानवसाद पोद्दार } चिम्मनलाल गोखामी

# 

# जीवन्मुक्तका स्वरूप और आचार

रह न गया जिसमें किंचित भी, कहीं, कभी ममताका लेश। प्राणि-पदार्थ-परिस्थिति देने लगे सभी समता-संदेश ॥ रहा न जिसमें किसी वस्तु-स्थितिका किंचिन्-सा भी अभिमान । पूर्ण विलयसे जिसे हुआ पर-तन्त्व-ज्ञान ॥ रहता सदा जगत्में, करता काम सभी विधिके अनुसार । पर कुछ भी करता न कभी वह, रहता निर्मल निरहंकार ।। अभिनय करता यथायोग्य वह सुन्दर नाम-रूप अनुहार। पर रहता निर्लेप नित्य वह राग-काम-विरहित अविकार ।। द्वेष, क्रोध, शोक, भय, चिन्ता, ईर्ध्या, मत्सर, हपीमर्ष । इ सकते न कभी उसको सब, हो अपकर्ष, भले उत्कर्ष ॥ सत्य अहिंसा अपरिग्रह अस्तेय अतुल सब विधि संतोष। करुण-हृद्य संतत सेवा-रत शुभ गुणमय जीवन निर्दाष ।। पर-दुखमें दुखिया-सा होकर यथासाध्य सेवा करता। पर-सुखमें कर हर्ष प्रकट, अति अमित मोद मनमें भरता।। सुरवकी नहीं स्पृहा करता, होता न कभी दुखमें उद्विम । द्धन्द्वरहित वह रहता निज निर्मल स्व-रूप चिन्मयमें मग्न ।। कभी न होता किसी जीवका उससे किंचित भी अपकार। सदा सभीके हितमें रहती उसकी बुद्धि-विभृति उदार ।। पर होते आदर्श सभी उसके विशुद्ध सुन्दर व्यवहार। जीवन्म्रक्त वही अति पावन परम ज्ञान-विग्रह साकार ॥ परहितरति ईश्वर-गुरु-सेवन उमके सहज सु-भाव। पर-वैराग्य सहज ग्रुचि रहता, नहीं भोगका किंचित चाव ॥ नहीं त्यागमें भी होता वह आग्रहवश कदापि अनुरक्त । पूर्ण परात्पर सचिन्मय आनन्द रूप रहता अविभक्त ॥ रूपसे सारे सदाचार संयुत शुभ कर्म। सहज किसी प्रलोभन-भयसे वह अपना सद्धर्म।। स्बरूपतः वह नित धर्माधर्म-रहित तत्त्वज्ञ। पाते, उसकी अन्तःस्थितिको

# कल्याणके नियम

उहेच्य-भांकः, ज्ञानः वैराग्यः धर्मः और सदाचारसमस्वित लेखोद्वारा जनताको कत्याणके पथपर पहुँचानेका प्रयत्न करना इमका उहेच्य है।

#### नियम

- (१) भगवद्भक्तिः भक्तचरितः ज्ञानः वैदान्यादि देश्वर-परकः, कहयाणमार्गमें सहायकः, अध्यात्मविषयकः व्यक्तिगत आक्षेपरहित लेखांके अतिरिक्त अन्य विषयोंके लेख भैजनेका कोई सज्जन कष्ट न करें । लेखांको घटाने-बहाने और छापने अथवा न छापनेका अधिकार सम्पादकको है। असुद्वित लेख विना माँगे लौटाये गहीं जाते । लेखांमें प्रकाशिन मतके स्टिये सम्पादक उत्तरन्दाता नहीं हैं।
- (२) इसका डाकव्यय और विरोपाङ्कसहित आंध्रम वार्षिक मृत्य भारतवर्षमें ७ रुपये ५० नत्रे पैसे और भारत-वर्षसे वाहरके छिये १० रुपये (१५ शिलिंग) नियत है। विना अग्रिम मृत्य प्राप्त हुए एत्र प्रायः नहीं भेजा जाता।
- (३) 'कल्याण'का नया वर्ष जनवरीसे आरम्भ होकर दिसम्परमें समाप्त होता है, अतः ग्राहक जनवरीसे ही बनाये जाते हैं। वर्षके किसी भी महीनेमें ग्राहक बनाये जा सकते हैं, किंतु जनवरीके अङ्कके याद निकले हुए सबसकके सब अङ्क उन्हें लेने होंगे। 'कल्याण'के बीचके किसी अङ्कसे ग्राहक नहीं बनाये जाते छः या तीन महीनेके लिये भी ग्राहक नहीं बनाये जाते।
- (४) इसमें व्यवसायियोंके विज्ञापन किसी भी दरमें प्रकाशित नहीं किये जाते।
- (५) कार्यां छयसे 'कर्ल्याण' दो-तीन बार बाँच करके प्रत्येक ग्राहकके नामसे भेजा जाता है। यदि किसी मासका अङ्क समयपर न पहुँचे तो अपने डाकघरसे छिखा-पदी करनी चाहिये। बहाँसे जो उत्तर मिले, वह हमें भेज देना चाहिये। डाकघरका कथाब शिकायती पत्रके साथ न आनेसे दूसरी प्रति बिना मूख्य मिलनेमें अङ्गचन हो सकती है।
- (१) पता बदछनेकी सूचना कम-से-कम १५ दिन पहछे कार्याछयमें पहुँच जानी चाहिये। लिखते समय ब्राह्क-संख्या, पुराना और नया नाम, पता साफ-साफ लिखना चाहिये। महीने-दो-महीनोंके लिये बदछवाना हो तो अपने पोस्टमास्टरको ही लिखकर प्रबन्ध कर लेना चाहिये। पता-बदछीकी सूचना न मिळनेपर अङ्क पुराने पतेसे चले जाने-

- 3

की अवस्थामें दूसरी प्रति यिना मूह्य न भेनी जा सकेगी!

(७) जनवरीते बननेवाके ब्राह्कोको रंग-विरंगे चित्रीवाटा जनवरीका अङ्क (चाल् वर्षका विशेषःङ्क) दिया जायगा । विरोषाङ्क ही जनवरीका सथा वर्षका पहला अङ्क होगा । फिर दिसम्बरतक महीने-महीने मंथे आङ्क विला करेंगे ।

(८) ४५ नथे पैसे एक संख्याका मूल्य भिछनेगर नमूना भेजा जाता है। म्राहक अननेगर वह अङ्क न छें तो ४५ नथे पैसे बाद दिये जा सकते हैं।

#### आवद्यक स्वनाएँ

- (९) वृहयाण'में किसी प्रकारका कमीशन या 'कह्याण' की किसीको एजेन्सी देनेका नियम नहीं है।
- (१०) ग्राहकांको अपना नाम-पता स्पष्ट लिखनेक साथ-साथ **ग्राहक संख्या** अवस्य लिखनी चाहिये। पत्रमें आवस्यकताका उल्लेख मुवैप्रथम करना चाहिये।
- (११) पत्रके उत्तरके लिये जवाबी कार्ड या टिकट भेजना आवस्यक है। एक गातके लिये हुबारा पत्र देना हो तो उनमें पिछले पत्रकी तिथि तथा विषय भी देना चाहिये।
- (१२) ग्राहकोंको चंदा मनीआर्डरद्वारा भेजना चाहिये। वी० पी० से अङ्क बहुत देरसे जा पाते हैं।
- (१३) प्रेस-विभाग तथा कल्याण-विभागको अलग-अलग समझकर अलग-अलग पत्रव्यवहार करना और रुपया आदि भेजना चाहिये। 'कल्याण'के साथ पुस्तकें और चित्र नहीं भेजे जा सकते। प्रेससे १.०० से कमकी वी० पी० प्रायः नहीं भेजी जाती।
- (१४) चार्व्स वर्षके विशेषाङ्कके वदले पिछले वर्षोंके विशेषाङ्क नहीं दिये जाते।
- (१५) मनीआर्डरके कूपनपर रुपयोकी तादाइ, रुपये भेजनेका मतळव, ब्राहक-नम्बर (नये ब्राहक हों तो 'नया' ठिखें) पूरा पता आदि सब बार्वे साफ-साफ ळिखनी चाहिये।
- (१६) प्रवन्ध-सम्बन्धी पत्र, प्राह्म होनेकी सूचना, मनीआहर आदि ह्यवस्थापक "कल्याण" पो० गीताप्रेख (गोरखपुर) के नामसे और सम्पादक्षे सम्बन्ध रखनेवाके पत्रादि सम्पादक "कल्याण" पो० गीताप्रेस (गोरखपुर) के नामसे मेजने चाहिये।
- (१७)स्वयं आकर ले जाने या एक साथ एकसे अधिक अङ्क रजिस्ट्रीसे या रेलसे मॅगानेवालेंसि चंदा कम नहीं लिया बाता । व्यवस्थापक----'कस्याण' यो० गीताप्रेस (गोरखपुर)